Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 2: Gabriel-Ph. Widmer : dette et reconnaissance
Artikel: Philosophie et théologie : I'existentiel et le réflexif
Autor: Colette, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 141-152

PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE :
L’EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF

JACQUES COLETTE

Résumé

Le souvenir de rencontres avec Gabriel Widmer autour de Kierkegaard
dans les années 1960 invite a examiner les rapports entre philosophie et
théologie a partir de la notion de philosophie chrétienne, cette «tentative
audacieuse» a laquelle le théologien restait attaché, fidéle en cela a la tradition
de la Société romande de philosophie. Est principalement prise en considé-
ration la thése de 1950 sur Les valeurs et leur signification théologique, o
l'axiologie théologique fait sienne la méthode de la philosophie réflexive et
de sa dimension métaphysique, ce dont témoigne aussi un intérét marqué pour
Pascal et Malebranche. Cette analyse se fait au fil conducteur d’une formule
de Widmer : «La démarche vers I'intériorité a chez Kierkegaard simultanément
une résonance religieuse et philosophique; mais, dans sa pensée, la philo-
sophie se fond dans la réflexion sur le religieux, parce que, pour lui, ce qui
importe, comme en un certain sens, chez Calvin, ¢ est le devenir chrétien. »

La participation au colloque organisé par la Faculté de théologie de I’Uni-
versité de Genéve a été pour moi I’occasion de réveiller certains souvenirs de
rencontre avec Gabriel Widmer a propos et autour de Kierkegaard, dont nous
fétons cette année le bicentenaire de la naissance. 11 y a 50 ans, a I’'Unesco a
Paris, nous participions lui et moi a la table ronde lors de I’anniversaire des 150
ans. Jean-Paul Sartre et Gabriel Marcel étaient la en personne, Jeanne Hersch
avait présenté un texte de Jaspers, et Heidegger avait fait lire un texte ou, d’ail-
leurs, ne figurait pas la moindre allusion & Kierkegaard. A cette table ronde
animée par le spécialiste des études kierkegaardiennes, Jean Wahl, participait
entre autres Emmanuel Levinas dont les interventions furent remarquées et sont
aujourd’hui encore objet de discussions. Gabriel Widmer était, je crois, le seul
théologien invité. On regretta I’absence de Paul Ricceur et de Jean Starobinski
qui avaient collaboré, ainsi que Widmer et moi-méme, au numéro de la Revue
de théologie et de philosophie consacré & Kierkegaard en 1963.

En se référant & I’importante réception de Kierkegaard avant la premiére
guerre mondiale en Allemagne, Widmer se demandait, s’adressant a Marcel :
«Kierkegaard est-il encore concevable pour des hommes de notre génération
et de celles qui nous suivront ?». Il pensait alors a des auteurs comme Tillich



142 JACQUES COLETTE

et Robinson; dans I'idée de «christianisme sans religion», il disait percevoir
«un héritage de Kierkegaard»'. Mais, comme on va le voir, ce n’était pas le
seul regard que Gabriel Widmer ait porté sur Kierkegaard. En théologien, il a
toujours trouvé en Kierkegaard un allié dans son opposition a la philosophie
hégélienne de la religion. C’est ce qu’il redira en 1991, dans son dialogue avec
Jean-Claude Piguet: «Tout le débat de la théologie contemporaine sera a cet
¢gard engagé par le fait fondamental que Kierkegaard refusera absolument, au
nom de la révélation, que la foi ne soit qu'un degré préparatoire et provisoire
du savoir.»?

Je voudrais simplement proposer ici quelques réflexions sur les rapports
de la philosophie et de la théologie, réflexions que m’a suggérées la relecture
de certains textes de Widmer, en plagant en exergue ces lignes extraites de
son livre de 1950, Les valeurs et leur signification théologique: «La démarche
vers I’intériorité a chez Kierkegaard simultanément une résonance religieuse et
philosophique ; mais, dans sa pensée, la philosophie se fond dans la réflexion
sur le religieux, parce que, pour lui, ce qui importe, comme en un certain sens,
chez Calvin, c’est le devenir chrétien.»* Non pas étre, non pas naitre chrétien
comme on nait danois, mais /e devenir; le mot est certes proprement kierke-
gaardien. Mais I'idée d’une philosophie qui se fond dans la réflexion sur le
religieux peut assurément s’entendre en de multiples sens.

Comme je I'indiquerai en terminant, ce qui était ici en question pour Widmer
n’était autre que 'idée de philosophie chrétienne, notion autour de laquelle
s’¢tait cristallisée jadis une «nouvelle querelle de I’athéisme» qui a mis aux
prises «des penseurs éminents : Léon Brunschvicg, Bréhier, M. E. Gilson etc.» .
Les protagonistes furent aussi Edouard Le Roy, Jacques Maritain, Gabriel
Marcel et Maurice Blondel’. (On notera au passage qu’a la méme époque,
traitant de la question philosophique de 1’étre qui «pour la foi est une folie»,

' Kierkegaard vivant. Colloque organisé par |'Unesco a Paris du 21 au 23 avril
1964, Paris, Gallimard, 1966, p. 229, 281. Voir la remarquable étude de V. DELECROIX,
«Kierkegaard et I'idée de fin de la religion», Nordiques n° 10, Printemps-Eté 2006,
p. 141-153.

2 G. Winmer et J.-C. PiGuer, Le renversement sémantique. Dialogue d’un philo-
sophe et d'un théologien, Cahier de la Revue de philosophie et de théologie 16, 1991,
p. 54. Voir aussi Les valeurs et leur signification théologique, Neuchatel, Delachaux
et Niestlé, 1950, p. 80: opposition de Kierkegaard a «I’objectivité» qui, chez Hegel,
s’évanouit dans I’universel, autant qu’a I’'immédiateté de I’esthétique romantique.

3 Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 82. On notera que le nom
de Calvin n’apparait pas dans les ceuvres de Kierkegaard et seulement trois fois dans
le Journal. On trouve deux mentions dans des notes de cours s’agissant de la prédesti-
nation.

4 M. GuerouLt (Malebranche 1, La vision en Dieu, Paris, Aubier, 1955, p. 10 sq.,
n. 23) mentionne les textes principaux concernant ces débats et d’autres de la méme
époque sur «la philosophie chrétienne» de Malebranche.

> Voir Bulletin de la Société francaise de philosophie, Séance du 24 mars 1929:
«La querelle de I’athéisme». Séance du 21 mars 1931: «La notion de philosophie
chrétienne».



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE: LEXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 143

Heidegger précisait: «La philosophie réside dans cette folie. Une philosophie
chrétienne est un cercle carré et un malentendu» ). Argumentant a partir du
cercle assurément non vicieux de Pascal’, Brunschvicg s’en tenait a une inter-
prétation radicale de I’opposition du Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob et
du Dieu des philosophes et des savants®. Selon cette interprétation, I’assurance
pascalienne en une vérité transcendante neutralise au principe I’inquiétude
proprement philosophique et rend donc superflue la recherche. Entendre cela
chez Pascal, c’était, selon Brunschvicg, reconnaitre en lui un penseur plus
profond que Hegel. La dialectique pascalienne des contraires représente une
contrariété qui ne peut surgir de la raison, la raison ne peut donc se répondre a
elle-méme sur un tel terrain. «Le drame de la conscience religieuse» était ainsi
parfaitement circonscrit par Pascal dont la pensée chrétienne forte et rigou-
reuse a la fois ne voyait d’autre issue que dans un appel a un ordre de valeurs
étrangeres a la raison philosophique aussi bien que scientifique. On notera
qu’a I’époque, Kierkegaard n’était pas connu au point d’étre partie prenante
du débat et, I’etit-il connu, Brunschvicg I’aurait sans doute associé a Pascal. Ce
fut en tout cas 1I’opinion de nombre de commentateurs de Kierkegaard qui I’ont
tax¢ d’irrationalisme’ en méme temps que d’un hypersubjectivisme hérité du
pro me luthérien '°.

Le débat sur la philosophie chrétienne semblait étre encore d’actualité dans
I’immédiat aprés-guerre, comme en témoigne un ouvrage collectif publié en
1949". Jean Boisset déclarait dans I’introduction: «La Sociét¢ Romande
de Philosophie s’efforce, depuis sa fondation, de vivre, pour ainsi dire,
la question de la philosophie chrétienne, jour apres jour» '>. Dans Philo-
sophie chrétienne et vérité théologique, Edmond Rochedieu tentait d’arbitrer

¢ Le frangais ne pouvait rendre autrement «ein holzernes Eisen», M. HEIDEGGER,
Einfithrung in die Metaphysik (1935), Tiibingen, Niemeyer, 1976, p. 6; Introduction
a la métaphysique, Paris, Gallimard, 1967, p. 20. Voir aussi, a propos de Kierkegaard
souvent traité a I’époque de «philosophe chrétien, ce non-concept (Unbegriff)», le
malentendu de ceux qui croient trouver chez ce croyant quelque chose comme «une
philosophie chrétienne», Die Metaphysik des deutschen Idealismus (Schelling) (1941),
Gesamtausgabe, Bd. 49, Frankfurt am Main, Klostermann, 1991, p. 19, 25.

7 «Console-toi. Tu ne me chercherais pas si tu ne m’avais trouvé», Le Mystére de
Jésus, Lafuma 919,

8 Le Mémorial, 23 novembre 1654, Lafuma 913.

’ «Hyperintellectualisme lié a un irrationalisme fondamental», P. Riceur, «Kierke-
gaard et le mal», RThPh XI11/4, 1963, p. 298. Cet article se termine par la theologia
crucis chez Kierkegaard, théme sur lequel Riceeur dit rejoindre son «colleégue et ami
Widmer» (p. 293). Sur la mise en question de ce prétendu irrationalisme, voir P. BUHLER,
«Ricceur et Kierkegaardy», RThPh, 2006, p. 326, et «Déconstruction et herméneutique»,
in: P. GiseL et P. EvRARD (éds), La théologie en postmodernité, Geneve, Labor et Fides,
1996, p. 387-403.

' Voir E. Peterson cité par J. WaHL qui lui oppose le catholique Haecker ainsi que
«Barth et ses disciples», Etudes kierkegaardiennes, Paris, Aubier, 1938, p. 445.

"' Le probléme de la philosophie chrétienne, Paris, PUF, 1949.

“ Ibid, p. 14.



144 JACQUES COLETTE

un débat ou il voyait s’opposer Roger Mehl et «un des représentants les plus
authentiques de la philosophie chrétienne» ', Arnold Reymond. Selon le
premier, «seuls I’existentialisme et le personnalisme [seraient] des systémes
vraiment chrétiens», alors que, pour «le philosophe lausannois», le philosophe
doit incorporer le fait de la révélation «dans I’essai d’explication universelle
qu’il tente de donner de I’homme et de I'univers» '*. La polémique se faisait
vive pour dénoncer ce qui s’était déja produit au XIX¢ siecle: «I’engouement
de tant de théologiens protestants pour [...] des gloires philosophiques du
moment» '°, & savoir ce qu’au siecle suivant devait désigner de la maniére la
plus vague qui soit I’existentialisme considéré comme une doctrine.

Quoi qu’il en soit, le nom de Kierkegaard n’apparait pas plus ici que dans
le débat des années trente sauf, et c’est a noter, sous la plume de Paul Ricceur:
«La problématique existentielle ne se comprend que dans un rapport étroit avec
I’expérience existentielle introduite en Occident par le christianisme». Qui
plus est: toute philosophie qui remonte a I’existence, c’est-a-dire aux racines
vivantes de I’ontologie comme de I’éthique, «prend nécessairement position
par rapport a la foi chrétienne». Kierkegaard et Nietzsche «peuvent vivre dans
la confusion du théologique et du philosophique», Dieu vivant pour I’un, Dieu
mort pour I’autre. La tadche est maintenant de « renouveler la polarité de la
raison et de la foi, en renouvelant le sens de la raison» '®. On sait ou cela a
conduit Riceeur, dans une problématique tout autre qui n’est plus a dominante
existentielle, ce qui explique que dans la suite de son ceuvre, Kierkegaard ne
soit plus une figure de référence, lorsqu’au bindbme philosophie-théologie ou
encore a la bipolarisation foi vécue / foi pensée s’est substituée la structure
triangulaire : herméneutique de provenance phénoménologique, sémiologie,
exégese biblique, sans perdre de vue, bien entendu, I’incorporation de tous ces
acquis «a la philosophie réflexive, issue de Descartes et de Kant et transmise
par Lachelier, Lagneau et Nabert» 7.

La perspective a la fois existentielle et réflexive de Widmer ne semble pas
faire place a une herméneutique de la représentation religieuse, en tout cas pas
au sens de Ricoeur qui n’exclut pas d’articuler I’élan de la pensée figurative avec
une récapitulation conceptuelle. C’est dans cette perspective qu’une certaine
herméneutique peut ne pas rompre totalement avec la philosophie hégélienne
de la religion sans rien perdre pour autant de I’immédiateté existentielle de

? «Philosophie chrétienne et vérité théologiquey, in: ibid., p. 16.

1 Ibid., respectivement p. 23, 16.
5 Ibid., p. 23.

'* «Le Renouvellement du probléme de la philosophie chrétienne par les philoso-
phies de ’existence», in: ibid., respectivement p. 49, 51, 58, 59.

"7 P. Ric&ur, Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995,
p.30. Voir les maitres auxquels Ricceur rend hommage, entre autres «l’excellent Léon
Brunschvicgy, p. 15 sq.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE: ’EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 145

I’expérience et du langage religieux '®. Il fallait, dans cet esprit, aller jusque-la
tout en rendant possible une ultime séquence, celle de la récupération du sens
dans et par I’intériorité vécue. Or cette perspective est aussi celle de Gabriel
Widmer. Mais Ricceur se voulait avant tout et simplement philosophe, fiit-ce
au prix de quelque hétérodoxie. Il avouait n’étre pas loin de «ce que Léon
Brunschvicg aurait appelé sans doute un “christianisme de philosophe”, pour
le distinguer d’une philosophie chrétienne comme celle de Malebranche» '°.
Dans une étude de 1956, prenant acte du «christianisme dont notre philosophie
est pleine», Merleau-Ponty a évoqué les débats des années 1930, voyant dans
la confrontation avec le christianisme «une des épreuves ou la philosophie
révele le mieux son essence»?’. Il appert que dans ces affrontements, ni
les chrétiens, ni les non-chrétiens n’étaient tous du méme coté. Qu’il soit
chrétien ou non, chaque philosophe se doit d’organiser en lui-méme les
rapports du notionnel et du réel, on pourrait dire: du conceptuel et de I’exis-
tentiel. Aussi différents soient-ils dans leur orientation et leur style de pensée,
Pascal et Malebranche, constatant la discordance de I’existence et de 1'1d¢e,
et donc leur propre insuffisance philosophique, introduisent au christianisme
entendu comme interprétation vivante de I’existence humaine. De ce point de
vue Merleau-Ponty pouvait méme atténuer considérablement 1’opposition de
Brunschvicg et de Blondel.

Gabriel Widmer semble avoir prété un intérét aussi vif a Malebranche
qu’a Pascal. «Dieu seul révele Dieu; mais aussi Dieu cache Dieu», écrit-il?!,
et ailleurs, dans un rapprochement avec Luther, il se référait longuement au
Dieu caché et incompréhensible que 1’on rejoint dans le secret, «en ce lieu
auroral d’ot nous pouvons voir le monde sous son vrai jour» *%. Il était aussi
attaché a maintenir la continuité entre 1’hellénisme et le christianisme, Platon

" Sur Hegel préféré a Schleiermacher et pour «une herméneutique du discours
religieux consonante avec la philosophie hégélienne», voir P. Ric@ur, «Le statut de la
Vorstellung dans la philosophie hégélienne de la religion», in: Qu'est-ce que Dieu ?,
Bruxelles, Facultés universitaires Saint-Louis, 1985, p. 206, article repris dans Lectures
3. Aux fontiéres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 41-62.

" La critique et la conviction, Paris, Calmann-Lévy, 1995, p. 230-231. En fait, c’est
a propos de Spinoza qu’apparait 1’opposition d’un «christianisme de philosophe» et
d’une «philosophie de chrétien», L. BRUNSCHVICG, La Raison et la religion, Paris, Alcan,
1939, p. 139. Mais pour Brunschvicg, le Dieu de Spinoza, absolument Dieu, infiniment
infini «est certes le Dieu de Malebranche et de Fénelony, ibid., p. 140.

* M. MEerLEAU-PONTY, «Christianisme et philosophie», in: Signes, Paris, Gallimard,
1960, p. 179, 176. L’ importance reconnue a Malebranche dans ces pages est significative.
Voir de J.-L. CHRETIEN, qui renvoie 2 Merleau-Ponty, une remarquable étude : «Limite de
la métaphysique selon Malebranche», Philosophe N° 16, automne 1987, p. 71.

' G. WipMER, «Critique et praxis en théologie et en philosophie», in: D. DUBARLE ef
al., La recherche en philosophie et en théologie, Paris, Cerf, 1970, p. 35.

2 L'aurore de Dieu au crépuscule du XX¢ siécle, Genéve, Labor et Fides, 1979.
p.32, citation de Pascal & Mademoiselle de Roannez, 24 septembre 1656: «Toutes
choses sont des voiles qui couvrent Dieu. Les chrétiens doivent le reconnaitre en tout»,
Pensées et Opuscules (éd. Brunschvicg), Paris, Hachette, s.d., p. 215.



146 JACQUES COLETTE

pour saint Augustin, Aristote pour saint Thomas, et donc a requérir le travail
de la pensée rationnelle pour «l’adhésion a la relation théandrique condi-
tionnée par la grace»®. Sa perspective n’était & proprement parler purement
ni existentielle, ni herméneutique, non qu’elle n’ait aucun contact avec 1’une
et 'autre, mais la méthode philosophique qui lui parut la plus indiquée pour
une axiologie théologique est celle qu’il trouvait a la fois chez des philosophes
appartenant au courant de la philosophie réflexive (dite aussi «philosophie de
’esprit») et chez des métaphysiciens comme Aimé Forest et Louis Lavelle, et
encore, s agissant de philosophe de la religion, chez Edouard Le Roy, Maurice
Neédoncelle, Nicolas Berdiaeft.

La philosophie réflexive rompait avec les idéalistes pour qui la réflexion est
le fait méme de 1’absolu qui se réfliéchit dans le mouvement d’une conscience
particuliere. De la réflexion, elle ne retient que le mouvement, que I’acte
premier par lequel le sujet s’assure de lui-méme; c’est dire, équivalemment,
qu’elle constitue le sujet lui-méme par la ressaisie de 'intimité du Moi, de
I’effort pour exister en tant qu’il promeut des valeurs qui se donnent a voir dans
I’extériorité des ceuvres, et donc de I’agir éthique. Dans I’ordre purement philo-
sophique, la réappropriation par le Moi de sa causalité spirituelle, I’affirmation
originaire de soi dans son propre désir d’étre, et donc la liberté de la conscience
singuliere, doit pouvoir s’articuler a la quasi-transcendance de valeurs dont le
sens se donne a voir dans des situations concretes. C’était en somme retrouver
par d’autres voies, mobilis€ par I’idée moderne de réflexivite, ce que la morale
antique, principalement 1’Ethique & Nicomaque, reprise par la théologie
médiévale, avait thématisé en termes de vertus ou d’habitus : prudence, justice,
force, tempérance. Ce qui confere a la vie individuelle et sociale sa valeur et
au discours sa validité.

Ce caractére mixte de la notion de valeur — implication simultanée de
I’intériorisation et de la transcendance — avait tout pour étre retenu par une
axiologie théologique qui entendait rendre compte de I’expérience intime de la
liberté d’un je pensant en relation non seulement avec des valeurs socialement
et historiquement reconnues, mais aussi et surtout d’un «je croyant agrégé a
I’Eglise». Il revient ainsi au théologien, a «l’axiologue chrétien»>* de montrer
qu’il ne s’agit pas ici de création ou d’instauration, mais d’actualisation des
valeurs, ce qui n’implique aucune continuité ontologique entre I’homme et
Dieu, et donc nul immanentisme. Cette actualisation n’a de sens que comme
«réponse a un appel et a une exigence» venant d’une révélation de Dieu regue
dans I’Eglise. Widmer tenait beaucoup a montrer que I’activité réfléchie de la
pensée ressaisie par la méthode d’intériorisation en axiologie théologique n’a
pas a étre suspectée d’immanentisme comme |’avaient été les doctrines du P.
Laberthonniére et de Maurice Blondel*.

2 Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 116 sq., 139.
*Ibid., p. 84.
5 Ibid., p. 83 n. 2.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE : L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 147

Ainsi se comprend aussi son insistance sur I’aspect constituant de la
théologie qui posséde en elle-méme son principe critique a titre de régulateur,
en raison de «la bipolarité de sa transhistoricité et de son historicité, de son
ancrage dans la Révélation et de son insertion dans la contingence» *°. C’est
aussi dans cette optique qu’il emprunte a la méthode réflexive, mais en s’affran-
chissant du transcendantalisme kantien, car pour I’axiologie théologique les
conditions de possibilité¢ de 1’expérience ne sont pas de 1’ordre des a priori
formels constitutifs de la subjectivité, les invariants auxquels elle vise sont a
la fois existentiels et idéels. «ll n’y a pas de valeur chrétienne en dehors de la
relation théandrique ; mais comme cette valeur promeut les hommes a un statut
surnaturel dans leur condition d’étre incarnés, elle déborde sur toutes les autres
spheres de I’existence»?’.

C’est en en appelant a Kierkegaard que Widmer tient inséparables ['un de
’autre le «caractére existentiel et vécu» et la réflexion qui donne acces a la
subjectivité en la marquant «d’un indice de vérité» >, Le concept de réflexion,
qui prend des sens divers en philosophie depuis Descartes, est évidemment
présent et méme essentiel chez Kierkegaard, ou il est li¢ a I’imagination, au
sens kantien du terme, pour se traduire dans le registre existentiel et trouver son
application (au sens de ’application selon I’herméneutique chez Gadamer) en
termes de contemporanéité avec le Christ, de réduplication, d’appropriation, et
finalement d’imitation du Christ qui «ici-bas est le paradigme» *°. Widmer cite le
Post-scriptum : «Pour la réflexion subjective, la vérité devient I’appropriation,
I’intériorité, la subjectivité [...], il s’agit de s’approfondir en existant dans la
subjectivité» *°. Le rapport & Dieu n’est pas en derniére instance de 1’ordre de
la contemplation comme pour les médiévaux, ni évidemment du savoir absolu
selon Hegel. Un des grands motifs kierkegaardiens est en effet de penser la
relation a Dieu fondée sur la différence qualitative infinie entre I’homme et
Dieu’!. Transposée en théologie, la pensée intériorisante de I’analyse réflexive
est aussi éloignée de I’introspection du moi psychologique que du mouvement
transcendantal de remontée au Je pur, puisqu’elle fait fond sur la situation
personnelle, singuliére du croyant dans sa relation a un Dieu fait homme.

C’est pourquoi la pensée chrétienne, et singuliérement théologique, met
"accent sur la singularité de la condition concréte, mais sans faire du sujet
pensant «un individu insulaire et isolable» *%, ni un simple moment de 1’élan
vital universel. L’analyse réflexive doit et peut atteindre a une autre univer-
salité¢ que celle, philosophique, de la société des esprits pensants, univer-

° Critique et praxis, op. cit., p. 39.

Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 127.
Ibid., p. 80 sgq.
S. KIERKEGAARD, L’Ecole du christianisme, (Euvres complétes XVII (trad.
Tisseau), Paris, L.'Orante (cité dans la suite OC), 1982, p. 100.
S, KIERKEGAARD, Post-scriptum aux Miettes philosophiques, OC X, p. 178.
*' Voir Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 82.
2 Ibid., p. 84.

B S I ST S
=% 3



148 JACQUES COLETTE

salité¢ due a I’élargissement du champ de conscience qui sous I’action de
I’Esprit-saint est constamment animée par la prédication de I’Eglise. De ce
point de vue Widmer, comme la plupart des théologiens, fait justement état de
I’absence de toute dimension proprement ecclésiologique chez Kierkegaard.
Et de fait, il n’y a chez Kierkegaard ni christologie, ni sotériologie élaborées
en doctrines systématiques greffées sur des dogmes formulés par les conciles
ou les synodes. Pour celui qui n’a voulu étre qu’un «correctif» ou un «poete
du religieux», compte avant tout et exclusivement le paradoxe christologique
poussé¢ au paroxysme. C’est en sautant par dessus dix-huit siecles d’histoire et
de tradition chrétiennes, de la vie de I’Eglise, que, dans I’instant vécu de la foi,
le croyant doit se faire contemporain du Christ.

Widmer prend ici ses distances a I’égard de «I’actualisme kierkegaardien»
qui s’en tient a «I’intervention a chaque instant du Christ dans ’abaissement
pour fonder la foi». Ce qui, selon lui, revient @ minimiser, sinon a exclure la
référence a I’Ecriture en son entier appuyée sur une exégése digne de ce nom,
et donc a relativiser au maximum «l’actualisation du Christ historique et de
I’Eglise» dans la continuité qui relie le fidéle «a I’histoire du salut» . S’en
tenir ainsi a «la sobriété néo-testamentaire», c’est procéder «a une sorte de
dépouillement» qui fait de la théologie de Kierkegaard «une théologie de la
pauvreté [...] qui frise I’indigence par réaction contre I’opulence de 1’hégélia-
nisme». Mais, quoi qu’il en soit de ceux qui faisaient de Kierkegaard soit un
«philosophe chrétien», soit un théologien, il est certain qu’il n’est ni 'un ni
I’autre, et Widmer a raison de dire: «Il n’est pas question pour lui de concevoir
la théologie comme un couronnement d’une philosophie de 1’existence» *.

Cela étant, Widmer a tenu a souligner ’originalité de Kierkegaard sur la
question du péché, plus précisément des interprétations théologiques du péché
originel. La chute signifiant corruption de la volonté, perversion, dépravation,
bref, maladie qui fait de I’lhomme un étre amoindri dans son existence, cela
se retrouve diversement chez Augustin, Thomas d’Aquin, Calvin et Pascal.
Cette problématique se fait méme radicalement ontologique chez Thomas
d’Aquin, la volonté déficiente est une corruption de 1’humanité en son étre
méme, la relation au Bien étant identique a la relation a 1’Etre méme, le péché
a attenté a la perfection de ’ordre voulu par Dieu. «Mais c’est a Kierkegaard
que revient I’honneur d’avoir poussé a fond» I’analyse de la condition péche-
resse que Pascal voyait animée par les concupiscences, ce si «grand principe
de misére»*. Ce qui fait de Kierkegaard un penseur moderne, c’est que sa
conception du bien et du mal part du moi, non du point de vue ontologique,
voire transcendantal, mais existentiel, nous dirions anthropologique, Kierke-

# G. Wipmer, «Kierkegaard et le Christ», RThPh X111/4, 1963, p. 288 sq.

¥ Ibid., p. 287 sq., et Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 108
n. 1, et p. 109.

¥ Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 95, citation de PAsCAL,
Pensées, Lafuma 149,



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE: L’EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 149

gaard, qui connaissait le sens des analyses phénoménologiques selon le Hegel
de 1807, se contente de les dire «psychologiques» *°. La maladie a la mort peut
étre lue comme une phénoménologie de I’esprit subjectif, comme «un véritable
appendice chrétien a la doctrine fichtéenne du Moi et a la doctrine hégélienne
de I’Esprit»*7; c’est une analyse du désespoir comme désaccord, désharmonie
constitutive du Moi qui se déchire et se consume lui-méme: «Le péché nous
apparait [...] dans les doctrines médiévales comme une notion antithétique et
négative de celles de justice originelle, de volonté droite; dans les doctrines
calviniste et kierkegaardienne, il est congu comme une grandeur positive, qui
n’est pas une privation d’étre, mais une détermination de 1’étre» **,

Widmer m’apparait, si j ose dire, comme un théologien du juste milieu.
Ainsi, lorsqu’il décrit 1’échelle qui, du point de vue théologique, va de haut
en bas, de la surabondance de sens a 1’absence de sens, a savoir «des dogma-
tiques “réguliéres” de S. Thomas, de Calvin, de Barth»*, en passant par le
sens appauvri mais frappant des «dogmatiques “irrégulicres” de Luther, de
Kierkegaard», pour aboutir «au non-sens, dans les anti-dogmatiques de Marx,
de Nietzsche»*. Ou encore lorsqu’il dénongait d’une part les exces de la
démythologisation bultmanienne qui peut aller jusqu’a mythologiser la décision
de foi elle-méme et, d’autre part, les disciples de Cullmann qui, opposés a toute
philosophie, ontologisent les événements de 1’histoire sans aucun sens de la
critique théologique toujours nécessaire.

Chez Kierkegaard, I’irrégularité va trés loin, observait Widmer. La radicali-
sation de la négativité qu’implique le paradoxe comme crucifixion de la raison
le conduit a pousser a I’extréme «la contradiction inhérente a toute la théologie
réformée et luthérienner. Il rend de plus en plus vive la tension entre le Christ
comme médiateur et comme paradigme, autrement dit: le Christ qui est le
chemin, la vérité et la vie, ¢’est le Christ qui exige «les eeuvres de I’imitation,
de la sanctification»*'. Mais en cela et jusque dans ses excés, Kierkegaard lui

* Le concept d'angoisse. Simple réflexion psychologique pour servir d’introduction
au probléme dogmatique du péché héréditaire, OC VII.

37 E. HirscH, Préface a 1’édition allemande de La maladie a la mort, Gesam-
melte Werke, 24. Abt., Diisseldorf, Diederichs Verl., 1957, p. X. Voir aussi W. JANKE,
«Verzweiflung. Kierkegaards Phidnomenologie des subjektiven Geistes», in: Sein und
Geschichtlichkeit, Frankfurt am Main, Klostermann, 1974, p. 103-113.

® Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 96.

* [Pour une perspective sur Barth différente de ce que dit ici Widmer, ¢f. J.-L.
Leusa, «Karl Barth systématisé» (1950), in: Ip., Etudes barthiennes, Genéve, Labor et
Fides, 1986, p. 37-46, ici p. 42-46, n. de PG].

* «Sens et non-sens des énoncés théologiques», Revue des sciences philosophiques
et théologiques, 1967, p. 663. Et aussi: «La dogmatique vire inconsciemment a la myzho-
logie ou a I’ontologie», p. 663. Mythogénie et ontogénie menacent, et la dogmatique doit
donc rester critique car «ni le kérygme, ni la doctrine ecclésiastique ne s’expriment dans
un langage spécifique, ils empruntent leur matériel conceptuel au langage mythique et
ontologique comme au langage apocalyptique et prophétique», p. 663 sgq.

# «Kierkegaard et le Christ», op. cit., p. 288 sq.



150 JACQUES COLETTE

semblait étre de ceux qui ont pressenti ce qui est encore a venir. «Tout prés de
nous, les phares se multiplient a I’approche des ténebres, pour baliser la route de
I’Eglise ; Kierkegaard, Dostoievski, Bonhoeffer y brillent d’un éclat particulier.
Les rayons des uns et des autres scintilleront au loin» **. En le replagant dans
son époque, il voyait en Kierkegaard non pas certes un théologien*, mais un
penseur qui prend au sérieux ce qui, du point de vue chrétien, est soit pure
négation (Feuerbach, Strauss, Schopenhauer), soit, chez Hegel, négativité
sublimée. Il repérait parfaitement la tactique habile du penseur danois.
Alors que les Réformateurs avaient attaqué 1’ Anti-Christ de face, Kierkegaard,
se tenant sur le parvis de I’époque contemporaine, descend dans les rangs de
I’armée ennemie, lui emprunte ses armes (la dialectique), pour «prendre I’ Anti-
Christ par derriere» et déjouer ses ruses. C’est le «chien danois qui aboie pour
remettre le troupeau dans la bonne direction», pour combattre «contre toutes
les formes de I’idolatrie» *.

En quel sens peut-on le voir «sur le parvis de I’époque contemporaine» ? Je
ne crois pas que ce soit comme annonciateur d’un Dieu sans religion, pronant
un dualisme exacerbé entre la foi qui viendrait de Dieu et une religiosité
humaine trop humaine. En philosophie, notamment a la suite de Heidegger,
on a pu le voir comme un annonciateur de ce qui pour nous est encore trop
a venir®. Ce n’est certes pas ainsi qu’il apparait chez les phénoménologues
frangais qui lui ont prété attention (E. Levinas, J.-P. Sartre, M. Henry). Mais
c’est le cas aux Etats-Unis ou philosophes et théologiens postheideggériens /
postmodernes font appel avec insistance a Kierkegaard *°.

Aujourd’hui, a I’age de la déconstruction du christianisme*’, le débat sur
la philosophie chrétienne s’est assurément enfoui dans les sables, tel en tout
cas qu’il s’était développé en France alors que s’y trouvait engagée la philo-
sophie réflexive dont Brunschvicg lui-méme était un des représentants. Gabriel
Widmer retenait cette appellation, a savoir comme «tentative audacieuse»
qui, en s’inspirant de la philosophie réflexive, s’en distingue précisément en
tant qu’approfondissement réflexif de «la relation personnelle avec Dieu».
Alors que le théologien se référe a la Parole de Dieu et a la Tradition, la philo-

“ L'aurore de Dieu au crépuscule du XX° siecle, op. cit., p. 13.

“ Voir M. HemeGGer: «Kierkegaard ist ein “religioser Denker”, d. h. nicht
Theologe und nicht “christlicher Philosoph™ (Unbegriff)», Die Metaphysik des deutschen
[dealismus, op. cit., p. 19.

“ «Kierkegaard et le Christ», op. cit., p. 290.

* Voir M. HEeipeGGer, «Holderlin-Kierkegaard-Nietzsche», Beitrcige zur Philo-
sophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe, Bd. 65, Frankfurt am Main, Klostermann, 1989,
p. 204,

* Voir a ce sujet P. BUHLER, «Ricceur et Kierkegaard», op. cit., p. 325, n. 17, et,
parmi bien d’autres, J. D. Caruto, «The experience of God ant the axiology of the impos-
siblew, in: M. A. WratHALL (éd.), Religion after Metaphysics, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003, p. 146-165.

7 Voir les breves, elliptiques mémes, mentions de Kierkegaard par J.-L. Nancy, La
Déclosion (Déconstruction du christianisme, ), Paris, Galilée, 2005, p. 14, 21.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE : L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 151

sophie chrétienne a pour objet le monde, c’est-a-dire «I’aspect constitué de la
symbiose foi-raison» **. Cela étant, il va de soi que, selon les époques, la libre
pensée philosophique laisse place au pluralisme, tant peuvent étre multiples
les modalités des relations du constituant au constitué, car ce n’est pas la un
«monde d’idées et d’essences, mais le reflet de 1’Agir divin dans ["univers
des personnes au sein de I’Eglise incarnée»*’. 1l y a donc des philosophies
chrétiennes.

Il est symptomatique que les notions de philosophie chrétienne ou religieuse
ne se sont jamais imposées s’agissant de Kierkegaard. Quoi qu’en dise
Heidegger, il y a bien chez lui une philosophie, mais une philosophie de I’exis-
tence, de la subjectivité, conquise de haute lutte contre les diverses versions de
I’égoité philosophique, et dont le concept-clé n’est ni religion, ni religiosité en
général. Ce qui est pour lui décisif, c’est I’idée de vérité existentielle (et donc
aussi de non-vérité qui, entre autres embléemes, peut faire signe en direction du
simul justus et peccator). Dans la page ou il rapproche Kierkegaard et Calvin*’,
Widmer citait opportunément les passages du Post-scriptum sur la réflexion
subjective comme réflexion de la vérité qui est le fait de la subjectivité dans
le devenir de I’existence. Compte avant tout I’existence comme devenir,
effort éthique, mais aussi passion de la pensée qui, a [’occasion, pourra se
faire critique acerbe de toute théologie philosophique comme de toute menée
théologico-politique.

Sans pouvoir, faute de compétence, commenter ici la formule de Widmer
rapprochant Kierkegaard de Calvin, on avancera simplement 1’idée selon
laquelle la philosophie kierkegaardienne de ’existence ne «se fond» pas dans
le religieux, du simple fait qu’elle n’est pas une philosophie religieuse comme
peuvent I’étre certaines philosophies du monothéisme juif, la christologie
philosophique de Michel Henry, ou encore le gnosticisme de Simone Weil.
Kierkegaard n’extrait pas du champ religieux des éléments virtuellement philo-
sophiques, mais il ne fait pas davantage de /a religion un objet philosophique.
En ce sens, il n’y a chez lui ni philosophie religieuse, ni philosophie de la
religion (de celle-ci il avait sous les yeux I'insurpassable modéle hégélien)”'.
Le concept d’angoisse distinguait fortement deux sciences: la psychologie de

® Les valeurs et leur signification théologique, op. cit., p. 162.

Y Ibid., p. 166.

*" Une philosophie «qui se fond dans la réflexion sur le religieux» (cf. supra n. 3).
A signaler une malheureuse coquille dans la citation (Les valeurs et leur signification
théologique, op. cit., p. 82, n. 2). Lire: «[...] la vérité ne peut étre cela pour lui aussi
longtemps qu’il existe» (Post-scriptum, p. 130 autre traduction dans OC X, p. 183). On
notera dans le méme contexte I’idée selon laquelle il y a plus de vérité dans le paien qui
en vérité prie une idole que chez celui qui, en christianisme, ayant une juste représen-
tation du vrai Dieu dans ’ordre du savoir, prie sans vérité, OC X, p. 187. Le comment
Pemporte sur le ce que (1a fides qua sur la fides quae).

*' «ll faut oublier les inventions par lesquelles Hegel a prétendu venir en aide a la
dogmatique», Le concept d'angoisse, OC VII, p. 137.



152 JACQUES COLETTE

I’éthique et la dogmatique 3. L’analytique du désespoir présente une semblable
distinction dans La Maladie & la mort. A cet égard la formule de Ricoeur
sur «la confusion du philosophique et du théologique»>® chez Kierkegaard
et Nietzsche visait plus un climat de pensée qu’une facheuse option d’ordre
méthodologique. Que la pensée kierkegaardienne non seulement ne se fasse
jamais théologique, mais que ses explorations ne se soient pas limitées au
domaine religieux, que ses lecteurs ne soient pas seulement ceux qu’intéresse
la dogmatique ou, plus généralement, le judéo-christianisme, c’est ce qu’atteste
sa réception bien au-dela de la société et de la culture occidentales.

Un mot, pour conclure, sur cette notion de philosophie chrétienne a laquelle
tenait Gabriel Widmer. Il n’est pas sans signification que la thése sur «la signifi-
cation théologique des valeurs» se termine par une citation de Malebranche, ce
métaphysicien qui, aux yeux de Brunschvicg, était un penseur d’aussi grande
envergure que Descartes et Spinoza, tout en étant le «philosophe chrétien»
par excellence. On ne s’étonnera pas de voir quel passage a choisi en 1950 le
théologien qui en 1963 devait publier un Essai sur le dogme trinitaire®*. Au
grand scandale du pasteur calviniste Pierre Jurieu (1684), comme au grand
¢tonnement d’Antoine Arnauld (1685), Malebranche osa, dans cet ouvrage paru
en 1683, faire parler «le Verbe éternel qui est la Raison universelle» (la Sagesse
des Proverbes, le Logos johannique) : «L’Homme n’est pas fait seulement pour
connaitre la vérité, mais encore pour aimer le bien, il est capable d’amour
aussi bien que de Raison [...]. Tu subsistes, mon Fils, par la puissance du Pére.
Tu connais la vérité par la lumiére du Fils: tu aimes ’ordre par I’inspiration
du Saint-Esprit. Tu es fait par la Trinit¢ sainte: chaque personne divine t’a
imprimé son propre caractere ; et tu ne peux €tre une créature agréable a Dieu,
que tu ne sois parfaitement réformé sur ton modele» >,

2 Ibid., p. 113 sq., et, a propos de philosophie premiére et philosophie seconde,
I’appel volontairement simplement allusif aux «deux» philosophies de Schelling, p. 123.
On notera a ce propos qu’est fonciérement philosophique chez Kierkegaard comme chez
Schelling (auteur de la Philosophie de la Révélation) ce qui les éloigne tous deux de
Hegel, 4 savoir aussi bien I'idée d’une transcendance antécédente a tout travail de la
raison que le caractére individuel de I’expérience de la pensée.

5 (Y. ci-dessus et n. 16.

* G. WipMER, Gloire au Pére, au Fils, au Saint Esprit, Neuchatel, Delachaux &
Niestlé, 1963.

» MALEBRANCHE, Méditations chrétiennes et métaphysiques (1683), Quatorzieme
Méditation (sur la Grace), éd. H. Gouhier, Paris, Montaigne, 1928, p. 273.



	Philosophie et théologie : l'existentiel et le réflexif

