
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 2: Gabriel-Ph. Widmer : dette et reconnaissance

Artikel: Philosophie et théologie : l'existentiel et le réflexif

Autor: Colette, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P 141-152

PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE:
L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF

Jacques Colette

Resume

Le souvenir de rencontres avec Gabriel Widmer autour de Kierkegaard
dans les annees 1960 invite ä examiner les rapports entre philosophie et

theologie ä partir de la notion de philosophie chretienne, cette «tentative
audacieuse» ä laquelle le theologien restait attache, fidele en cela ä la tradition
de la Societe romande de philosophie Est principalement prise en consideration

la these de 1950 sur Les valeurs et leur signification theologique, oü
I 'axiologie theologique fait sienne la methode de la philosophie reflexive et
de sa dimension metaphysique, ce dont temoigne aussi un interet marque pour
Pascal et Malebranche Cette analyse se fait au fil conducteur d'une formule
de Widmer: «La demarche vers I 'interiorite a chez Kierkegaard simultanement
une resonance religieuse et philosophique; mats, dans sa pensee, la
philosophic se fond dans la reflexion sur le religieux, parce que, pour lui, ce qui
Importe, comme en un certain sens, chez Calvin, c 'est le devemr chretien »

La participation au colloque organise par la Faculte de theologie de l'Uni-
versite de Geneve a ete pour moi l'occasion de reveiller certains souvenirs de

rencontre avec Gabriel Widmer ä propos et autour de Kierkegaard, dont nous
fetons cette annee le bicentenaire de la naissance. 11 y a 50 ans, ä TUnesco ä

Paris, nous participions lui et moi ä la table ronde lors de l'anniversaire des 150

ans. Jean-Paul Sartre et Gabriel Marcel etaient lä en personne, Jeanne Hersch
avait presente un texte de Jaspers, et Heidegger avait fait lire un texte oil, d'ail-
leurs, ne figurait pas la moindre allusion ä Kierkegaard. Ä cette table ronde
animee par le specialiste des etudes kierkegaardiennes, Jean Wahl, participait
entre autres Emmanuel Levinas dont les interventions furent remarquees et sont
aujourd'hui encore objet de discussions Gabriel Widmer etait, je crois, le seul

theologien invite. On regretta l'absence de Paul Ricceur et de Jean Starobinski
qui avaient collabore, ainsi que Widmer et moi-meme, au numero de la Revue
de theologie et de philosophie consacre ä Kierkegaard en 1963.

En se referant ä 1'importante reception de Kierkegaard avant la premiere
guerre mondiale en Allemagne, Widmer se demandait, s'adressant ä Marcel •

«Kierkegaard est-il encore concevable pour des hommes dc notre generation
et de celles qui nous suivront ?». 11 pensait alors ä des auteurs comme Tillich



142 JACQUES COLETTE

et Robinson; dans l'idee de «christianisme sans religion», ll disait percevoir
«un heritage de Kierkegaard»'. Mais, comme on va le voir, ce n'etait pas le
seul regard que Gabriel Widmer ait porte sur Kierkegaard. En theologien, ll a

toujours trouve en Kierkegaard un allie dans son opposition ä la philosophie
hegelienne de la religion. C'est ce qu'il redira en 1991, dans son dialogue avec
Jean-Claude Piguet «Tout le debat de la theologie contemporaine sera ä cet

egard engage par le fait fondamental que Kierkegaard refusera absolument, au

nom de la revelation, que la foi ne soit qu'un degre preparatoire et provisoire
du savoir.»2

Je voudrais simplement proposer ici quelques reflexions sur les rapports
de la philosophie et de la theologie, reflexions que m'a suggerees la relecture
de certains textes de Widmer, en plaqant en exergue ces lignes extraites de

son livre de 1950, Les valeurs et leur signification theologique: «La demarche

vers 1'interiorite a chez Kierkegaard simultanement une resonance religieuse et

philosophique; mais, dans sa pensee, la philosophie se fond dans la reflexion
sur le religieux, parce que, pour lui, ce qui importe, comme en un certain sens,
chez Calvin, c'est le devemr chretien.»3 Non pas etre, non pas naitre chretien

comme on nait danois, mais le devemr, le mot est certes proprement kierke-

gaardien. Mais l'idee d'une philosophie qui se fond dans la reflexion sur le

religieux peut assurement s'entendre en de multiples sens.

Comme je I' indiquerai en terminant, ce qui etait ici en question pour Widmer
n'etait autre que 1'idee de philosophie chretienne, notion autour de laquelle
s'etait cristallisee jadis une «nouvelle querelle de l'atheisme» qui a mis aux

prises «des penseurs eminents Leon Brunschvicg, Brehier, M. E. Gilson etc.»4.

Les protagonistes furent aussi Edouard Le Roy, Jacques Maritain, Gabriel
Marcel et Maurice Blondel5. (On notera au passage qu'ä la meme epoque,
traitant de la question philosophique de l'etre qui «pour la foi est une fohe»,

1

Kierkegaard vivant Colloque organise par l'Unesco ä Pans du 21 au 23 avril
1964, Paris, Galhmard, 1966, p 229, 281 Voir la remarquable etude de V. Delecroix,
«Kierkegaard et l'idee de fin de la religion», Nordiques n° 10, Printemps-Ete 2006,

p 141-153.
2 G. Widmer et J -C. Piguei, Le renversement semantique Dialogue d'un philo-

sophe et d'un theologien, Cahier de la Revue de philosophic et de theologie 16, 1991,

p 54 Voir aussi Les valeurs et leur signification theologique, Neuchätel, Delachaux
et Niestle, 1950, p 80. opposition de Kierkegaard ä «l'objectivite» qui, chez Hegel,
s'evanouit dans l'universel, autant qu'ä l'immediatete de l'esthetique romantique

3 Les valeurs et leur signification theologique, op at, p. 82. On notera que le nom
de Calvin n'apparait pas dans les ceuvres de Kierkegaard et seulement trois fois dans

le Journal On trouve deux mentions dans des notes de cours s'agissant de la predestination

4 M Guerouli (Malebranche I, La vision en Dieu, Paris, Aubier, 1955, p. 10 sq.,
n. 23) mentionne les textes principaux concernant ces debats et d'autres de la meme

epoque sur «la philosophie chretienne» de Malebranche.
5 Voir Bulletin de la Societe fran^aise de philosophie, Seance du 24 mars 1929

«La querelle de l'atheisme». Seance du 21 mars 1931 «La notion de philosophie
chretienne».



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE: L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 143

Heidegger precisait: «La philosophie reside dans cette folie. Une philosophie
chretienne est un cercle carre et un malentendu»6). Argumentant ä partir du
cercle assurement non vicieux de Pascal7, Brunschvicg s'en tenait ä une
interpretation radicale de l'opposition du Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob et
du Dieu des philosophes et des savants8. Selon cette interpretation, l'assurance

pascallenne en une verite transcendante neutralise au principe 1'inquietude
proprement philosophique et rend done superflue la recherche. Entendre cela
chez Pascal, c'etait, selon Brunschvicg, reconnaitre en lui un penseur plus
profond que Hegel. La dialectique pascahenne des contraires represente une
contrariete qui ne peut surgir de la raison, la raison ne peut done se repondre ä

elle-meme sur un tel terrain. «Le drame de la conscience rehgieuse» etait ainsi

parfaitement circonscrit par Pascal dont la pensee chretienne forte et rigou-
reuse ä la fois ne voyait d'autre issue que dans un appel ä un ordre de valeurs

etrangeres ä la raison philosophique aussi bien que scientifique On notera

qu'ä l'epoque, Kierkegaard n'etait pas connu au point d'etre partie prenante
du debat et, l'eüt-il connu, Brunschvicg l'aurait sans doute associe ä Pascal. Ce

fut en tout cas l'opinion de nombre de commentateurs de Kierkegaard qui l'ont
taxe d'irrationahsme9 en meme temps que d'un hypersubjectivisme hente du

pro me lutherienl0.
Le debat sur la philosophie chretienne semblait etre encore d'actualite dans

l'immediat apres-guerre, comme en temoigne un ouvrage collectif publie en

1949". Jean Boisset declarait dans 1'introduction. «La Societe Romande
de Philosophie s'efforce, depuis sa fondation, de vivre, pour ainsi dire,
la question de la philosophie chretienne, jour apres jour» '2. Dans
Philosophie chretienne et verite theologique, Edmond Rochedieu tentait d'arbitrer

6 Le franijais ne pouvait rendre autrement «ein hölzernes Eisen», M Hfideggfr,
Emfiihrung tri die Metaphysik (1935), Tubingen, Niemeyer, 1976, p 6; Introduction
ä la metaphysique, Paris, Gallimard, 1967, p 20 Voir aussi, ä propos de Kierkegaard
souvent traite ä l'epoque de «philosophe chretien, ce non-concept (Unhegrifj)», le
malentendu de ceux qui croient trouver chez ce croyant quelque chose comme «une
philosophie chretienne», Die Metaphysik des deutschen Idealismus (Schellmg) (1941),
Gesamtausgabe, Bd 49, Frankfurt am Main, Klostermann, 1991, p. 19, 25

7 «Console-toi. Tu ne me chercherais pas si tu ne m'avais trouve», Le Mystere de

Jesus, Lafuma 919
8 Le Memorial, 23 novembre 1654, Lafuma 913.
' «Hyperintellectualisme lie ä un irrationahsme fondamental», P Ricceur, «Kierkegaard

et le mal», RThPh XII1/4, 1963, p. 298. Cet article se termine par la theologia
cruets chez Kierkegaard, theme sur lequel Ricceur dit rejoindre son «collegue et ami
Widmer» (p. 293). Sur la mise en question de ce pretendu irrationahsme, voir P Bum i r,
«Ricceur et Kierkegaard», RThPh, 2006, p. 326, et «Deconstruction et hermeneutique»,
in: P Gisel et P. Evrard (eds), La theologie en postmodernite, Geneve, Labor et Fides,
1996, p. 387-403.

10 Voir E. Peterson cite par J. Wahl qui lui oppose le cathohque Haecker ainsi que
«Barth et ses disciples», Etudes kterkegaardiennes, Paris, Aubier, 1938, p. 445

" Le probleme de la philosophie chretienne. Pans, PUF, 1949
12 Ibid, p 14



144 JACQUES COLETTE

un debat oü ll voyait s'opposer Roger Mehl et «un des representants les plus
authentiques de la philosophie chretienne»13, Arnold Reymond Selon le

premier, «seuls l'existentiahsme et le personnahsme [seraient] des systemes
vraiment Chretiens», alors que, pour «le phtlosophe lausannois», le philosophe
doit incorporer le fait de la revelation «dans l'essai d'explication universelle

qu'il tente de donner de l'homme et de l'univers»14 La polemique se faisait

vive pour denoncer ce qui s'etait dejä produit au XIXe siecle. «l'engouement
de tant de theologiens protestants pour [ ] des gloires philosophiques du

moment»15, ä savoir ce qu'au siecle suivant devait designer de la mamere la

plus vague qui soit l'existentiahsme considere comme une doctrine

Quoi qu'il en soit, le nom de Kierkegaard n'apparait pas plus ici que dans

le debat des annees trente sauf, et c'est ä noter, sous la plume de Paul Ricoeur

«La problematique existentielle ne se comprend que dans un rapport etroit avec

l'expenence existentielle introduite en Occident par le christiamsme» Qui
plus est toute philosophie qui remonte ä Vexistence, c'est-ä-dire aux racines
Vivantes de l'ontologie comme de l'ethique, «prend necessairement position
par rapport ä la foi chretienne» Kierkegaard et Nietzsche «peuvent vivre dans

la confusion du theologique et du philosophique», Dieu vivant pour Tun, Dieu

mort pour Lautre La täche est maintenant de « renouveler la polarite de la

raison et de la foi, en renouvelant le sens de la raison»16 On sait oü cela a

conduit Ricoeur, dans une problematique tout autre qui n'est plus ä dominante

existentielle, ce qui explique que dans la suite de son oeuvre, Kierkegaard ne

soit plus une figure de reference, lorsqu'au binöme philosophie-theologie ou

encore ä la bipolansation foi vecue / foi pensee s'est substitute la structure

triangulaire hermeneutique de provenance phenomenologique, semiologie,

exegese biblique, sans perdre de vue, bien entendu, 1'incorporation de tous ces

acquis «ä la philosophie reflexive, issue de Descartes et de Kant et transmise

par Lachelier, Lagneau et Nabert»17

La perspective ä la fois existentielle et reflexive de Widmer ne semble pas

faire place ä une hermeneutique de la representation religieuse, en tout cas pas

au sens de Ricoeur qui n'exclut pas d'articuler l'elan de la pensee figurative avec

une recapitulation conceptuelle C'est dans cette perspective qu'une certaine

hermeneutique peut ne pas rompre totalement avec la philosophie hegelienne
de la religion sans nen perdre pour autant de l'immediatete existentielle de

13 «Philosophie chretienne et verite theologique», in ibid, p 16
14 Ibid, respectivement p 23, 16
15 Ibid p 23
16 «Le Renouvellement du probleme de la philosophie chretienne par les philosophies

de l'existence», in ibid, respectivement p 49,51,58,59
17 P Riufur, Reflexion faite Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995,

p 30 Voir les maitres auxquels Ricoeur rend hommage, entre autres «l'excellent Leon

Brunschvicg», p 15 ig



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 145

l'experience et du langage religieux18 II fallait, dans cet esprit, aller jusque-lä
tout en rendant possible une ultime sequence, celle de la recuperation du sens
dans et par l'interiorite vecue Or cette perspective est aussi celle de Gabriel
Widmer Mais Ricceur se voulait avant tout et simplement philosophe, füt-ce
au pnx de quelque heterodoxie II avouait n'etre pas lom de «ce que Leon
Brunschvicg aurait appele sans doute un "christianisme de philosophe", pour
le distinguer d'une philosophie chretienne comme celle de Malebranche»19
Dans une etude de 1956, prenant acte du «christianisme dont notre philosophie
est pleine», Merleau-Ponty a evoque les debats des annees 1930, voyant dans

la confrontation avec le christianisme «une des epreuves oü la philosophie
revele le mieux son essence»20 II appert que dans ces affrontements, ni
les chretiens, ni les non-chretiens n'etaient tous du meme cote. Qu'il soit
chretien ou non, chaque philosophe se doit d'orgamser en lui-meme les

rapports du notionnel et du reel, on pourrait dire du conceptuel et de l'exis-
tentiel Aussi differents soient-ils dans leur orientation et leur style de pensee,
Pascal et Malebranche, constatant la discordance de l'existence et de l'idee,
et done leur propre msuffisance philosophique, introduisent au christianisme
entendu comme interpretation vivante de l'existence humaine De ce point de

vue Merleau-Ponty pouvait meme attenuer considerablement l'opposition de

Brunschvicg et de Blondel
Gabriel Widmer semble avoir prete un interet aussi vif ä Malebranche

qu'ä Pascal «Dieu seul revele Dieu, mais aussi Dieu cache Dieu», ecnt-il21,
et ailleurs, dans un rapprochement avec Luther, ll se referait longuement au

Dieu cache et incomprehensible que Ton rejoint dans le secret, «en ce heu
auroral d'oü nous pouvons voir le monde sous son vrai jour»22 II etait aussi
attache ä maintenir la continuite entre l'hellemsme et le christianisme, Piaton

18 Sur Hegel prefere ä Schieiermacher et pour «une hermeneutique du discours
religieux consonante avec la philosophie hegehenne», voir P Ricceur, «Le Statut de la

Vorstellung dans la philosophie hegehenne de la religion», in Qu'est-ce que Dieu 9,

Bruxelles, Facultes universitäres Saint-Louis, 1985, p 206, article repns dans Lectures
3 Auxfontieres de la philosophie Paris, Seuil, 1994, p 41-62

19 La critique et la conviction, Paris, Calmann-Levy, 1995, p 230-231 En tait, c'est
a propos de Spinoza qu'apparait l'opposition d'un «christianisme de philosophe» et
d'une «philosophie de chretien», L Brunschvicg, La Raison et la religion, Paris, Alcan,
1939, p 139 Mais pour Brunschvicg, le Dieu de Spinoza, absolument Dieu, lnfimment
infini «est certes le Dieu de Malebranche et de Fenelon», ibid p 140

20 M Merleau-Ponty, «Christianisme et philosophie», in Signes, Paris, Galhmard,
1960, p 179, 176 L'importance reconnue a Malebranche dans ces pages est significative
Voir de J -L Chretien, qui renvoie a Merleau-Ponty, une remarquable etude «Limite de
la metaphysique selon Malebranche», Philosophen0 16, automne 1987, p 71

21 G Widmer, «Critique et praxis en theologie et en philosophie», in D DuBARiFe/
al. La recherche en philosophie et en theologie Paris, Cerf, 1970, p 35

22 L'aurore de Dieu au crepuscule du XX1 Steele, Geneve, Labor et Fides, 1979

p 32, citation de Pascal a Mademoiselle de Roannez, 24 septembre 1656 «Toutes
choses sont des voiles qui couvrent Dieu Les chretiens doivent le reconnaitre en tout»,
Pensees et Opuscules (ed Brunschvicg), Pans, Hachette, s d p 215



146 JACQUES COLETTE

pour saint Augusttn, Aristote pour saint Thomas, et done ä requenr le travail
de la pensee rationnelle pour «Tadhesion ä la relation theandrique condi-
tionnee par la grace»23. Sa perspective n'etait ä proprement parier purement
ni existentielle, m hermeneutique, non qu'elle n'ait aucun contact avec Tune
et l'autre, mais la methode philosophique qui lui parut la plus indiquee pour
une axiologie theologique est celle qu'il trouvait ä la fois chez des philosophes
appartenant au courant de la philosophic reflexive (dite aussi «philosophic de

Tespnt») et chez des metaphysiciens comme Aime Forest et Louis Lavelle, et

encore, s'agissant de philosophe de la religion, chez Edouard Le Roy, Maurice
Nedoncelle, Nicolas Berdiaeff

La philosophic reflexive rompait avec les idealistes pour qui la reflexion est

le fait meme de l'absolu qui se reflechit dans le mouvement d'une conscience
particuliere De la reflexion, elle ne retient que le mouvement, que Facte

premier par lequel le sujet s'assure de lui-meme; e'est dire, equivalemment,
qu'elle constitue le sujet lui-meme par la ressaisie de l'intimite du Moi, de

l'effort pour exister en tant qu'il promeut des valeurs qui se donnent ä voir dans

l'exteriorite des ceuvres, et done de l'agir ethique. Dans l'ordre purement
philosophique, la reappropriation par le Moi de sa causalite spirituelle, Fafflrmation

originaire de soi dans son propre desir d'etre, et done la liberte de la conscience
singuliere, doit pouvoir s'articuler ä la quasi-transcendance de valeurs dont le

sens se donne ä voir dans des situations concretes C'etait en somme retrouver

par d'autres voies, mobilise par l'idee moderne de reflexivite, ce que la morale

antique, principalement YEthique ä Nicomaque, reprise par la theologie
medievale, avait thematise en termes de vertus ou d'habitus prudence, justice,
force, temperance Ce qui confere ä la vie individuelle et sociale sa valeur et

au discours sa validite
Ce caractere mixte de la notion de valeur - implication simultanee de

1'Interiorisation et de la transcendance - avait tout pour etre retenu par une

axiologie theologique qui entendait rendre compte de l'experience intime de la

liberte d'unjepensant en relation non seulement avec des valeurs socialement
et historiquement reconnues, mais aussi et surtout d'un «je croyant agrege ä

l'Eghse». II revient ainsi au theologien, ä «l'axiologue chretien»24 de montrer

qu'il ne s'agit pas ici de creation ou d'mstauration, mais d'actualisation des

valeurs, ce qui n'implique aucune contmuite ontologique entre l'homme et

Dieu, et done nul immanentisme Cette actualisation n'a de sens que comme

«reponse ä un appel et ä une exigence» venant d'une revelation de Dieu refue
dans l'Eghse Widmer tenait beaucoup ä montrer que l'activite reflechie de la

pensee ressaisie par la methode d'mterionsation en axiologie theologique n'a

pas ä etre suspectee d'immanentisme comme l'avaient ete les doctrines du P

Laberthonniere et de Maurice Blondel25

21 Les valeurs et leur signification theologique, op Lit, p 116 sq 139
24 Ibid, p 84
25 Ibid, p 83 n 2



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 147

Ainsi se comprend aussi son insistance sur l'aspect constituant de la

theologie qui possede en elle-meme son principe critique ä titre de regulateur,
en raison de «la bipolarite de sa transhistoncite et de son histoncite, de son

ancrage dans la Revelation et de son insertion dans la contingence»26. C'est
aussi dans cette optique qu'il emprunte ä la methode reflexive, mais en s'affran-
chissant du transcendantalisme kantien, car pour l'axiologie theologique les

conditions de possibility de l'experience ne sont pas de l'ordre des a priori
formels constitutes de la subjectivity, les invariants auxquels eile vise sont ä

la fois existentiels et ideels. «11 n'y a pas de valeur chretienne en dehors de la
relation theandnque, mais comme cette valeur promeut les hommes ä un Statut
surnaturel dans leur condition d'etre incarnes, eile deborde sur toutes les autres

spheres de l'existence»27

C'est en en appelant ä Kierkegaard que Widmer tient inseparables l'un de

l'autre le «caractere existentiel et vecu» et la reflexion qui donne acces ä la

subjectivite en la marquant «d'un indice de verite»28. Le concept de reflexion,

qui prend des sens divers en philosophic depuis Descartes, est evidemment

present et meme essentiel chez Kierkegaard, oil ll est lie ä 1'imagination, au

sens kantien du terme, pour se traduire dans le registre existentiel et trouver son

application (au sens de Vapplication selon l'hermeneutique chez Gadamer) en
termes de contemporaneity avec le Christ, de reduplication, d'appropnation, et

finalement d' imitation du Christ qui «ici-bas est le paradigme»29 Widmer cite le

Post-scriptum: «Pour la reflexion subjective, la verite devient ['appropriation,
l'lnterionte, la subjectivity [..], ll s'agit de s'approfondir en existant dans la

subjectivity»10 Le rapport ä Dieu n'est pas en dermere instance de l'ordre de

la contemplation comme pour les medievaux, m evidemment du savoir absolu
selon Hegel Un des grands motifs kierkegaardiens est en effet de penser la

relation ä Dieu fondee sur la difference qualitative infinie entre l'homme et

Dieu31. Transposee en theologie, la pensee interiorisante de l'analyse reflexive
est aussi eloignee de 1'introspection du moi psychologique que du mouvement
transcendantal de remontee au Je pur, puisqu'elle fait fond sur la situation
personnelle, singuliere du croyant dans sa relation ä un Dieu fait homme.

C'est pourquoi la pensee chretienne, et singulierement theologique, met
l'accent sur la singularity de la condition concrete, mais sans faire du sujet
pensant «un individu insulaire et isolable»32, m un simple moment de l'elan
vital universel. L'analyse reflexive doit et peut atteindre ä une autre universality

que celle, philosophique, de la societe des espnts pensants, univer-

26 Critique et praxis op cit, p 39
27 Les valeurs et leur signification theologique, op eit, p 127
28 Ibid, p 80 sq
29 S Kierkegaard, L'Ecole du christianisme, CEuvres completes XVII (trad

Tisseau), Paris, L'Orante (cite dans la suite OC), 1982, p 100
30 S Kierkegaard, Post-scriptum aux Miettes philosophiques, OCX, p 178
31 Voir Les valeurs et leur signification theologique, op cit, p 82
32 Ibid, p 84



148 JACQUES COLETTE

salite due ä l'elargissement du champ de conscience qui sous Taction de

TEsprit-saint est constamment animee par la predication de TEglise. De ce

point de vue Widmer, comme la plupart des theologiens, fait justement etat de

Tabsence de toute dimension proprement ecclesiologique chez Kierkegaard.
Et de fait, ll n'y a chez Kierkegaard ni chnstologie, ni sotenologie elaborees

en doctrines systematiques greffees sur des dogmes formules par les conciles
ou les synodes. Pour celui qui n'a voulu etre qu'un «correctif» ou un «poete
du rehgieux», compte avant tout et exclusivement le paradoxe christologique
pousse au paroxysme. C'est en sautant par dessus dix-huit siecles d'histoire et
de tradition chretiennes, de la vie de TEglise, que, dans Tinstant vecu de la foi,
le croyant doit se faire contemporain du Christ.

Widmer prend ici ses distances ä Tegard de «Tactuahsme kierkegaardien»

qui s'en tient ä «Tintervention ä chaque instant du Christ dans Tabaissement

pour fonder la foi». Ce qui, selon lui, revient ä minimiser, sinon ä exclure la

reference ä TEcriture en son entier appuyee sur une exegese digne de ce nom,
et done ä relativiser au maximum «l'actualisation du Christ histonque et de

TEglise» dans la continuite qui relie le fidele «ä Thistoire du salut»33. S'en
temr ainsi ä «la sobnete neo-testamentaire», c'est proceder «ä une sorte de

depouillement» qui fait de la theologie de Kierkegaard «une theologie de la

pauvrete [.. ] qui fnse Tindigence par reaction contre Topulence de Thegelia-
msme». Mais, quoi qu'il en soit de ceux qui faisaient de Kierkegaard soit un

«philosophe chretien», soit un theologien, ll est certain qu'il n'est m Tun ni
l'autre, et Widmer a raison de dire: «II n'est pas question pour lui de concevoir
la theologie comme un couronnement d'une philosophic de Texistence»34.

Cela etant, Widmer a tenu ä souligner Toriginahte de Kierkegaard sur la

question du peche, plus precisement des interpretations theologiques du peche

onginel. La chute sigmfiant corruption de la volonte, perversion, depravation,
bref, maladie qui fait de l'homme un etre amoindri dans son existence, cela

se retrouve diversement chez Augustin, Thomas d'Aquin, Calvin et Pascal.

Cette problematique se fait meme radicalement ontologique chez Thomas

d'Aquin, la volonte deficiente est une corruption de Thumanite en son etre

meme, la relation au Bien etant identique ä la relation ä l'Etre meme, le peche

a attente ä la perfection de l'ordre voulu par Dieu. «Mais c'est ä Kierkegaard

que revient 1'honneur d'avoir pousse ä fond» Tanalyse de la condition peche-

resse que Pascal voyait animee par les concupiscences, ce si «grand principe
de misere»35. Ce qui fait de Kierkegaard un penseur moderne, c'est que sa

conception du bien et du mal part du moi, non du point de vue ontologique,
voire transcendantal, mais existentiel, nous dinons anthropologique, Kierke-

33 G. WiDMfR, «Kierkegaard et le Christ», RThPh XII1/4, 1963, p 288 sq.
34 Ibid, p 287 sq., et Les valeurs et leur signification theologique, op cit, p 108

n 1, et p. 109
35 Les valeurs et leur signification theologique, op cit., p 95, citation de Pascal,

Pensees, Laluma 149.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 149

gaard, qui connaissait le sens des analyses phenomenologiques selon le Hegel
de 1807, se contente de les dire «psychologiques»36. La maladie ä la mort peut
etre lue comme une Phänomenologie de l'esprit subjectif, comme «un veritable
appendice chretien ä la doctrine fichteenne du Moi et ä la doctrine hegelienne
de l'Esprit»37; c'est une analyse du desespoir comme desaccord, desharmome

constitutive du Moi qui se dechire et se consume lui-meme: «Le peche nous
apparait [...] dans les doctrines medievales comme une notion antithetique et

negative de Celles de justice originelle, de volonte droite, dans les doctrines
calvimste et kierkegaardienne, il est contju comme une grandeur positive, qui
n'est pas une privation d'etre, mais une determination de l'etre»38.

Widmer m'apparait, si j'ose dire, comme un theologien du juste milieu.
Ainsi, lorsqu'il decrit l'echelle qui, du point de vue theologique, va de haut

en bas, de la surabondance de sens ä 1'absence de sens, ä savoir «des dogma-

tiques "reguheres" de S. Thomas, de Calvin, de Barth»39, en passant par le

sens appauvri mais frappant des «dogmatiques "lrreguheres" de Luther, de

Kierkegaard», pour aboutir «au non-sens, dans les anti-dogmatiques de Marx,
de Nietzsche»40. Ou encore lorsqu'il denonqait d'une part les exces de la

demythologisation bultmanienne qui peut aller jusqu'ä mythologiser la decision
de foi elle-meme et, d'autre part, les disciples de Cullmann qui, opposes ä toute

Philosophie, ontologisent les evenements de l'histoire sans aucun sens de la

critique theologique toujours necessaire.
Chez Kierkegaard, l'irregularite va tres loin, observait Widmer. La radicah-

sation de la negativite qu'imphque le paradoxe comme crucifixion de la raison
le conduit ä pousser ä l'extreme «la contradiction inhärente ä toute la theologie
reformee et luthärienne». II rend de plus en plus vive la tension entre le Christ

comme mädiateur et comme paradigme, autrement dit. le Christ qui est le

chemin, la vente et la vie, c'est le Christ qui exige «les ceuvres de Limitation,
de la sanctification»41 Mais en cela et j usque dans ses exces, Kierkegaard lui

36 Le concept d'angoisse Simple reflexionpsychologiquepourservir d'introduction
au probleme dogmatique du peche hereditaire, OC VII.

37 E. Hirsch, Preface ä l'edition allemande de La maladie ä la mort. Gesammelte

Werke, 24 Abt. Dusseldorf, Diedenchs Verl., 1957, p. X Voir aussi W Janke,

«Verzweiflung. Kierkegaards Phänomenologie des subjektiven Geistes», in. Sein und
Geschichtlichkeit, Frankfurt am Main, Klostermann, 1974, p. 103-113.

38 Les valeurs et leur signification theologique, op cit., p 96
39 [Pour une perspective sur Barth differente de ce que dit ici Widmer, cj. J -L

Leuba, «Karl Barth systematise» (1950), in Id Etudes barthiennes, Geneve, Labor et
Fides, 1986, p. 37-46, ici p. 42-46, n. de PG]

40 «Sens et non-sens des enonces theologiques», Revue des sciences philosophiques
et theologiques, 1967, p. 663. Et aussi: «La dogmatique vire inconsciemment ä la mytho-
logie ou ä Vontologie», p. 663 Mythogenie et ontogenie menacent, et la dogmatique doit
done rester critique car «ni le kerygme, ni la doctrine ecclesiastique ne s'expriment dans
un langage specifique, lis empruntent leur materiel conceptuel au langage mythique et

ontologique comme au langage apocalyptique et prophetique», p. 663 sq.
41

«Kierkegaard et le Christ», op cit, p. 288 sq.



150 JACQUES COLETTE

semblait etre de ceux qui ont pressenti ce qui est encore ä venir «Tout pres de

nous, les phares se multiplient ä l'approche des tenebres, pour baliser la route de

l'Eglise, Kierkegaard, Dostoi'evski, Bonhoeffer y briilent d'un eclat particulier.
Les rayons des uns et des autres scmtilleront au loin»42 En le replaqant dans

son epoque, il voyait en Kierkegaard non pas certes un theologien43, mais un

penseur qui prend au serieux ce qui, du point de vue chretien, est soit pure
negation (Feuerbach, Strauss, Schopenhauer), soit, chez Flegel, negativite
subhmee. II reperait parfaitement la tactique habile du penseur danois.
Alors que les Reformateurs avaient attaque l'Anti-Christ de face, Kierkegaard,
se tenant sur le parvis de l'epoque contemporaine, descend dans les rangs de

l'armee ennemie, lui emprunte ses armes (la dialectique), pour «prendre l'Anti-
Christ par derriere» et dejouer ses ruses. C'est le «chien danois qui aboie pour
remettre le troupeau dans la bonne direction», pour combattre «contre toutes
les formes de 1'Idolatrie»44

En quel sens peut-on le voir «sur le parvis de l'epoque contemporaine» Je

ne crois pas que ce soit comme annonciateur d'un Dieu sans religion, prönant
un dualisme exacerbe entre la foi qui viendrait de Dieu et une rehgiosite
humaine trop humaine En philosophie, notamment ä la suite de Heidegger,
on a pu le voir comme un annonciateur de ce qui pour nous est encore trop
ä venir45 Ce n'est certes pas ainsi qu'il apparait chez les phenomenologues
franqais qui lui ont prete attention (E. Levinas, J.-P Sartre, M Henry). Mais
c'est le cas aux Etats-Unis oü philosophies et theologiens postheideggeriens /
postmodernes font appel avec insistance ä Kierkegaard46.

Aujourd'hui, ä l'äge de la deconstruction du christianisme47, le debat sur
la philosophie chretienne s'est assurement enfoui dans les sables, tel en tout
cas qu'il s'etait developpe en France alors que s'y trouvait engagee la

philosophie reflexive dont Brunschvicg lui-meme etait un des representants Gabriel
Widmer retenait cette appellation, ä savoir comme «tentative audacieuse»

qui, en s'inspirant de la philosophie reflexive, s'en distingue precisement en

tant qu'approfondissement reflexif de «la relation personnelle avec Dieu»
Alors que le theologien se refere ä la Parole de Dieu et ä la Tradition, la philo-

42 L 'aurore de Dieu au crepuscule du XXL Steele, op cit, p 13
43 Voir M Heioegglr «Kierkegaard ist ein "religiöser Denker", d h nicht

Theologe und nicht "christlicher Philosoph" (Unbegnft)», Die Metaphysik des deutschen

Idealismus, op cit, p 19
44 «Kierkegaard et le Christ», op cit, p 290
45 Voir M Heideggir, «Holderlin-Kierkegaard-Nietzsche», Beitrage zur

Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe, Bd 65, Frankfurt am Main, Klostermann, 1989,

p 204
46 Voir a ce sujet P Buhlfr, «Ricceur et Kierkegaard», op cit, p 325, n 17, et,

parmi bien d'autres, J D Caputo, «The experience ofGod ant the axiology of the
impossible», in M A WRArnAi i (ed Religion ajter Metaphysics, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003, p 146-165

47 Voir les breves, elliptiques memes, mentions de Kierkegaard par J -L Nancy, La
Declosion (Deconstruction du christianisme, I), Paris, Galilee, 2005, p 14, 21



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE L'EXISTENTIEL ET LE REFLEXIF 151

sophie chretienne a pour objet le monde, c'est-ä-dire «Taspect constitue de la

symbiose foi-raison»48 Cela etant, d va de soi que, selon les epoques, la libre

pensee philosophique laisse place au pluralisme, tant peuvent etre multiples
les modalites des relations du constituant au constitue, car ce n'est pas lä un
«monde d'idees et d'essences, mais le reflet de l'Agir divin dans l'univers
des personnes au sein de l'Eglise incarnee»49. II y a done des philosophies
chretiennes.

11 est symptomatique que les notions de philosophie chretienne ou religieuse
ne se sont jamais imposees s'agissant de Kierkegaard Quoi qu'en dise

Heidegger, il y a bien chez lui unephilosophie, mais une philosophie de l'exis-
tence, de la subjectivite, conquise de haute lutte contre les diverses versions de

l'egoite philosophique, et dont le concept-cle n'est ni religion, ni religiosite en

general Ce qui est pour lui decisif, c'est l'idee de verite existentielle (et done

aussi de non-vente qui, entre autres emblemes, peut faire signe en direction du

simulJustus etpeccator) Dans la page oü il rapproche Kierkegaard et Calvin50,

Widmer citait opportunement les passages du Post-scriptum sur la reflexion

subjective comme reflexion de la verite qui est le fait de la subjectivite dans

le devemr de l'existence. Compte avant tout ('existence comme devemr,
effort ethique, mais aussi passion de la pensee qui, ä l'occasion, pourra se

faire critique acerbe de toute theologie philosophique comme de toute menee

theologico-pohtique
Sans pouvoir, faute de competence, commenter ici la formule de Widmer

rapprochant Kierkegaard de Calvin, on avancera simplement l'idee selon

laquelle la philosophie kierkegaardienne de l'existence ne «se fond» pas dans

le rehgieux, du simple fait qu'elle n'est pas une philosophie religieuse comme

peuvent l'etre certaines philosophies du monotheisme juif, la chnstologie
philosophique de Michel Henry, ou encore le gnosticisme de Simone Weil

Kierkegaard n'extrait pas du champ rehgieux des elements virtuellement philo-
sophiques, mais il ne fait pas davantage de la religion un objet philosophique
En ce sens, il n'y a chez lui ni philosophie religieuse, m philosophie de la

religion (de celle-ci il avait sous les yeux l'insurpassable modele hegehen)51.

Le concept d'angoisse distinguait fortement deux sciences' la psychologie de

48 Les valeurs et leur signification theologique, op cit, p 162
49 Ibid, p 166
50 Une philosophie «qui se fond dans la reflexion sur le rehgieux» (cf. supra n 3)

A signaler une malheureuse coquille dans la citation (Les valeurs et leur signification
theologique, op cit, p 82, n 2) Lire «[ J la verite ne peut etre cela pour lui aussi
longtemps qu'il existe» (Post-scriptum, p 130, autre traduction dans OC X, p 183) On
notera dans le meme contexte 1'idee selon laquelle il y a plus de verite dans le paien qui
en verite prie une idole que chez celui qui, en christianisme, ayant une juste representation

du vrai Dieu dans l'ordre du savoir, prie sans verite, OC X, p 187 Le comment
l'emporte sur le ce que (la fides qua sur la fides quae)

51 «II faut oublicr les inventions par lesquelles Hegel a pretendu venir en aide ä la
dogmatique», Le concept d'angoisse, OC VII, p 137



152 JACQUES COLETTE

l'ethique et la dogmatique52. L'analytique du desespoir presente une semblable
distinction dans La Malache ä la mort. A cet egard la formule de Ricoeur
sur «la confusion du philosophique et du theologique»53 chez Kierkegaard
et Nietzsche visait plus un climat de pensee qu'une facheuse option d'ordre
methodologique. Que la pensee kierkegaardienne non seulement ne se fasse

jamais theologique, mais que ses explorations ne se soient pas limitees au
domaine religieux, que ses lecteurs ne soient pas seulement ceux qu'interesse
la dogmatique ou, plus generalement, lejudeo-chnstianisme, c'est ce qu'atteste
sa reception bien au-delä de la societe et de la culture occidentales.

Un mot, pour conclure, sur cette notion de philosophie chretienne ä laquelle
tenait Gabriel Widmer. 11 n'est pas sans signification que la these sur «la signification

theologique des valeurs» se termine par une citation de Malebranche, ce

metaphysicien qui, aux yeux de Brunschvicg, etait un penseur d'aussi grande

envergure que Descartes et Spinoza, tout en etant le «philosophe Chretien»

par excellence. On ne s'etonnera pas de voir quel passage a choisi en 1950 le

theologien qui en 1963 devait publier un Essai sur le dogme trinitaire54. Au
grand scandale du pasteur calvimste Pierre Juneu (1684), comme au grand
etonnement d'Antoine Arnauld (1685), Malebranche osa, dans cet ouvrage paru
en 1683, faire parier «le Verbe eternel qui est la Raison universelle» (la Sagesse
des Proverbes, le Logos johannique): «L'Homme n'est pas fait seulement pour
connaitre la vente, mais encore pour aimer le bien, ll est capable d'amour
aussi bien que de Raison Tu subsistes, mon Fils, par la puissance du Pere.

Tu connais la vente par la lumiere du Fils • tu aimes l'ordre par Finspiration
du Saint-Esprit Tu es fait par la Trinite sainte: chaque personne divine t'a

imprime son propre caractere; et tu ne peux etre une creature agreable ä Dieu,

que tu ne sois parfaitement reforme sur ton modele»55.

52 Ibid, p 113 sq., et, ä propos de philosophie premiere et philosophie seconde,

I'appel volontairement simplement allusif aux «deux» philosophies de Schelling, p. 123

On notera ä ce propos qu'est foncierement philosophique chez Kierkegaard comme chez

Schelling (auteur de la Philosophie de la Revelation) ce qui les eloigne tous deux de

Hegel, ä savoir aussi bien 1 'idee d'une transcendance antecedente ä tout travail de la

raison que le caractere individuel de l'experience de la pensee.
53 Cf ci-dessus et n 16
54 G. Widmer, Gloire au Pere, au Fils, au Samt Esprit, Neuchätel, Delachaux &

Niestle, 1963
55 Malebranche, Meditations chretiennes et metaphysiques (1683), Quatorzieme

Meditation (sur la Grace), ed H. Gouhier, Paris, Montaigne, 1928, p. 273.


	Philosophie et théologie : l'existentiel et le réflexif

