Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 2: Gabriel-Ph. Widmer : dette et reconnaissance
Artikel: Le renouvellement de l'intelligence

Autor: Rordorf, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 129-140

LE RENOUVELLEMENT DE L’INTELLIGENCE

BERNARD RORDORF

Résumé

La réflexion sur le dogme trinitaire est ['un des axes majeurs de la pensée
théologique de Gabriel Widmer, et la perspective qui est la sienne est celle du
refus de la spéculation: la trinité reléve de la confession de foi, elle a pour
objet de rendre compte de ['événement de la révélation de Dieu en Jésus-
Christ. Dieu se révele, cela signifie qu'il s’implique dans [’histoire et qu’il
ne peut étre connu en dehors de cette histoire, de sorte que trinité et régne
de Dieu s explicitent mutuellement. En d’autres termes, la trinité éternelle est
inséparable de la trinité «économiquey. Entendue dans sa logique concreéte, la
révélation nous confronte au paradoxe de l'incarnation, a celui de la croix et
de la résurrection. Il n’est donc pas possible d'approcher le mystere de Dieu
sans un radical renouvellement de l'intelligence, dont la pensée trinitaire est a
la fois ['opérateur et | 'enjeu.

Devenu professeur de dogmatique a la Faculté de théologie protestante
de Geneve, Gabriel Widmer donna, la deuxiéme année de son enseignement
(1961-1962), un cours sur la trinité qui aboutit, en 1963, a la publication d’un
«essal sur le dogme trinitaire» : Gloire au Pere, au Fils, au Saint-Esprit. Ce fut
il y a cinquante ans et ’anniversaire mérite d’étre marqué.

La maniére dont est formulé le titre de cet ouvrage indique, préalablement
a toute considération, la perspective dans laquelle Gabriel Widmer engageait
sa réflexion théologique, une perspective qu’il recevait des Péres et des Réfor-
mateurs et dans laquelle la lex credendi n’est pas séparée de la lex orandi,
ni Uintelligence de la foi de I’élan doxologique. Le théologien qui voudrait
davantage connaitre que confesser ou louer risquerait, en effet, de faire de Dieu
un objet de son discours et donc de succomber & une forme de perversion. A
cet €gard, je peux rappeler que le cours de 1962-1963 fut introduit par une
citation de Kierkegaard ot celui-ci s’en prend, dans son Journal, a «cette figure
qui m’est tellement antipathique. .. : le professeur, I'homme dans sa chaire. Et
méme si I’homme dans sa chaire lisait ces lignes, cela ne I'arréterait quand
méme pas, cela n’aurait pas pour effet de frapper sa conscience, non, cela aussi
passerait dans ses legons. Car plus long encore qu’un ver solitaire, plus long



130 BERNARD RORDORF

encore est le professeur, et nul ici-bas ne peut, s’il y a en lui du professeur, nous
débarrasser de ce ver solitaire» !

De I’ceuvre de Kierkegaard, et de ce qui en forme I’enjeu essentiel, a savoir
le devenir chrétien, nous ne pouvons avoir, s’il y a en nous du professeur, qu’une
connaissance parasitaire. Si le christianisme n’est pas une doctrine, mais une
communication existentielle, I’enseignement de la théologie differe nécessai-
rement de la communication directe d’un savoir objectif, car il est inséparable
d’une démarche d’intériorisation que, dans ses derniers écrits, Gabriel Widmer
a pu appeler méditative.

A cet ¢gard, il faut souligner, comme le fait Gabriel Widmer, que la formule
trinitaire reléve d’abord de la confession de foi et que son enracinement premier
est la célébration baptismale. La confession trinitaire structure la foi et la vie
chrétienne, elle se rapporte conjointement a la reconnaissance d’une nouvelle
seigneurie et a la vie nouvelle du baptisé. Des lors, si la théologie chrétienne a
pour tache de rendre compte de la cohérence interne et de la pertinence de cette
foi, il est essentiel de reconnaitre qu’elle ne peut étre que trinitaire et qu’elle se
condamne a devenir une sagesse mondaine lorsqu’elle y renonce. Car le dogme
trinitaire constitue «I’arc central sur lequel s’appuie la prédication séculaire
de I’Eglise» 2, et par conséquent cette prédication et la force du témoignage
qu’elle doit susciter ne peuvent que se dévitaliser lorsque, de ce dogme, ne
subsistent que des formules liturgiques et que son sens tend, comme il est de
fait dans le protestantisme, a s’effacer.

Dans son exposé¢, Gabriel Widmer, a la suite des Réformateurs, se refuse
a toute spéculation. Le dogme trinitaire n’est pas de nature spéculative ni n’a
sa source dans une visée spéculative. «L’étude de la trinité ne releve pas d’une
ontologie, fut-elle surnaturelle, mais de I’histoire de la destinée de Jésus-Christ
et de I’ceuvre du Saint-Esprit» ®. L’enjeu de la trinité est, en ce sens, de rendre
compte de la révélation de Dieu en Jésus-Christ et de I’ceuvre sanctifiante de
I’Esprit Saint. C’est dans la confession de Jésus comme Seigneur et Fils de
Dieu que la théologie trinitaire a sa source et son enracinement. Elle a donc
pour objet I’interprétation d’un événement, la mise en lumiére de son pouvoir
révélateur et transformateur, et non une spéculation sur la nature divine ou les
relations intratrinitaires. Autrement dit, la trinité n’est que I'autre face de la
révélation historique de Dieu en Jésus-Christ, en tant que Dieu révele en lui le
dessein miséricordieux qui est I’origine et la fin de toutes choses. Elle est une
autre maniere d’affirmer «’humanité de Dieu», selon la formule de Barth, ou
de dire, avec I’apotre Paul, que Dieu est «pour nous» (Rm 8,31).

Pour employer ici un langage technique, la décision théologique est de
n’envisager la trinité qu’a partir de la trinité «économique», ¢’est-a-dire la trinité

' Trad. Ferlov et Gateau, Paris, Gallimard, 1957, t. 4, p. 356.

* Gloire au Pére, au Fils, au Saint-Esprit. Essai sur le dogme trinitaire, Neuchitel,
Delachaux et Niestlé, 1963, p. 9.

¥ «L’essence trinitaire et Ihistoire trinitaire de Dieu», Revue d histoire et de philo-
sophie religieuses 56, 1976, p. 501.



LE RENOUVELLEMENT DE L'INTELLIGENCE 131

dans la révélation. Cela signifie plus précisément que la trinit¢ immanente ou
éternelle est indissociable de la trinité économique. Dire «économie», ¢’est dire
que Dieu s’implique lui-méme dans I’histoire pour sauver les hommes, et qu’il
ne peut €tre ni connu ni pens€ en dehors de I'acte de cette implication, ¢’est-
a-dire en dehors de I’événement de sa venue dans I’histoire et de la relation
¢tablie avec les hommes par cette venue. Il en va ainsi, par exemple, pour la
relation éternelle entre le Christ et Dieu: le terme de filiation qui exprime cette
relation ne saurait €tre compris abstraction faite de toute référence au don que
nous recevons, en Christ, de devenir enfants de Dieu et de participer par grace a
une relation qui constitue son identité personnelle. De méme, I’amour qui unit
le Pere et le Fils ne peut étre pensé séparément de I’amour que Dieu a manifesté
pour nous en son Fils et pour la manifestation duquel ce Fils, c’est-a-dire Jésus
de Nazareth, a donné sa vie. Pourquoi Dieu nous aime-t-il, pourquoi veut-il
habiter en nous, €tre tout en tous ? Le dogme trinitaire ne donne pas de réponse
a ces questions, il ne donne pas une explication du mystere de I’amour de Dieu,
mais il nous aide a en comprendre la gratuité, a vivre de sa dynamique, a en
mesurer les promesses et les exigences.

L’objet du dogme trinitaire consiste ainsi a rendre compte de «la logique
concréte de la révélation»*. C’est de cette logique concrete, celle de I’évé-
nement Jésus-Christ tel qu’en témoigne le Nouveau Testament, celle aussi bien
de la «christianité», que le dogme tire sa signification et sa portée régulatrice.
Interprété de maniére trinitaire, cet événement constitue la manifestation et
I’accomplissement du régne de Dieu, comme le confirme le dernier chapitre
du livre de Gabriel Widmer, qui s’intitule précisément «Le Dieu trinitaire et
le regne de Dieu». Proclamé par Jésus, actualisé par I’Esprit-Saint, ce regne
est le principe et I’avenir de toute la création, il s’accomplit a travers la trans-
formation de I’homme et du monde en vue de cet avenir. «Il est nécessaire par
fidélité a la révélation de croire simultanément au Dieu trinitaire et a la venue
du Reégne de Dieu», ou: «Foi au Dieu trinitaire et foi au Régne constituent |...]
les deux aspects d’une méme structure qui fait de 1’Eglise et des croyants un
peuple nouveau de nouvelles créatures. °»

Ce lien intrinséque entre la foi au Dieu trinitaire et la foi au régne manifeste
encore une fois la portée décisive de I’identification de la trinité en soi et de
la trinité dans la révélation. Le sens de cette identification est précisément de
couper court a toute spéculation, a toute prétention de pénétrer le mystere de
Dieu au dela de ce dont témoigne 1’Evangile. La spéculation fait de Dieu un
objet de la pensée, elle reléve d’une pensée qui tend a s’émanciper de I’épreuve
ou elle est atteinte par son objet. Le refus de la spéculation est le corrélat d’une
conception de la théologie au service de I'intelligence ou de I’auto-compre-
hension de la foi, au service de la prédication de I’Eglise, de sa liturgie, de
sa catéchese et de sa discipline. Ainsi comprise, la théologie ne cherche pas,

f Gloire au Pére, au Fils, au Saint-Esprit, op. cit., p. 39.
* Ibid., p. 72.



132 BERNARD RORDORF

comme les «onto-théologies», a penser Dieu en s’établissant dans une position
de surplomb, dans I’éternel, elle ne veut pas étre, selon I’expression de Luther,
une «théologie de la gloire» et risquer par la-méme de se clore sur elle-méme,
mais elle veut se laisser affecter par I’événement de la révélation, de sorte
qu’elle puisse résister a toute forme d’objectivation. Si I’enjeu de la théologie
est de laisser Dieu étre Dieu, cet enjeu consiste, quand il est accordé a la logique
concrete de la révélation, a penser Dieu a partir de ce que sa présence trans-
forme en nous, c’est-a-dire a partir du choc transformateur de son événement.

Pour Gabriel Widmer, une telle théologie ne peut €tre qu’une théologie
da la parole. Mais il faut I’entendre dans la perspective d’une compréhension
événementielle de la parole. Lorsque Gabriel Widmer parle d’une «fonction
temporalisante de la Parole»®, il entend cette parole comme un événement
eschatologique qui «ouvre sur 1’avenir». Une parole fait événement lorsque ce
qu’elle dit est déterminé par le fait qu’elle est dite : une telle parole, par exemple
une parole de promesse, crée un irréversible, elle opere un changement. Ainsi,
la parole de la croix n’est pas seulement une parole qui annonce la mort de
Jésus sur la croix, mais la parole que la croix est elle-méme comme événement
de réconciliation. Car cet événement, tel que le comprend I’apotre Paul, est a la
fois I’acte par lequel Dieu démontre, en Jésus-Christ crucifi€, sa volonté irrévo-
cable de nous réconcilier avec lui et ’acte par lequel il nous confie la parole
de la réconciliation (2 Co 5,18-19), et c’est bien en ce sens que 1’a entendu
I’évangile de Luc lorsqu’il fait dire a Jésus agonisant: «Pere, pardonne-leur,
car ils ne savent pas ce qu’ils font» (Lc 23,34). Cette parole que Jésus prononce
sur la croix et qui énonce le sens de sa mort, Dieu I’a confirmée en ressuscitant
Jésus: elle est donc essentiellement une parole déclarative, une parole qui ne se
réduit pas a I’information qu’elle transmet, mais une parole qui est événement.
Et il en va bien ainsi de la parole de pardon, que nous ne pouvons pas €couter
sans nous recevoir nous-méme a travers elle comme un étre pardonné, c’est-
a-dire transformé par elle. Sauf, bien entendu, a abolir cette dimension décla-
rative, comme le fait le savoir objectif, par exemple de nature historique, qui
peut se communiquer directement.

On peut comprendre dés lors la place centrale, dans la pensée théologique de
Gabriel Widmer, du theme du renouvellement de I’intelligence, auquel s’asso-
cient, dans ses multiples €crits, les themes du renversement et du retournement.
Pourquoi ce renouvellement est-il aussi décisif pour la théologie qu’il I’est pour
la vie chrétienne ? En premiére approximation, on pourrait dire que ce terme,
qui vient de Paul, correspond a la conversion, a la métanoia qui est impliquée
dans la réception de I’Evangile : «Le régne de Dieu est devenu proche, conver-
tissez-vous et croyez a I’Evangile» (Mc 1,15). A travers son enseignement et
son activité, Jésus apparait comme le porteur de cette proximité du régne: le
pardon qu’il annonce, les guérisons qu’il accomplit actualisent la présence
de ce régne; son enseignement et ses paraboles en explicitent la «logique

¢ «Théologie et philosophie», RThPh XVIII, 1968, p. 377.



LE RENOUVELLEMENT DE L'INTELLIGENCE 133

concrete». La conversion qu’appelle cette proximité du régne ne peut donc
signifier, comme on I’entend couramment, le simple passage de I’incroyance
a la foi, mais le changement de la pensée et du cceur, le changement de la
compréhension que provoque la révélation de cette logique concrete du regne.

L’évangile de Marc, dont la rédaction est en quelque sorte structurée par
le théeme de I"'incompréhension des disciples, témoigne justement de la diffi-
culté¢ de comprendre la maniere surprenante dont ce regne s’accomplit. Cela
suppose, en effet, d’affronter «I’épreuve du scandale de la croix et du paradoxe
de la résurrection»’. Une scéne de I’évangile le montre en toute clarté: alors
que Jésus annonce pour la troisieme fois sa passion et sa résurrection, les
disciples ne pensent qu’a la promotion personnelle qu’ils esperent obtenir de
leur proximité avec I’envoyé de Dieu. Or Jésus contredit cette pensée: «Vous
le savez, ceux qu’on regarde comme les chefs des nations les tiennent sous leur
pouvoir, et les grands sous leur domination. Il n’en sera pas ainsi parmi vous.
Au contraire, si quelqu’un veut étre grand parmi vous, qu’il soit votre serviteur»
(Mc 10,42-43). Ce qui est en jeu dans la conversion, ¢’est donc le renversement
de la logique du monde qui est nécessaire pour entrer dans la logique du regne
de Dieu, ou en d’autres termes la substitution de 1’esprit du Christ & I’esprit du
monde. Dans ces conditions, la conversion désigne le changement, toujours a
reprendre, que suppose I’accueil de I'Evangile, et sans lequel nous ne pourrions
ni situer notre vie dans la dynamique de cet Evangile, ni en témoigner dans la
diversité des situations changeantes ol nous sommes engages.

Nous demeurons dans I’histoire, qui est le domaine du contingent et du
fini, et nous ne pouvons d’aucune maniére nous en abstraire pour avoir acces
a Dieu dans sa réalité supra-historique. Il ne saurait donc y avoir, en vérité, de
connaissance possible de Dieu, si Dieu ne vient pas nous rejoindre dans notre
histoire, pour nous dévoiler ses voies, et ¢’est ce qui fait dire a Gabriel Widmer
que «la structure essentielle de la révélation chrétienne est I’incarnation»®.
Autrement dit, nous ne connaissons pas le dessein qui préside au regne de Dieu,
ni la réalité finale a laquelle il tend, et nous ne pouvons I’appréhender qu’indi-
rectement, par les chemins qu’il ouvre devant nous, 8 méme son incidence
dans nos propres chemins. Or cela signifie que nous ne pouvons connaitre
Dieu qu’a partir de notre propre réalité, ¢’est-a-dire a travers sa transformation.
De méme, nous ne pouvons penser théologiquement la réalité de Dieu qu’a
partir de nos représentations et de nos catégories, mais en les convertissant a
I’événement de sa révélation. Et ¢’est ce qui fait que la théologie chrétienne ne
peut étre que dialectique, et méme «intrinséquement dialectique», et critique.
Pour accomplir sa tiche, «elle dépiste toutes les illusions qui favorisent les
débordements de la violence, elle exorcise le démoniaque qui retient la vérité

" «Nouvelle théologie et théologie renouvelée», Bulletin du Centre protestant

d’études 22/2, Geneve, 1970, p. 16.
' * «Ladialectique en théologie», in: P. GISEL, PH. SECRETAN (éds), Analogie et dialec-
tique. Essais de théologie fondamentale, Genéve, Labor et Fides, 1982, p. 241.



134 BERNARD RORDORF

captive, elle démythise les gnoses dont les discours totalisants excluent toute
possibilité et toute nouveauté» ?.

Telle est bien la maniere dont ’apotre Paul parle du renouvellement de
I’intelligence: «Ne vous conformez pas au monde présent, mais soyez trans-
formés par le renouvellement de votre intelligence, pour discerner quelle est
la volonté de Dieu» (Rm 12,2). Cette recommandation ne distingue pas entre
I’aspect théorique et ’aspect pratique de ce renouvellement. Il s’agit, globa-
lement, de ne plus prendre pour modéle les valeurs, les préjugés, les modes
de comportement et les regles de fonctionnement qui président au monde
actuel, mais de se laisser conformer au Christ, selon la vocation qui nous est
adressée par la prédication évangélique et son attestation par I’Esprit-Saint.
Il s’agit donc de se déprendre d’une maniere de vivre, de penser et d’agir,
pour s’exercer a une autre, au travers d’une épreuve décisive. Car la parole de
la croix, qui est a la fois «destructrice et créatrice», constitue pour ce monde
une crise radicale: «La ou elle est proférée, la la vérité éclate, le mensonge
se démasque, la vanité se découvre. La ou elle est recue, quelque chose se
passe, |’histoire se fait» '°. Pour Paul, cette parole met en question le pouvoir
rédempteur des ceuvres et des sagesses humaines, elle critique les idéologies
légalistes et gnostiques, les prétentions orgueilleuses a 1’auto-justification et
a ’auto-divinisation. Et Gabriel Widmer ajoute qu’«on peut se demander si
le christianisme d’apreés Paul n’a pas facilement et rapidement escamoté cet
aspect fondamental du message paulinien» ''. Car en oubliant le scandale de
la croix et 1’étrangeté de la communauté chrétienne dans le monde, le chris-
tianisme se transforme en gnose ou en idéologie, qui sont I’'une comme |’autre
«les conséquences d’une perversion théologique» 2.

La révélation est donc a la fois «I’événement critique par excellence» '3 et
I’événement libérateur, et elle est I’un et I’autre indissolublement, car «il n’y a
pas de vérité sans libération et sans rénovation» '*. Critique et rénovation sont
en quelque sorte les coordonnées du renouvellement de I’intelligence. Or ¢’est
la précisément que se définit, pour Gabriel Widmer, le lieu et la tiche de la
théologie et, pour cette raison méme, il ne se lasse pas de souligner et aussi de
mettre en pratique cette responsabilité critique du théologien. Mettre au jour les
illusions et les aliénations de I’intelligence et du cceur, les superstitions, toutes
les puissances d’inertie et de régression, toutes les formes d’injustice: cette

7 Ibid. p. 239.

' «La conception théologique de la vérité et le retournement épistémologique»,
Istina, 1973, p. 25.

""" «Discours théologique et renouvellement de [intelligence», Communio
Viatorum 20, 1977, p. 121.

2 1.-C. Picuet, G. WIDMER, Le renversement sémantique. Dialogue d’un théologien
et d’un philosophe, Cahier de la RThPh 16, 1991, p. 157.

15 «Le protestantisme et la théologie critique, in: M. Demaison (éd.), La liberté du
théologien. Mélanges offerts a Christian Duquoc, Paris, Cerf, 1995, p. 74.

' «La conception théologique de la vérité et le retournement épistémologique»,
art. cit., p. 40.



LE RENOUVELLEMENT DE L’ INTELLIGENCE 135

critique est aussi essentielle dans la perspective de I’édification de I’Eglise que
du service de la communauté humaine.

Sans cette critique, en effet, qui lui rappelle la conversion que demande la
proximité du régne de Dieu, I’Eglise ne parvient plus a se réformer. Comme
toutes les institutions, en effet, elle est toujours tentée de se préoccuper
davantage de sa propre reproduction que de la cause pour laquelle elle a été
¢tablie. Une vigilance particuliére et constante est donc nécessaire pour que
sa médiation ne se transforme pas en écran. Pour étre ecclesia semper refor-
manda, et pour résister au monde, a la fascination de I’efficacité, au régne
du conformisme, un régne qui s’étend si puissamment, comme le dit Gabriel
Widmer avec une ironie qui lui vient de Kierkegaard, «sous les apparences d’un
non-conformisme d’opérette» '°, et encore pour résister a «la puissance envoil-
tante des idéologies» ', ¢’est-a-dire a la tentation de sa propre idéologisation,
I’Eglise a besoin de réapprendre toujours & nouveau  situer sa prédication et
sa mission dans la dynamique de ce réegne de Dieu. On mesure ainsi |’affai-
blissement auquel se condamne la prédication chrétienne lorsqu’elle cesse de
prendre au sérieux cette dynamique et qu’elle se résigne a ’effacement de la
confession trinitaire qui en détermine la logique concréte.

Comment I'Eglise pourrait-elle résister a la poussée du matérialisme
technique et a la dictature des intéréts individuels, au régne du divertissement
et de la cupidité, a un monde qui, selon le mot de Bernanos, est «un complot
contre toute forme de vie intérieure», si elle ne s’appuie pas sur la réalité du
régne de Dieu et si elle ne s’applique pas a discerner sur quels chemins la logique
concrete de ce regne I’engage, dans les situations culturelles, sociales, écono-
miques, politiques en constant changement, auxquelles elle est confrontée. Si
la mission de I’Eglise est d’annoncer I’Evangile dans sa dimension critique et
libératrice, cette mission lui confére, par conséquent, une responsabilité vitale
pour I"avenir de I"humanité. Car la vérité du régne de Dieu, si elle est prise
au sérieux, suscite une lucidité sur toutes les formes d’idolatrie, sur toutes les
tyrannies qui menacent I’homme: tyrannie de la raison instrumentale, tyrannie
de la logique marchande, tyrannie de tout ce qui se met en place, actuellement,
en moyens de contrdle des individus..., toutes choses qui président a une
histoire qui tend & se fermer, a se changer en destin et ou la violence risque
d’étre la seule issue. Dans cette situation, dont I’enjeu est proprement la défata-
lisation de I’histoire, le défi auquel est confronté I'Eglise est de faire confiance
a la parole de Dieu, en tant qu’elle est provocatrice de liberté, qu’elle fonde une
espérance active, attentive aux chemins du possible.

La thése qui découle de la pensée théologique de Gabriel Widmer est
que, pour devenir capable de ce discernement, la théologie doit apprendre a
penser trinitairement. En effet, ce discernement ne suppose pas simplement
une attention sociologique sur ce qui détermine les évolutions du temps

15

«Le prix de la liberté», Choisir, n° 138, 1971, p. 33.

' «Discours théologique et renouvellement de I'intelligence», art. cit., p. 121.



136 BERNARD RORDORF

présent, mais un regard spirituel, car ce ne sont pas seulement les intéréts que
poursuivent les individus qui sont en jeu, mais les idolatries sous-jacentes
a cette poursuite. Comme a pu le dire une fois Gabriel Widmer: «Jamais la
promesse du pere des mensonges: Vous serez comme des dieux, n’a été si
persuasive.» !” Pour en mesurer I’enjeu, il me semble nécessaire de montrer,
en prolongeant et en systématisant des indications €parses dans les écrits
de Gabriel Widmer, que I’opérateur du renouvellement de I’intelligence est
Jjustement la pensée trinitaire.

La trinité n’est pas une théorie, susceptible d’étre formulée de maniere
consistante, elle est I’expression d’une pensée qui s’expose au mystére de
Dieu et qui doit sans cesse étre reprise, puisque ce qu’elle vise est de rendre
compte de la parole de la croix, ou aussi bien de la logique concrete du régne
de Dieu. L’objet propre de la théologie n’est donc pas de penser la trinité, mais
d’apprendre a penser trinitairement. Penser Dieu, en effet, c’est penser Dieu
Pere, Fils et Saint-Esprit, c’est, autrement dit, penser ensemble |’intention
créatrice du Pere, origine et fin de toutes choses, I’histoire de Jésus de Nazareth,
et I’expérience de I’action illuminatrice et rénovatrice du Saint-Esprit. Entre
tous ces termes, la relation est de réciprocité, et le terme le plus approprié€ pour
la qualifier est celui de périchorese: I’histoire de Jésus de Nazareth est révéla-
trice de I’intention créatrice de Dieu, mais elle est aussi interprétée par elle;
elle est le critére d’évaluation des expériences de 1’Esprit, mais ces expériences
I’actualisent aussi comme I’histoire de Dieu avec nous.

Le point crucial de la pensée trinitaire consiste ainsi a penser ensemble
Dieu et un événement de |’histoire, et ¢’est la le sens méme de ’identification
de la «théologie» et de I’«économier, de la trinité en soi et de la trinité dans
la révélation. Cette identification signifie, en effet, que le mouvement d’incar-
nation, I’implication dans I’histoire humaine n’est pas extérieure a Dieu, comme
si Dieu se définissait lui-méme préalablement a ce mouvement, et comme s’il
n’était pas affecté dans son étre par I’événement de sa venue ni par ceux a
qui il se communique. Mais s’il en est ainsi, il faut procéder, comme le releve
Gabriel Widmer, a une profonde révision de la pensée de Dieu, et en particulier
des propositions relatives a ses attributs: la toute puissance, I’omniscience,
'immutabilité... En effet, si Dieu est immutable ou impassible, c¢’est-a-dire
non susceptible de passion, comment pourrait-il étre atteint, affecté¢ par la
souffrance du Christ sur la croix ? Et si cette souffrance, selon une réponse
classique, ne concerne que la nature humaine du Christ, comment sa passion
peut-elle engager Dieu ?

La pensée trinitaire classique s’est concentrée sur l’affirmation de la
divinité de Jésus-Christ, pour rendre compte de la confession de Jésus comme
Seigneur et Fils de Dieu. En tant qu’il est Fils, il agit légitimement au nom
de son Pére et les biens qu’il nous communique sont des biens qu’il tient du
Pére. Mais ces biens, le salut, la participation a la vie divine, ne peuvent étre

7 «Nouvelle théologie et théologie renouveléer, art. cit., p. 17.



LE RENOUVELLEMENT DE L’ INTELLIGENCE 137

véritablement ce qu’ils sont que si celui qui nous les apporte est Fils au sens
de la plus grande intimité avec le Pére, sans intervalle de temps ni de lieu, de
sorte qu’il n’a pas besoin de recevoir ce que nous nous recevons par grace: la
qualité¢ d’enfants de Dieu. C’est ainsi que I’affirmation, a ’encontre d’Arius,
de la consubstantialité du Pére et du Fils a été posée pour garantir que Jésus-
Christ est le vrai révélateur de Dieu et notre sauveur. Mais la pensée trinitaire
ne peut pas s’arréter 1a, car ce terme de consubstantialité, qui provient de la
conceptualité philosophique et donc d’une pensée non trinitaire de Dieu, ne
peut pas rendre compte de tout ce qui est impliqué dans la compréhension trini-
taire de Dieu. C’est pourquoi il est nécessaire de réinterpréter les formulations
du dogme trinitaire, en cherchant a ressaisir «I’intention», comme dit Gabriel
Widmer '8, qui a présidé a leur élaboration et qui ne s’y épuise pas. En effet,
comme il le dit encore en une proposition magnifique : «La ou ils ne sont plus
I’occasion d’initiatives inventrices, les dogmes perdent leur sens» *°.

La question qui constitue ici I’enjeu de la pensée trinitaire est de savoir
ce qui détermine en derniere instance la pensée de Dieu: est-ce vraiment la
prédication et la destinée de Jésus de Nazareth, ou est-ce encore, souterrai-
nement, I’'idée dominante, philosophique et religieuse, du divin ? Le terme
de consubstantialité a été posé pour dire que Jésus était Dieu, comme si la
divinité de Dieu était déja connue, indépendamment de I’histoire de Jésus. Or
justement, il n’est pas possible d’affirmer la divinité de Jésus sans qu’appa-
raisse la nécessité de préciser en quoi I’histoire de Jésus transforme la pensée
de Dieu et notre maniére de nous rapporter a lui. La consubstantialité a été
congue dans la perspective de la relation du Christ au Pere, mais elle engage
aussi, réciproquement, la relation du Pere au Fils et, dans cette perspective,
elle a pour conséquence de compromettre Dieu dans 1’histoire de Jésus. Penser
trinitairement ne consiste donc pas seulement a éterniser 1’histoire de Jésus,
mais aussi a impliquer Dieu dans cette histoire. Et c’est pour cette raison que
la pensée trinitaire est une tiche infinie et que la vitalité de la foi chrétienne est
suspendue a cette pensée.

La portée de la pensée trinitaire doit donc encore étre précisée a travers
I’élucidation de la différence qu’elle opére entre la théologie et la philosophie.
Penser Dieu en philosophie consiste, en effet, & développer la logique interne
des concepts (I’infinité, ’omniprésence, I’omniscience, I'immutabilité, la
justice...) sur lesquels cette pensée se fonde. La signification de cette pensée
apparait clairement dans la maniére dont elle est formulée par celui qui I’a
inventée, a savoir Xénophane. Celui-ci inaugure une pensée du divin qui
cherche a dégager son essence par opposition aux représentations contradic-
toires de la tradition mythologique, et qui se fonde sur ce que I’on appellera
plus tard, pour en faire un grand usage, ’argument de convenance. En ce

% Gloire au Pére, au Fils, au Saint-Esprit, op. cit., p. 75.

«Sens ou non-sens des énoncés théologiques», Revue des sciences philoso-
Phiques et théologiques L1, 1967, p. 652.

19



138 BERNARD RORDORF

sens, Xénophane peut €crire a propos du dieu: «Toujours il demeure dans le
meéme, sans aucunement se mouvoir, car il ne lui convient pas de se déplacer
tantot ici, tantot 1a» (B 26). C’est ainsi une pure nécessité conceptuelle qui
associe la divinité et I’omniprésence et qui, en se précisant, va développer
une conception du divin qui consacre une rupture radicale entre 1’éternité et le
temps, I'immuable et le changeant, I’intelligible et le sensible.

Dans un dialogue sur le théme de la recherche de Dieu, qui a réuni les
deux amis Jean-Claude Piguet et Gabriel Widmer, 1’un philosophe, 1’autre
théologien, le premier a dit ceci: «Dieu demeure en philosophie impassible.
Il est ce qu’il est, et c’est tout. Il est comme un substantif dont on ne peut
connaitre que certains adjectifs, ceux qui semblent lui convenir». A quol
Gabriel Widmer a répondu, parlant du croyant: «Il ne connait Dieu que dans le
miroir de sa Parole, qui lui fait deviner les traces de son action dans I'univers
et dans I’histoire» ?°. En effet, dans la révélation biblique, Dieu ne se définit
pas par des propriétés générales, mais par des interventions dans 1’histoire.
La question n’est pas de savoir ce qu’est Dieu, mais qui est Dieu, ¢’est-a-dire
qui est le vrai Dieu par opposition aux idoles; elle n’est pas celle de ’essence,
mais celle de 1’identité, et c’est ce qui fait comprendre la place et I’importance
du terme de personne dans la pensée trinitaire. Dans 1’ Ancien Testament, cette
identité est liée a la libération d’Egypte, dans le Nouveau, elle est liée a la
résurrection de Jésus. Dieu est celui qui a ressuscité le crucifié d’entre les morts
et qui, par la-méme, a fait cause commune avec lui. Penser trinitairement, cela
signifie donc penser ensemble la réalité de Dieu et la mort d’un crucifié. On
comprend que Paul ait pu parler d’une folie. Mais cette folie est constitutive
de la théologie chrétienne, dont Gabriel Widmer a pu dire qu’elle vit «d’un
paradoxe qu’ignore la philosophie» *!.

Dieu se donne a connaitre en s’identifiant au crucifié et, a travers lui, a toute
I’histoire de Jésus de Nazareth, ¢’est-a-dire a la maniere dont Jésus a congu la
cause de Dieu et combattu pour elle, jusqu’a mourir pour cette cause. Or il n’est
pas possible de dire cette identification sans entendre que la passion affecte
I’étre de Dieu. La question n’est plus alors de dire que Dieu ne cesse pas d’étre
Dieu dans son incarnation, comme a voulu le souligner I’extracalvinisticum,
mais de comprendre en quoi cette incarnation, et plus précisément 1’histoire
de Jésus de Nazareth, est d’une incidence telle sur Dieu lui-méme qu’elle nous
oblige a une transformation de toutes nos représentations de Dieu, pour les
accorder a la particularité de cette histoire. Et pour cette raison méme, le travail
théologique est perpétuellement a recommencer, car nous ne finirons jamais de
prendre la mesure de ce qui est impliqué dans les expressions qui témoignent
de cette transformation, comme celle de la faiblesse de Dieu, ou celle de
’humanité de Dieu. Et d’abord dans I’expression qui les domine toutes, celle
de I’'amour de Dieu. La passion du Christ ne serait pas, en effet, la révélation

20 «A la recherche de Dieu», Les cahiers protestants, 1980/1.

Le renversement sémantique, op. cit., p. 17.

21



LE RENOUVELLEMENT DE L'INTELLIGENCE 139

et méme la «démonstrationy» de cet amour, comme [’ont dit de maniére conver-
gente Paul et Jean %, si elle ne modifiait pas de maniére essentielle notre pensée
du mystere de Dieu.

Lorsque la premiére épitre de Jean énonce que «Dieu est amour», cette
proposition n’est qu’une vérité générale, sans efficace, si elle est séparée de
cette autre que formule I’évangile de Jean: «Nul n’a de plus grand amour que
celui qui donne sa vie pour ceux qu’il aime» (Jn 15,13), ¢’est-a-dire si elle
séparée de I’événement de la croix. Cet événement fait, en effet, de cette propo-
sition «Dieu est amour» une parole qui est une déclaration, une parole qui nous
est adressée et qui nous concerne directement. Calvin a pergu cela lorsqu’il
s’oppose a I’idée, défendue par Socin, selon lequel il suffirait, pour notre
salut, d’énoncer la miséricorde gratuite de Dieu, sans référence a un sacrifice
quelconque : «Celui a qui on dirait cela en serait quelque peu touché, et sentirait
en partie combien il serait tenu a la bonté de Dieu». Ce qui veut dire qu’il serait
touché de recevoir cette information, mais que celle-ci est sans pouvoir pour
renouveler son intelligence et son cceur. Au contraire, si I’on parle comme le
fait I’ Ecriture qui annonce «que Jésus-Christ est intervenu, et [...] que cela est
le fondement sur lequel est appuyé I’amour que Dieu nous porte, que c’est le
lien pour nous entretenir en sa bienveillance et en sa grice: cela ne sera-t-il
point pour I’émouvoir plus au vif ?». C’est pourquoi, «si nous voulons avoir
assurance que Dieu nous aime et nous est propice, il nous convient de jeter les
yeux sur Jésus-Christ, et nous arréter en lui» 23.

Le Christ est la parole de Dieu et cette parole est notre salut. En ce sens,
Gabriel Widmer s’exprime avec la plus grande rigueur lorsque, de I’identité
de la «théologie» et de «I’économie, il tire la conclusion que «le Christ fait
connaitre le vrai Dieu et sauve en méme temps» **. Il faut I’entendre au sens ot
il nous sauve par la-méme. Le salut consiste dans la connaissance de la vérité
de Dieu, ¢’est-a-dire dans la reconnaissance de son amour, et dans rien d’autre.
Si la révélation de Dieu consiste dans la maniére dont il s’est défini lui-méme
en s’identifiant a ’histoire de Jésus de Nazareth, cette identification fait de
cette histoire méme 1’événement de sa parole, I’événement de la parole qu’il
nous adresse et par laquelle il est «pour nous». En ressuscitant Jésus crucifi€,
Dieu a confirmé une fois pour toutes qu’il faisait sienne la parole de réconci-
liation pour laquelle Jésus était mort, lui conférant ainsi une portée décisive
et ultime. Chacun le sait, une déclaration d’amour, par le simple fait qu’elle a
¢té prononcée, crée un irréversible, elle ouvre a une situation nouvelle. Ainsi,
lorsque nous disons que le Christ est la parole de Dieu, cela signifie qu’il est
I’événement de cette parole, et c’est bien en ce sens que I’ont compris les
Réformateurs lorsqu’ils ont, a la suite de Luther, désigné cette parole comme
une promesse.

2 Par exemple, Ga 2,20, Rm 5,8 et 8,39, In 3,16 et 15,13.

2 Institution de la religion chrétienne, 11, XV1, 2 et 3.

«Saint-Esprit et théologie trinitaire», in: F.-J. LEENHARDT et al., Le Saint-Esprit,
Geneve, Labor et Fides, 1963, p. 119.

4

o



140 BERNARD RORDORF

Croire ne signifie donc rien d’autre que de s’attacher a cette parole, se
laisser porter par elle ou, ce qui revient au méme, se situer dans la dynamique
du regne de Dieu. Et la responsabilité de la théologie consiste a expliciter la
logique de ce régne pour éclairer la foi et le témoignage de 1’Eglise, la vie et
I’engagement des croyants. Comment, en effet, témoigner du régne de Dieu
si nous ne savons pas de quelle maniere et sur quelle ligne Dieu est présent a
notre histoire. Penser trinitairement, c’est apprendre a discerner dans quelle
histoire Dieu nous engage, a partir de ’avenir qui est la finalité¢ de son régne.
Si nous mettions notre confiance dans cet avenir, notre intelligence pourrait
en étre transformée: «La connaissance de Dieu serait inséparable de 1’amour
témoigné aux victimes de I’injustice, et cet amour découlerait de celui dont
Dieu lui-méme a témoigné en envoyant son Christ dans 1’histoire» %°.

»  «La question de Dieu et la philosophie aujourd’hui», Studia Philosophica XXX,
1972, p. 18.



	Le renouvellement de l'intelligence

