Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 1

Artikel: Le courage d'exister et la grace de vivre : ou il devrait apparaitre
gu'adieu ne se dit pas sous forme de lecon

Autor: Muller, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514915

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 138 (2013), P. 93-100

LE COURAGE D’EXISTER ET LA GRACE DE VIVRE

Ou il devrait apparaitre qu’adieu
ne se dit pas sous forme de legon'!

DEeNIs MULLER

Résumé

Dans cette legon d’adieux, ['auteur s’intéresse aux relations que le
théologien et |’éthicien sont appelés a nouer entre la vertu humaine du courage
et la grdce divine. Pour ce faire, il propose de faire dialoguer The Courage to
Be de Paul Tillich avec Le courage du théologien de Karl Rahner et I’Ethik
de Trutz Rendtorff. Il essaie alors de montrer de quelle maniére la catégorie
tillichienne de la théonomie pourrait permettre de penser l'articulation entre
le courage, la grdce et la réflexivité.

Le courage

Le point de départ et de relance peut-étre le plus radical de ma réflexion en
théologie et en éthique durant quatre décennies et demie trouve difficilement
a s’énoncer a mes yeux avec plus d’intensité que dans le chef-d’ceuvre inégalé
de Paul Tillich intitulé The Courage to Be (Le courage d'étre). J’avais acquis
ce petit volume énigmatique et dense au hasard de mes pérégrinations dans
les librairies de Londres, en 1968. Je n’ai cessé de chercher a le comprendre,
car il est difficile. Un peu plus tard,  la fin de ma suffragance a I’Eglise suisse
de Londres, a 1’ét¢ 1973, le pasteur Dubois, titulaire de 1'Eglise frangaise de
Soho Square, m’offrit la Théologie systématique du méme auteur, en un seul
et unique Combined Volume qui est demeuré I’un des livres de préférence de
ma bibliothéque de travail. Malgré mes périodes bultmanienne (a la fin de

' Legon d’adieux prononcée le 6 juin 2013 a I’Université de Geneve, a la fin du
colloque international : Le courage et la grdce. L éthique et la théologie entre militance
et transcendance. Le texte a été relu, annoté et [égérement complété en vue de la présente
publication. Est également paru a cette occasion un recueil de mélanges: D. ANDRONICOS,
C. EHRwEIN NinaN, M. NEBEL (éds), Le courage et la grdce. L éthique a I'épreuve des
réalités humaines, Genéve, Labor et Fides, 2013 (avec en annexe une liste de publi-
cations mise a jour). Denis Miiller a été professeur a I’'Université de Genéve (depuis
2009) et a celle de Lausanne (depuis 1988). 11 est aujourd’hui professeur honoraire de
I"Université de Genéve.



94 DENIS MULLER

mes ¢tudes de licence), barthienne (dans ma these), puis post-barthienne et
indépendante (aujourd’hui)?, je suis toujours revenu a la pensée de Tillich,
qui fut, ne "oublions pas, un des ténors de la théologie dialectique, autrement
que Barth, Bultmann ou Bonhoeffer, mais néanmoins de maniére tout aussi
décidée et engagée. Chez lui, nous trouvons une inégalable attention a la corré-
lation, en méme temps qu’une persévérante passion pour le discernement des
idoles et la prise en charge des défis du moment présent. Théonomie, kairos et
démonique sont sans cesse rapportés critiquement I’un a I’autre, sans confusion
ni séparation.

Et puis, bouclant la boucle durant ce dernier semestre genevois, je me suis
concentré en systématicien sur le Traité fondamental de la foi du jésuite Karl
Rahner, et suis tombé notamment sur le recueil d’articles réunis par les traduc-
teurs frangais de Rahner sous le titre suggestif Le courage du théologien®.

Quel lien entre la radicalité existentielle, a la fois humaine et ontologique,
du courage tillichien et ce courage du théologien, qui est toujours aussi courage
de I’¢éthicien ? Et quelle ouverture de cette vertu cardinale sur les vertus théolo-
gales, index de la grace, ou, de maniere plus laique, de la divine surprise que,
parfois, la vie heureusement nous accorde* ?

Tillich développe le courage d’étre sous ses deux dimensions, sa dimension
ontologique et sa dimension éthique. C’est a la fois une posture dans I’étre et
une vertu morale. Essayons de voir cela de plus pres, par quelques incursions
dans le texte tillichien.

Tillich réinterpréte et reconstruit le courage comme un théme traversant
toute la philosophie, depuis Platon et Aristote *. C’est chez Spinoza notamment
que le courage lui semble étre devenu le plus central, assimilé a I’affirmation

? Je dis indépendante, parce que j’ai acquis la conviction, au cours et au terme de
ce parcours académique, que le plus important était de penser par soi-méme et de ne pas
s’inféoder a quelle que chapelle que ce soit, fit-elle libérale (en théologie) ou socialiste
(en politique). Ce qui ne m’apparait nullement contradictoire par rapport a ma revalori-
sation du role des traditions en éthique et en théologie protestantes. Bien au contraire:
la conscience de nos héritages intellectuels et spirituels est source d’autonomie, de
responsabilité et de relativisation de nos tentations absolutistes. La recherche de la vérité
est a ce prix.

K. RAHNER, Le courage du théologien, trad. fr., Paris, Cerf, 1985.

* Sur le statut des vertus, ¢f. I'ouvrage magistral de J. A. HErDT, Putting on Virtue.
The Legacy of the Splendid Vices, Chicago, Chicago University Press, 2012. Comme
cette auteure, je tends a penser qu’un hyperaugustinisme finit par se retourner en un
mépris des valeurs éthiques normales ou «naturelles». Il s’agit ici plutot de penser le lien
de la vertu et de la grace comme une relation dialectique a-symétrique, telle que celle
exprimée classiquement par Dietrich Bonhoeffer a I’aide du couple de I’avant-dernier
et du dernier.

5 P. TieLich, Le courage d’étre (1952), trad. fr., Paris/Genéve/Québec, Cerf/Labor
et Fides/Presses de I’Université Laval, 1999, p. 15-19 («Courage et affirmation de
soi: Spinoza»). Pour I’édition originale, je me référe 2 mon exemplaire londonien The
Courage to Be, London/Glasgow, Collins, 1952, p. 28-34 pour Spinoza.



LE COURAGE DE VIVRE ET LA GRACE D’EXISTER 95

de soi dans sa plus grande pureté¢ mais peut-étre aussi dans sa plus grande
dureté. Le conatus est I’effort sans pareil de persévérer dans son étre®. C’est
I’équivalent de la puissance, de la virtus au sens étymologique du terme, une
«virilité» trop longtemps refusée au deuxiéme sexe, prétendu faible. Tillich
précise qu’il s’agit chez Spinoza de la fortitudo scolastique et de I’animositas,
comprises comme la force d’ame et comme I’acte de toute la personne, de
I’ame dans sa plénitude’. Ainsi le courage apparait-il dans ce contexte comme
bien davantage qu’une vertu parmi d’autres: «Par courage, écrit Spinoza,
Jentends le désir (cupiditas) par lequel tout étre humain tend a conserver son
étre d’apres le seul commandement de la raison.»® Le courage est commu-
nément partagé par tous les étres humains, comme s’il s’agissait d’une vertu
transversale et permanente. Foin donc ici d’une conception héroique tendant &
réserver le courage a quelque €lite ! Ne pensons-nous pas nous-mémes souvent
au courage quand nous surprenons la résilience d’une jeune mére de famille
¢levant seule ses enfants ou a un chémeur surmontant sa géne et sa précarité
pour faire bonne figure et persévérer concrétement dans I’étre — ne serait-ce
que par I’humble et indispensable recherche d’emploi ? J’ai ajouté ce commen-
taire personnel, afin de souligner a quel point, dans ma propre conception de
I’éthique, nous n’avons pas affaire au déploiement exceptionnel de vertus
n’ayant tendance a s’exprimer que chez des étres eux-mémes exceptionnels
et donc rares. Le courage devient de nos jours non seulement une catégorie
ontologique, mais une catégorie commune, surtout chez ceux d’en bas, chez
les plus vulnérables — comme si ¢’était désormais aux forts et aux puissants de
pouvoir manquer de courage® !

Le mérite de Tillich est double : son questionnement sur le courage, aiguisé
encore a la lecture de Nietzsche et de Kierkegaard, attire notre attention et notre
regard sur une double transcendance : celle de I’angoisse, et celle de Dieu. Dans
I’angoisse, en effet, I’affirmation de soi se met a vaciller, au risque de toucher
le fond. C’est que I’angoisse n’est pas que ontique (élémentaire en somme),
elle est aussi morale et spirituelle. La jeune maman ou le chomeur ne vivent
pas que de la crainte de venir a manquer de quoi survivre — méme si ce besoin

6 B. SpiNozA, Ethique, texte original et traduction nouvelle par B. Pautrat, Paris,
Seuil, 1988, III° partie, proposition VII, p. 216-217.

7 Ibid., 11I¢ partie, proposition LIX, scolie, p. 300-301.

¢ Ibid. Longtemps depuis 1988, j’ai pensé devoir et pouvoir conduire, avec un
ami philosophe, un séminaire sur I’éthique spinozienne, a laquelle Ricceur et Tillich ne
cessent de convier. Las, devant I’obstacle de cette ceuvre majeure et immense, j’en reste
a quelques notations timides, dans les pas de Tillich. «Nous sommes des nains juchés
sur les épaules des géants».

? Les politiciens manquent souvent de courage et cédent alors a la démagogie, qui
est I'opposé de la démocratie. Voir sur ce point S. RovaL, Cette belle idée du courage,
Paris, Grasset, 2013. On voit bien que le courage ne saurait se confondre avec une vertu
virile, pas plus qu’il n’est le monopole des femmes, méme expertes en «bravitude»
{selon le néologisme introduit en 2008 par cette politicienne).



96 DENIS MULLER

est vital ! —, ils se trouvent aussi tous deux saisis d’angoisse morale (suis-je
a la hauteur de ma tiache et de mon devoir) et spirituelle (qu’en est-il de mon
«salut», du sens ultime de ma vie ?). C’est de leur destin et de leur personne
qu’il est question, pleinement, sans séparation entre le matériel, 1’éthique et
le religieux. Cette mise en abyme de 1’angoisse appelle une mise en abyme
de la quéte méme de Dieu. La transcendance de I’angoisse suscite le désir et
le besoin d’une transcendance. Le courage n’est donc pas que moral, il est
aussi métaphysique'’. Ce passage est effectué par Tillich dans la deuxiéme
partie de son traité sur le courage d’étre, dés lors qu’il est question de notre
participation au divin''. L’homme ne se limite pas, en effet, a la seule parti-
cipation au monde, qu’elle soit de type collectiviste ou démocratique (on est
en 1952, en pleine guerre froide). La participation devient vraiment chaude, et
méme briilante, lorsqu’est en jeu le devenir individuel de soi, la vérité méme
du soi. Tillich a ici des accents qui se retrouveront presque comme tels, 37 ans
plus tard, dans les Sources du soi du philosophe catholique canadien Charles
Taylor'*: le soi moderne doit se libérer de ses participations extravagantes ou
conformistes pour s’élever au niveau de la raison, puis au niveau du divin.
Chez Rahner, le courage de la théologie est inséparable de ’existence et de
la foi. Il avoue tout soudain, dans une interview sur sa «carriere de théologien» :

Bref, je ne suis pas un savant et je ne veux pas ’étre, je voudrais simplement étre
un chrétien qui prend au sérieux son christianisme, qui vit sans géne dans le monde
actuel, et qui, a partir de 1a, se laisse poser tel ou tel probléme, puis un autre et encore
un autre, auxquels il réfléchit; si on veut appeler cela théologie, alors c’est bien.

Se confrontant en toute honnéteté et avec une grande liberté a la question de
Dieu, Rahner écrit en méme temps que Dieu est un mystere absolu, «1’indicible
insaisissable auquel je suis toujours a nouveau renvoy¢ a chaque moment de
mon existence» ' et que, par conséquent «j’espere que je suis chrétien», j’essaie
de devenir chrétien; c’est qu’on peut «parfaitement concevoir le christianisme
et le devenir chrétien comme une histoire de liberté» °.

' Mon cher ami Jean-Marc Ferry, que I’on veut souvent réduire a une pensée post-
métaphysique de type habermassien, ne recule cependant pas devant 1’usage pratique
du mot métaphysique. Voir J.-M. Ferry, «Commandement moral, exigence éthique,
engagement métaphysique», in: J.-D. CAUSSE, D. MULLER (éds), Introduction a [ 'éthique.
Penser, croire, agir, Genéve, Labor et Fides, 2008, p. 19-44.

" P. TiLLich, Le courage d’étre, op. cit., p. 71 sq. (= The Courage to Be, 89 sq.).

> C. TavLor, Sources of the Self. The Making of Modern Identity, Cambridge
(Mass.), Harvard University Press, 1989 = Les sources du moi. La formation de l'identité
moderne, trad. fr., Paris, Seuil, 1998. Je préfére quant a moi parler des sources du soi que
des sources du moi pour rendre compte de I’intention fondamentale de Taylor.

1B K. RAHNER, op. cit., p. 172-173. Les chiffres entre parenthéses dans le texte
renvoient a cet ouvrage.

" Ibid., p. 187.

5 Ibid., p. 191.



LE COURAGE DE VIVRE ET LA GRACE D’EXISTER 97

La grace de vivre
La médiation de la réflexivité

J’ai tenté de mettre en perspective et en balance, pour ainsi dire, le courage
d’exister, qui ne releéve pas d’abord d’une vertu volontaire, mais plutét d’un
¢lan élémentaire et primordial, et la grace de vivre, ot la vie prend le sens d’un
don, d’une donnée transcendantale (au sens de Rahner) plutdt que simplement
ontologique. Car la ou le courage d’exister se détermine sur un fond existentiel
et vital d’arrachement, de détermination, de volonté de vivre et de survivre, la
grace de vivre, elle, n’est pas un idéal imposé ou un objectif programmé, mais
une pure gratuité, I’éclosion, toujours surprenante, d une transcendance de sens
et de donation.

Pourtant, ’apparente opposition que suggere notre titre, dans la tension
qu’il institue au sein méme des modes de 1’existence et de 1’étre au monde, ne
doit pas conduire a court-circuiter les modalités de la pensée et de la réflexion.
Dans un premier projet, j’avais envisagé de traiter le courage de penser.
Comment s’articule, telle est bien la question qui s’impose ici, I’¢lan primordial
du courage de simplement exister avec la posture davantage consciente et plus
explicite d’une audace déterminée de la pensée ?

Sous-jacent a cette distinction, il y aurait comme le sous-entendu, finalement
désastreux, d’un antagonisme de I’existence et de la réflexivité. Il convient tout
au contraire de montrer combien la réflexivité nait de I’existence et comment, des
lors, du courage d’exister on passe au courage de penser et de ce courage méme
a la reconnaissance d’une grice qui, a la fois, le passe infiniment et le constitue.

Parmi les auteurs contemporains qui ont le plus contribu¢ a semblable
articulation, j’aimerais prendre un instant ’exemple de 1’éthicien luthérien
allemand Trutz Rendtorff '. Dans sa magistrale Ethique'’, dont la premiére
¢dition a paru il y a 33 ans déja, il a mis en corrélation forte le don de la vie,
comme cadeau, la donation de la vie, comme action, et la réflexivité, comme

'® Javais suivi ses cours @ Munich en 1975, lors de mes premiéres recherches docto-
rales, en me demandant de quelle planéte débarquait cet extraterrestre. Je ne savais rien
a I’époque des forces et des faiblesses de la théologie et de I’éthique d’E. Troeltsch. 11
m’a fallu une longue évolution pour apprécier a sa juste valeur la contribution originale
de Rendtorff. 1l inspire aujourd’hui des chercheurs en quéte de liberté critique dans
la «conduite de la vie» et dans le combat pour le renouvellement des structures et des
institutions, qu’elles soient politiques ou religieuses.

"T. RenpTORFF, Ethik. Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer
ethischen Theologie, éd. par Reiner Anselm et Stephan Schleissing, Tiibingen, Mohr
Siebeck, 20113, La premiére édition, chez Kohlhammer, remonte a 1980 et la deuxiéme
1990 (en deux volumes distincts). Les chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient
a la 3¢ édition, parue en un seul volume. Voir ma recension dans la RThPh 144, 2012/
I, p. 187-189.



98 DENIS MULLER

reprise méta-critique. La conscience éthique (das Gewissen) joue, dans cette
démarche, un role éminent, en s’avérant étre une «fonction» essentielle dans
la «conduite de la vie» '*. La conscience opére en effet la transition entre la vie
donnée et le don de la vie, entre la réception de la vie comme cadeau et 1’acte
de re-donner, de retransmettre la vie. Rendtorff ne parle pas ici explicitement du
courage, mais la conscience est le lieu de réalisation de I'unité de la personne.
Précisément parce que la différence entre Dieu et ’homme demeure détermi-
nante pour la théologie éthique ", il n’est pas question de comprendre cette unité
de la personne comme un recroquevillement sur soi: la conservation de soi, loin
de consacrer une fermeture, passe par une liberté de la conscience soumise au
crible de la foi, elle n’est pas domination du monde et de soi, mais suivance,
Nachgeben et Nachgehen®. Ce fondement est décisif, si on ne veut pas détacher
la réflexivité de la gestion des conflits: le courage, en quelque sorte, s’atteste
dans la maniere d’affronter les conflits, qui forme toute la troisiéme partie des
concrétions propos€es par Rendtorff. Le surgissement de la notion de conflit
tient a la conflictualité méme de la vie, a son caractére contradictoire, théolo-
giquement rapporté au péché?': conflit entre Dieu et I’homme, le péché est un
conflit a la vie a la mort. Sans ce sérieux-1a, on ne saisirait pas bien et méme pas
du tout le sens de la foi. Mais c’est tout le chemin de I’éthique, de la vie a I’action
et de I’action a la réflexivité, qui contribue a I’encouragement (Ermutigung), au
renouvellement et a I’élargissement, plutot qu’au découragement (Entmutigung)
ou a I’étouffement??, La théologie éthique participe de I’espérance.

De ce modeste détour, je tire que le courage de la réflexivité, si indispen-
sable a la théologie et a I’éthique, afin de contrer les lachetés et les hypocrisies
y compris ecclésiastiques et académiques qui trop souvent nous découragent ou
nous désesperent, que ce courage, donc, nait de la dynamique méme de la vie,
recue et rendue, offerte et retransmise. Ce serait peut-€tre ici le lieu de nommer
ce qui, dans la vie, pointe vers la grace, ce qui, autrement dit, conduit de la
création au salut et de I’expérience humaine a la foi.

La grace comme horizon eschatologique du sens a donner a la vie

[l convient des lors d’élaborer les conditions de possibilité¢ du sens de la
vie. Dans un livre marquant, Luc Ferry avait balisé la question en liant le sens
de la vie a I’horizon de la transcendance®. Depuis que j’ai pris mes distances

'® T. RENDTORFF, op. cit, p. 198.
* Ibid., p. 209.
2 Tbid., p. 208.
' Ibid., p.441.

22 [bid., p. 565.

2 L. Ferry, L homme Dieu ou le sens de la vie, Paris, Grasset, 1996. Cf. D. MULLER,
«Bifurcations des philosophes et corde raide des théologiens. Questions a Luc Ferry et
a Pierre-André Stucki», ETR 72, 1997/2, p. 243-258, repris dans Ip., Les passions de
['agir juste. Fondements, figures, épreuves, Paris, Cerf, 2000, p. 81-94.

]



LE COURAGE DE VIVRE ET LA GRACE D’EXISTER 99

par rapport aux approches barthiennes dominantes, j’ai tenu pour toujours plus
indispensable et pertinent de passer par la philosophie de la religion pour rendre
compte, au moins en premic¢re approximation, de la plausibilité culturelle et
rationnelle du travail théologique*. Une articulation fine de I’immanence et
de la transcendance fait partie d’une telle transition, méme si elle demeure
le fait d’une théologie fondamentale préalable et pas encore d’une théologie
chrétienne explicite. Seule la formulation de I’horizon transcendantal de
’immanence a I’aide de la catégorie de grace permettra d’accéder aux profon-
deurs existentielles et catégorielles de la question du sens de la vie®, mais
cela ne nous dispense en rien des élaborations anthropologiques relatives a la
signification et a la portée de cet horizon.

Il n’est point nécessaire cependant de limiter la catégorie de grice a une
interprétation purement christologique et pneumatologique. La grace, comme
notion transversale de toute la théologie, ne surgit pas uniquement dans la
perspective du deuxiéme et du troisieme article du credo ; elle reléve aussi d’une
théologie du premier article, autrement dit, d’une théologie de la création et de
I’anthropologie tout particulierement. L’existence méme de ’homme, que nous
avons pu caractériser comme étant placée notamment sous le signe du courage,
s’exprime dans sa plus grande radicalité et dans sa plus grande densité comme
une existence jetée hors d’elle-méme, décentrée par rapport a sa propre expres-
sivité et activité, et renvoyée de la sorte 4 une donation proprement théonome .

Nous pouvons donc poursuivre cette lecon en nous interrogeant sur la
maniere subtile dont Paul Tillich, dans le Courage d’étre, rattache sa réflexion
théologique sur la grace a son élaboration systématique sur la théonomie.

C’est dés 1931 déja, dans sa période allemande, que Tillich avait formalisé
la pointe de sa réflexion théologique a I’aide de la catégorie de théonomie?’.
Comme Friedrich-Wilhelm Graf I’a montré dans une monographie décisive %,
ce concept de théonomie n’était pas une invention de Tillich et demeurait
susceptible d’interprétations tout a fait nostalgiques et réactives. Au contraire
de certains courants théologiques évangéliques ou supranaturalistes, Tillich a
fait du concept de théonomie 1’expression la plus concentrée de sa recons-
truction méta-moderne, libératrice et inspirante, de la thématique de la grace.

* Voir D. MuLLER, Convocation et provocation de 1'éthique. Dialogues philoso-
phiques et théologiques, Miinster-Berlin-Ziirich, Lit Verlag, 2014.

3 Les lecteurs, et en particulier les étudiants du master en théologie ayant vécu avec
Hyonou Paik et moi-méme I’aventure de mon séminaire en théologie systématique du
semestre de printemps 2013 a Genéve, reconnaitront ici I'influence des réflexions de
Karl Rahner sur la maniére de poser le probléme.

2% Contrairement a Paul Tillich, je ne pense pas que le déploiement philosophique
d’une éthique autonome placée sous le signe de la théonomie exclue la possibilité d’une
éthique théologique, pour autant que cette derniére ne cede pas au chant des sirénes
supranaturalistes ou fidéistes.

" Voir P. TiLich, Ecrits théologiques allemands 1919-1931, trad. fr., Québec/Paris/
Geneve, Cerf/Labor et Fides/Presses Université Laval, 2013, p. 331-334.

*® F.-W. Grar, Theonomie. Fallstudien zum Integrationsanspruch neuzeitlicher
Theologie, Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus-Gerd Mohn, 1987.



100 DENIS MULLER

En un mot, volontairement synthétique, je dirais que la grice rejoint cette
acceptation inconditionnelle par laquelle, dans le Courage d’étre, ’existant
que nous sommes accede a la compréhension du sens méme de sa destinée et
de sa vocation. Prendre ses responsabilités, assumer la contingence du monde
a travers nos décisions les plus délicates, porter le «poids de notre mortalité»*’
dans la perspective du don et de la bénédiction, n’est-ce pas cela, précisément,
I’éthique autonome qui, vécue dans la présence de I’Esprit et sur 1’horizon du
Royaume, nous fait découvrir la dimension théonome et finalement théologale
de notre vie, de notre action et de notre espérance ?

Envoi

Il me faut conclure, ce qui ne se peut pas sans un minimum de témérité et
d’émotion. Philippe Lejeune, dans ses travaux remarquables sur la genese de
I’autofiction, telle qu’on la rencontre dans les journaux des écrivains comme
dans ceux de bien des quidams, souligne que la tenue d’un journal intime
participe d’une gestion de sa propre finitude et donc de sa propre disparition®.

Certes, une lecon d’adieux, ainsi que semble 1’induire cette expression
traditionnelle, est tout le contraire d’un journal intime, et pourtant il s’y joue
bien une dimension de confidences et de mortalité. Fort heureusement, si partir,
c’est mourir un peu, le rite académique de la legcon d’adieux se limite a baliser,
de maniére entiérement légitime, le terme d’une carriére que I’Etat, de Vaud
d’abord, de Geneve ensuite en ce qui me concerne, a eu la sagesse de cadrer
aussi quant a sa fin. Dans la chronologie du professeur, du chercheur et de
I’auteur que j’essaie d’étre, encore ce soir devant vous, il y a un temps pour la
césure, un kairos qui, pour avoir ét¢ annoncé et prévu, n’en reléve pas moins
de la pure gratuité et de ’'incertitude de 1’instant. M’a-t-il fallu du courage
pour I’aborder ? Sans doute, comme tout un chacun, au moment si humain de
devoir accepter que le terme attendu est advenu. Dans quelle mesure j’aurai
pu le vivre, et le partager avec vous, comme un de ces moments de grace par
lesquels, comme dans un beau jeu de ballon, on atteint le but et vibre a sa
réussite, c’est a nous qu’il appartiendra de le dire ensemble en ce jour si spécial
et dans la suite des jours.

Pour paraphraser un de mes textes bibliques préférés, ot il est peu question
de Dieu mais excellemment de sa gouverne discréte (Ecclésiaste 3), il y a un
temps pour dire adieu, et un temps pour placer cet adieu devant Celui qui seul
peut lui conférer une saveur d’éternité. J'y vois source d’encouragement et
de délivrance, de liberté et d’engagement. J’espére y puiser vertu et vision,
sagesse et provocation.

¥ H. Jonas, «Le fardeau et la grice d’étre mortel», in: G. Hotrois (éd.), Aux fonde-
ments d'une éthique contemporaine.: H. Jonas et H. T. Engelhardt, Paris, Vrin, 1993,
p.39-52.

0 P. LEJEUNE, Autogeneses. Les brouillons de soi 2, Paris, Seuil, 2013.



	Le courage d'exister et la grâce de vivre : où il devrait apparaître qu'adieu ne se dit pas sous forme de leçon

