Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 63 (2013)

Heft: 1

Artikel: Ethique reconstructive et courage
Autor: Ferry, Jean-Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 73-78

ETHIQUE RECONSTRUCTIVE ET COURAGE

JEAN-MARC FERRY

Résume

Dans cet article, ['auteur explore les ressources de [’éthique de la recon-
struction pour la gestion des conflits internationaux. Aprés avoir brievement
rappelé les présupposés de son modéle, il décrit trois situations traumatiques
et post-traumatiques typiques. Ces dernieres lui donnent alors |’occasion
d’examiner les rapports de [ éthique reconstructive au courage et de relever le
role de celui-ci dans les processus de réconciliation.

On dit souvent qu’étre courageux ne veut pas dire étre sans peur, mais que,
plutot, est courageux celui ou celle qui, ayant peur, affronte toutefois ce qui lui
fait peur.

Mais que veut dire exactement : «affronter ce qui fait peur» ? Je peux avoir
peur d’une tornade, d’un lion furieux, d’une action terroriste, d’un controle
fiscal. Mais le courage ne consiste alors pas, proprement, a affronter la tornade,
le lion furieux, le terroriste ou méme le controleur du fisc. Il est probablement
déraisonnable d’affronter une tornade ou un lion furieux. A y bien réfléchir, le
courage ne consiste pas a affronter 1’objet extérieur qui, sensément, fait peur,
mais, proprement, a affronter sa peur, a se confronter avec ses peurs.

Cette subjectivation permet de comprendre que la question du courage est
fondamentalement celle du rapport au fantasme. En P’absence du fantasme,
affronter le danger extérieur, d’ou qu’il vienne, est une affaire technique ou
stratégique. Ainsi, par exemple, se congoivent les guerres contemporaines.
Elles tendent a étre présentées, du coté de leurs opérateurs, comme s’il
s’agissait d’opérations chirurgicales. Mais lorsque I’opération est techni-
quement réussie — la bataille est gagnée —, I’occupation du terrain fait resurgir
la peur, c’est-a-dire le fantasme. Les militaires se voient en effet, cette fois,
immédiatement confrontés a la réalité, celle de I’hostilité, de la peur, de la
haine, du ressentiment. Le contact est redevenu humain. La technicité s’efface
derri¢re les affects, y compris du c6té des occupants, et I’on s’indigne alors,
dans les médias, du cortége de «bavures» militaires qui jalonnent la supposée
«opération de police internationaley.

Si j’ai évoqué I’exemple de la guerre, en pointant ce «retour du refoulé»
que constitue la charge fantasmatique ot s’engendre la peur, la ou se joue
proprement le courage de s’y confronter, c’est parce que la guerre offre



74 JEAN-MARC FERRY

peut-étre le prototype de ce qui, parmi les sources possibles de la détresse
humaine, représente celle qui, a en croire le Dr. Freud, est la plus énigmatique
et la plus souterraine.

Permettez-moi de rappeler en résumé ce qu’expliquait Sigmund Freud dans
son petit mais grand essai intitulé Unbehagen in der Kultur (Malaise dans la
civilisation)'. Trois sources de la souffrance humaine sont a dissocier, aux yeux
de Freud: celle qui émane de la nature extérieure hostile (cataclysme, bétes
féroces, etc.); celle qui provient du corps propre, corruptible (maladie, vieil-
lesse, mort); celle qui, enfin, résulte des cruautés que les hommes s’infligent
les uns aux autres, «la pire des détresses», écrivait Kant en 17847, et Freud est
d’accord. Pourquoi ?

Les progres des sciences et techniques laissent envisager une domestication
des risques naturels, mais non pas une éradication des pulsions de destruction et
fondamentalement du Thanatos, pulsion de mort, tout aussi originaire qu’Eros,
I’un et autre étant présentés par Freud comme ces deux «géants» cosmiques
qui se livreraient un combat éternel.

On dit parfois que la peur est mauvaise, car elle engendre la colere qui
engendre la haine qui engendre le malheur. Cependant, on pourrait prolonger la
séquence en disant que ce malheur alimente a son tour la peur qui alimente la
colere qui alimente la haine, etc., jusqu’a un point paroxystique qui se marque
cliniquement par un phénoméne paranoide aujourd’hui galopant: les «conflits
identitaires», «chien fou des relations internationales», avait pu écrire Frangis
Thual®. C’est la victimisation de soi et la diabolisation de 1’autre, principe
psychique de la catastrophe proprement humaine. C’est a ce point paroxys-
tique que je voudrais amener la question du lien entre éthique reconstructive
et courage.

Plusieurs perspectives théoriques entrent en lice pour traiter le probleme
que nous posent les situations traumatiques et post-traumatiques.

Cette problématique se présente a plusieurs niveaux, depuis les relations
conjugales jusqu’aux relations internationales.

Pour I’éthique reconstructive, la problématique se laisse fondamentalement
expliciter dans les mémes termes. Quel que soit le niveau, son modus operandi
s’en tient au seul milieu du discours, envisagé dans ses différents registres:
narratif, interprétatif, argumentatif’; le registre reconstructif composant avec
les trois autres dont, cependant, il se distingue spécifiquement, non seulement

'S. Freun, Das Unbehagen in der Kultur, Vienne, 1929, trad. fr. par Ch. et J. Odier,
Malaise dans la civilisation, Paris, PU.F., 1971.

? E. Kant, «Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique»
(1784), in: La philosophie de I’histoire (opuscules), trad. fr. par S. Piobetta, Paris, Ed.
Montaigne, 1947, p. 55-79, 67.

3 F. TnuaL, Les conflits identitaires, Paris, Ellipses, 1995.



ETHIQUE RECONSTRUCTIVE ET COURAGE 75

d’un point de vue procédural (en y incluant la notion de genres stylistiques),
mais aussi et surtout d’un point de vue pragmatique (en y incluant la notion
de forces illocutoires), ainsi qu’au regard de ses performances sémantiques,
cognitives ou catégoriales.

Dans le tableau ci-contre je rapporte chacun des quatre registres de
discours — narratif, interprétatif, argumentatif, reconstructif — a une attitude
pratique, dite «performative», et j’y associe chaque fois un theme central — ou
«réalisations catégoriales» — autour duquel s’organiserait une compréhension
du monde:

Registres de discours Attitudes performatives | Réalisations catégoriales
Narration Raconter/Ecouter Evénement/Destin
Interprétation Expliquer/Comprendre Sens/Loi
Argumentation Justifier/Réfuter Droit/Raison
. Analyser et reconnaitre -
Reconstruction : Histoire/Langage
de part et d’autre

Je commente brievement les deux dominantes catégoriales d’une identité
reconstructive : Histoire et Langage.

Histoire: ce qui est pris thématiquement en vue, c’est [’histoire non dite,
celle qui est jalonnée par les malentendus, les violences, les humiliations, les
répressions. C’est, si I’on veut, «I’histoire des vaincus». En tout cas, ce n’est
pas cette histoire officielle dont Walter Benjamin avait pu dire qu’elle est écrite
par les vainqueurs*.

Langage: il s’agit de la parole qui, primairement, doit permettre de dire
la souffrance. Le probleme est la forclusion du récit, consécutive au trauma-
tisme. La parole doit pouvoir se libérer, en passant successivement, selon
cette séquence logique, par les registres narratifs, interprétatifs, argumentatifs
(N.I.A.). Quant au registre reconstructif (R), il est le registre réflexif a I’égard
des registres précédents.

En quel sens la question du courage est-elle pertinente au regard du
processus reconstructif ?

Il nous faut tout d’abord distinguer entre au moins trois situations typiques:

Situation (a). C’est la situation de face-a-face rétrospectif entre la victime
et son bourreau ou son tortionnaire aprés un retournement de situation tel que
la victime peut réclamer explications et réparations.

Situation (b). C’est la situation de face-a-face (toujours rétrospectif) entre
les protagonistes d’une lutte a mort pour la reconnaissance, interrompue par un
cessez-le-feu ou un traité d’armistice.

* W. BenjaMin, «Sur le concept d’histoire» (1940), in: Euvres, trad. fr. M. de
Gandillac, R. Rochlitz et P, Rusch, Paris, Gallimard, 2000, vol. 3, p. 427-443.



76 JEAN-MARC FERRY

Situation (c). C’est la situation de face-a-face entre les protagonistes d’un
conflit d’intéréts réglé de fagon juridictionnelle ou para-juridictionnelle.

La situation (a) met en défaut la symétrie d’un processus reconstructif
qui, normalement, supposerait une analyse coopérative des violences subies
de part et d’autre — ce qui serait, ici, tout a fait déplacé —, de sorte que ’on
peut, normalement, parler d’une disposition réciproque a [’autocritique. En
I’espece, il ne saurait en étre question. Cependant, la victime peut se montrer
sensible a I’autocritique consentie par le bourreau ou le tortionnaire sur un
registre de contrition. Elle peut ou non accepter la repentance, et accorder
le pardon. Le pardon apparait alors comme le préalable — existentiellement
problématique mais logiquement indispensable — a I’enclenchement d’une
démarche proprement reconstructive : le pardon sollicité et accordé rétablit une
certaine symétrie dans la relation de dialogue.

La situation (b), dont la figure emblématique est la guerre entendue au sens
politique fort d’une lutte & mort pour la reconnaissance, pourrait, si I’on suit
le fil idéal d’une orthogenése du droit (des droits fondamentaux des individus
et des peuples), étre regardée comme le départ d’une dialectique menant a
une reconnaissance réciproque des parties hostiles. Dans cette reconnaissance
réciproque ou mutuelle, on peut voir comme le préalable ou la condition
pratique d’une reconnaissance commune des principes destinés a fédérer les
peuples naguere ennemis ; par quoi I’acces aux droits fondamentaux (droits de
I’homme et droits des peuples) n’est pas une question de culture, de disposition
culturelle préalable, mais une question d’expérience éthique acquise dans la
confrontation radicale, totale, avec un autre. Une telle expérience est princi-
piellement universelle, ¢’est-a-dire accessible a tous les peuples.

Seulement, le passage de la lutte a mort a la reconnaissance réciproque
des protagonistes, puis a la reconnaissance commune des principes requis
pour stabiliser leur existence, voire leur coopération pacifique, un tel parcours
logique, n’a rien de mécanique. Il ne peut s’effectuer que moyennant des prises
de conscience relatives a la valeur éthique et la signification normative d’une
telle expérience. Or ces prises de conscience ne peuvent guere intervenir et
s’inscrire dans un milieu fermé aux échanges. Pour étre efficaces, elles doivent
étre partagées, et ce partage doit lui-méme étre «acté» ; par exemple, dans un
accord de paix authentique. Derriére le langage juridique des traités se tient
Jjustement celui des registres N./.4.R. qui ont servi a une reconnaissance
substantielle. On y trouve un exposé:

des faits et événements, suivant la logique narrative ;

des tenants et aboutissants, suivant la logique interprétative ;

des arguments et contre-arguments, suivant la logique argumentative.

La logique reconstructive situe, quant a elle, I’élucidation rétrospective de
ces trois moments — fait, sens, validité — en direction d’un accord possible
entre les parties. Le télos du processus reconstructif est ici, au moins, que les
parties parviennent a un accord sur les termes, raisons et motifs du désaccord.



ETHIQUE RECONSTRUCTIVE ET COURAGE 77

Il peut donc s’agir d’un «consensus différentiel», un peu a I’image de 1’accord
d’Augsburg de 1999°, intervenu entre les Eglises catholique et luthérienne.

La situation (c) est moins dramatique, car elle renvoie plutot au modeéle
du contentieux juridictionnel. Elle semble a premiere vue pouvoir se résoudre
sur le registre argumentatif, étant méme supposé qu’un passage par le narratif
puis I'interprétatif ait été requis pour I’instruction. Mais la demande de recons-
truction ne semble pas requise pour la résolution de tels contentieux.

Cependant, il se peut que le réglement juridictionnel ou para-juridictionnel,
si juste soit-il dans la perspective argumentative stricte, laisse insatisfaite
I’exigence éthique. C’est, par exemple, le cas lorsque le réglement judiciaire,
(encore une fois) si juste soit-il en regard des raisons et des torts, est tel dans ses
termes qu’il existe une disproportion entre |’avantage que ce réglement repré-
sente pour 'un et le cout qu’il représente pour I’autre. Inversement, le cot
que représenterait, pour 1’un, le renoncement a ce réglement, dont les termes
’avantagent, serait infime, comparé au soulagement qu’un tel renoncement
représenterait pour |’autre.

Il est clair que le désir de I’autre ne saurait, dans un espace civil, constituer
un argument susceptible d’€tre reconnu par la raison publique. Mais la
souffrance mérite en revanche considération d’un point de vue éthique. Certes,
«I’argument» que représente le colt que représenterait pour moi le réeglement
judiciaire (cependant juste) semble se référer strictement a des considérations
de vie bonne. Pourtant, la justice est en question, lorsque devient sensiblement
trop importante la disproportion entre la souffrance de I’un et la satisfaction de
autre.

Or, afin d’instruire cette question, |’argumentation stricto sensu est impuis-
sante. La raison doit s’assouplir, s’élargir en direction de registres expressifs,
a commencer par la narration, le récit que la partie «souffrante» doit faire, afin
de communiquer au niveau de son vécu et faire connaitre 1’authenticité — et
'intensité — de la souffrance qui en résulte.

Et le courage ?

Reprenons les trois situations typiques, mais dans I’ordre inverse de celui
ou nous les avons initialement présentées :

En situation (c), le courage consiste, pour ['un (celui que le réglement
satisfait), a dépasser un égoisme conforté par la confirmation de son bon droit;
et, pour I'autre (celui que le réglement contrarie), a se positionner comme
demandeur de sollicitude, ce qui suppose ’acceptation de ses torts dans le
contentieux.

En situation (b), caractérisée par une relation antérieure d’hostilité violente,
chaque partie a donc construit son histoire. Cette histoire a habituellement pour
fonction de montrer que nous avions raison contre eux, par quoi la victoire

S BGLISE CATHOLIQUE, FEDERATION LUTHERIENNE MONDIALE, La doctrine de lajusti-
fication, Déclaration commune de la Fédération luthérienne mondiale et de I'Eglise
catholique, Paris/Genéve, Cerf/Bayard-Centurion/Fleurus-Mame/Labor et Fides, 1999.



78 JEAN-MARC FERRY

est juste si nous avons gagné, et injuste si nous avons perdu. Le récit narratif
construit une mémoire commeémorative de style apologétique, soit le contraire
d’une mémoire autocritique.

Dans cette situation, le courage consiste principalement dans la disposition
résolue a engager des révisions déchirantes, quant au récit du passé, quitte a
déstabiliser I’identité narrative précédemment construite. Le courage consiste
donc a engager la décentration qui permettrait de faire entrer I’histoire (et
les raisons) de 1’autre dans la reconstruction de sa propre histoire, laquelle
cesse alors d’étre «exclusiviste», quitte a devoir assumer la perspective d’une
mémoire historique partagée.

La situation (a), marquée par la relation victime/bourreau, mérite que 1’on
différencie entre les conditions d’un «courage reconstructif» d’un coté, et, de
I’autre, de la relation.

Du c6té de la victime, le courage consiste: a) a accepter le face-a-face avec
son tortionnaire ; b) a raconter ce qu’il a vécu; c) a écouter les explications du
bourreau (c’est un point de rupture fréquent); d) a accepter la contrition de ce
dernier, a reconnaitre une souffrance morale de son c6té, voire a pardonner.

Du c6té du bourreau ou du tortionnaire, le courage consiste: a) a accepter
le face-a-face avec sa victime; b) a reconnaitre les faits criminels qui lui sont
imputables ; ¢) a assumer une empathie indispensable a I’écoute du récit de sa
victime ; d) a exprimer le remords et le désir de réconciliation, en demandant
pardon.

Mais a travers ces spécifications différentielles, quant a la direction vers
laquelle le courage se laisse reconnaitre, suivant le type de situation considére,
I’élément commun, et le plus fondamental, est celui qui nous renvoie au
gisement archaique, fantasmatique, de la peur a laquelle le courage requiert de
s’affronter: I’hostilité et, plus encore, la haine, le Thanatos en acte.

Question ultime: ce courage d’affronter le Thanatos, d’ou peut-il provenir ?
A quoi devrait-il s’en remettre ? A moins qu’il ne soit sans prise et sans assise ?
Quelle est la force qui permet de ne pas se décourager ? Faut-il faire fond sur
la grace ? Ou serait-il permis, de fagon, peut-étre plus séculiere, de faire fond
sur une résolution de foi, en prenant au pied de la lettre le principe sola fide ?
Voila une question théologique que je réserve encore a un échange tout autant
philosophique avec mon ami, Denis Miiller, a qui sont dédiées ces quelques
considérations sur le courage reconstructif.



	Éthique reconstructive et courage

