Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 1

Artikel: La mort est invincible, I'amour I'est plus encore : de Qohéleth a Paul
Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 39-54

LA MORT EST INVINCIBLE,
L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE

~ De Qohéleth & Paul -

MARTIN ROSE

Résumé

L auteur défend la these que, dans la version primitive du livre de Qohéleth
(I’Ecclésiaste), le procédé argumentatif est marqué par une structure en
trois paliers, qui représente ainsi un extraordinaire exemple de [’activité
sapientiale (philosophique/théologique) de son temps. On peut montrer que
«Qohéleth le Sage» distingue rigoureusement entre les affirmations de type
noético-rationnel d'une part et le «postulat» de I’autre, donc la référence a des
principes indémontrables mais nécessaires pour garder une perception unitaire
de ['existence humaine et du monde, autrement dit pour donner un sens a la
vie. Cette sensibilité pour le rapport délicat entre rationalité et engagement se
manifeste aussi dans les textes d’autres «sages» . Jésus ben-Sirakh, Jésus de
Nazareth et Paul de Tarse.

Mesdames, Messieurs ', je peux certainement compter sur votre indulgence
si — au moment de cette legon d’adieux — je commence par évoquer — avec

" Cet article reprend la legon d’adieux que j’ai donnée, le 12 juin 2013, dans les
locaux de la Haute école de musique de Genéve — Site de Neuchatel. Mon exposé fut
suivi d’une ceuvre de Johannes Brahms, Vier ernste Gescinge (opus 121), interprétée par
Philippe Huttenlocher (baryton) et Marc Pantillon (piano). Je les remercie vivement de
m’avoir fait découvrir, en 2012, le chemin «de Qohéleth a Paul» imaginé par Johannes
Brahms, parcours que j’ai réguliérement fait dans mes recherches exégétiques ces
derniéres années, particuliérement dans le cadre de 1’enseignement en «culture biblique»
que j’ai donné, depuis 2006, a la Faculté des lettres et sciences humaines de I’Université
de Neuchatel. Obligé a cette date de quitter I’enseignement en théologie, j’ai pu
approfondir la dimension interdisciplinaire et interculturelle de 1’héritage biblique, étant
€Xpos€ sans cesse aux questions posées par des étudiants en philosophie, en histoire, en
ethnologie, en histoire de I’art, etc. En fonction de ce contexte précis qui a marqué mes
derni¢res années d’enseignement et de recherche, j’ai choisi pour ma legon d’adieux
une «double» interprétation — exégétique et musicale — des mémes textes bibliques. Je
remercie le comité de rédaction de la RThPh d’avoir accepté que, pour cette publication,
Je garde le style oral de mon manuscrit ainsi que ses allusions au complément musical
de la legon d’adieux, car je suis convaincu que «l’authenticité» ne peut jamais faire
abstraction des présupposés herméneutiques. Je tiens & exprimer mes remerciements



40 MARTIN ROSE

un air de nostalgie — mes débuts a I’Université de Neuchatel, en 1984, et tout
particuliecrement ma legon inaugurale. Jeune, extrémement motivé, plein
d’idées, j’avais voulu donner a cette legon inaugurale un accent consciemment
programmatique, sous le titre «Construction — instruction — destruction». Avec
le terme de «construction», je voulais parler de mes recherches scientifiques
d’alors qui m’avaient permis justement de construire des hypotheses. Ces
hypotheses furent qualifiées, a 1’époque, par un grand ténor vétérotestamen-
taire, de «tournant copernicien dans la recherche sur le Pentateuque», tournant
auquel lui ne donnait — évidemment — aucune chance de s’imposer?, mais qui,
entre-temps, est tout de méme devenu, sous une forme ou une autre, une quasi-
«évidence» pour la majorité des chercheurs. Pourtant a 1’époque, j’ai régulie¢-
rement répété qu’il ne s’agissait la que d’une «construction»!

Investi des lors de 1’autorité professorale, je voulais passer a ’instruction
de cette «construction», enseigner cette nouvelle vue sur le Pentateuque aux
étudiants de Neuchatel, mais aussi la défendre aupres de mes collegues des
universités de Suisse romande, a Genéve, Lausanne et Fribourg. Je ne me suis
pas trompé: ce qui, en 1984, n’était que «programmatique» s’est largement
réalisé et a plusieurs reprises ; la collaboration au niveau romand fut tres
intense et fructueuse .

Ce n’était pas dans un esprit «ludique» que j’avais ajouté encore un troisiéme
élément, celui de la destruction. Cela correspondait plutot a une ferme volonté
de ma part, a quelque chose de «programmatique» : je voulais étre prét a détruire
mes «constructions», afin que mes étudiants restent /ibres de développer leurs
propres «constructions», de réaliser leurs recherches sans étre endoctrinés par
leur professeur, /ibres de trouver leur compréhension des textes bibliques.

«Construction — instruction — destruction» : finalement, je n’ai pas eu le
courage d’exposer cette vision programmatique dans une lecon inaugurale.
Son titre fut, en définitive, tout différent: «Le peuple de Dieu — Un concept
de I’Ancien Testament comme archétype et prototype de I’Eglise»*. Un titre a

tout particulierement a Jean-Pierre Schneider, membre du comité de rédaction, qui a
pris I'initiative de proposer la publication de cet article et de I’hommage de Jonathan
Wenger. Last but not least, je remercie mon assistante Emmanuelle Lévy qui m’a
toujours «assisté» sur le chemin difficile menant de la Faculté de théologie a la Faculté
des lettres et sciences humaines, et ma legon d’adieux est aussi devenue la sienne (au
sens temporel, mais assez largement aussi au sens substantiel méme)!

* E. Zencer, «Auf der Suche nach einem Weg aus der Pentateuchkrise»,
Theologische Revue 78 (1982), coll. 353-362; citation col. 356 : «eine Gesamthypothese
[...], die einer kopernikanischen Wende der Pentateuchforschung gleichkame — wenn sie
sich durchsetzen wiirde!».

 Mentionnons, a titre d’exemple, le 3¢ cycle des Universités de Suisse romande
qui, durant I’année académique 1986/87, a tenu dix sessions de travail sur le theme «Le
Pentateuque en question» ; ¢f. A. bE Pury (éd.), Le Pentateuque en question. Les origines
et la composition des cing premiers livres de la Bible a la lumiére des recherches
recentes, Genéve, Labor et Fides, 1989, 20023,

Y Université de Neuchdtel, Annales 1985-1986, p. 364-383, texte publié aussi dans:
RThPh 119 (1987), p. 133-147.



LA MORT EST INVINCIBLE, L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE 41

premiére vue beaucoup plus conventionnel, mais peut-étre courageux tout de
méme: certaines personnes ont siirement ressenti comme provocateur d’oser
parler — dans le cadre de I’ Université — justement de «I’Eglise». Pourtant, ¢’est
un autre aspect de mon existence: je ne suis pas seulement un intellectuel et
universitaire, mais j’ai aussi été un pasteur (zurichois)®, et I’Eglise me tient
toujours a ceeur.

1984 — 2013 une trentaine d’années environ a I’Université de Neuchatel
se sont écoulées®. Et malheureusement, depuis dix ans, la «destruction» est en
train de se réaliser dans une tout autre dimension que celle que j’avais envisagée
dans mon concept programmatique de 1984 ; ces derniers mois, elle s’accélere
méme . — Apres ces quelques remarques introductives et nostalgiques, je vais
maintenant passer a quelque chose de plus intéressant.

1. Qohéleth : Rien de nouveau

Durant mes trente ans a I’Université de Neuchatel, je ne me suis pas
endormi sur mes lauriers, je n’en suis pas resté au Pentateuque®, au Yahviste, au
Deutéronomiste’ et aux autres historiens de I’Ancien Israél. Jai voulu encore
découvrir autre chose, de completement différent, finalement de trés provocateur
également : Qohéleth ou I’Ecclésiaste. J’ai eu la chance de voir mes recherches
soutenues, durant trois ans, par le Fonds National Suisse de la Recherche
Scientifique ; a I’époque, je n’ai pas pu présenter d’énormes travaux préalables,
mais des idées prometteuses, de solides hypotheses de travail, des «construc-
tions» hypothétiques. Cela fut une autre période extrémement intensive dans

5 Entre 1971 et 1973, j’ai fait mes stages ecclésiastiques dans I’Eglise évangélique
de Westphalie, sous la direction du pasteur Christoph Dahlkétter, a Miinster, et en 1980,
dans I’Eglise réformée du canton de Zurich, sous la direction du pasteur Walter Hess,
Zurich-St.Peter. Aprés ma consécration, j’ai ét¢ pasteur, de 1980 a 1984, dans la paroisse
réformée de Dinhard ZH.

% Pour la période de mon activité a la Faculté de théologie, ¢/ M. Rosk, «L’Ancien
Testament a Neuchatel 1984-2001 — un bilany, in: K. SEyBoLD (éd.), Alttestamentliche
Forschung in der Schweiz. Festheft der Theologischen Zeitschrift zum XVII.Kongress
der ‘International Organization for the Study of the Old Testament’ 2001 in Basel, Bile,
Friedrich Reinhardt, 2001, p. 210-220. )

7 Allusion a la récente décision, prise par le Conseil d’Etat neuchatelois et du rectorat
de I’'Université de Neuchatel, de fermer, en 2018, définitivement la Faculté de théologie,
apres I’avoir «démantelée» par la non-repourvue de plusieurs postes professoraux.

¥ Cf., par exemple, ma thése de doctorat Der Ausschliefflichkeitsanspruch Jahwes.
Deuteronomische Schultheologie und die Volksfrommigkeit in der spdten Kénigszeit,
Stuttgart/Berlin/Kdln/Mainz, W. Kohlhammer, 1975, réimpr. 2012.

* Cf. ma thése d’habilitation Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen zu den
Beriihrungspunkten beider Literaturwerke, Ziirich, TVZ, 1981; ou encore son bref
résumé en francais: «La croissance du corpus historiographique de la Bible — Une
proposition», RThPh 118 (1986), p. 217-236.



42 MARTIN ROSE

ma vie de chercheur, parfois aux limites de mes forces, mais d’une impétuosité
passionnante. Surtout par le fait que mes hypotheses de départ se confirmérent
de plus en plus clairement. J’ai pu les préciser lors de mes recherches, les
défendre a I’occasion de colloques internationaux et d’exposés scientifiques
et les présenter dans plusieurs publications'’, surtout dans ma monographie
de plus de 600 pages: Rien de nouveau''. Vous me connaissez: ce titre est
trompeur, il y a finalement beaucoup de résultats nouveaux dans ce Rien de
nouveau. Tout particulierement, j’ai pu découvrir — lors de mes recherches sur
Qohéleth — un principe fondamental dont je prétends qu’il marque 1’origine
de toute réflexion systématique d’ordre sapiential et philosophique, ce que
j’appelle la «structure du procédé argumentatify 2, procédé marqué par trois
paliers successifs: 1) la perception ou I’observation, 2) I’appréhension ou la
compréhension, 3) la déduction ou le postulat.

La structure du procédé argumentatif:

1) perception (saisir par les sens), observation:
on se fixe la tache d'observer quelque chose qui a une certaine
régularité
(p. ex., N7 saisir par le sens du regard)
2) appréhension (saisir par ’esprit), compréhension:
on travaille ['observation . intériorisation de ce qui a été pergu
(p. ex., 22 10 appréhender de facon noético-rationnelle)
3) déduction (discerner), opinion, postulat, sentence:
on formule la le¢on que l'on tire de la démarche entiére
(y7: exprimer 'aboutissement de la recherche)

|

Le premier palier indique le domaine de recherche que I'auteur se fixe
pour comprendre certains aspects de la réalité qui marquent la vie humaine.
Le verbe X1 (ra’ah, voir) souligne que, dans I’approche de la connaissance,
la perception sensorielle de la réalité se trouve particuliérement accentuée. Le
deuxiéme palier est I’appréhension ou la compréhension, c’est-a-dire 1’étape
de saisir — par I’esprit (27 [/eb]) et par une réflexion rigoureuse et critique — les
régularités et les structures de la réalité telles qu’elles se présentent au regard
de ’homme. Le procédé de recherche arrive finalement a un discernement ou
a un jugement qui se manifeste dans la formulation d’une opinion mature ou
d’une bréve sentence. Ce troisiéme palier est marqué par une introduction qui
se sert du verbe ¥7 (y-d- ) définissant I’acte de conclure et de déduire.

""" Cf., par exemple, «De la ‘crise de la sagesse’ a la ‘sagesse de la crise’», RThPh
131 (1999), p. 115-134; également in: M. Rosk (éd.), Situer Qohéleth. Regards croisés
sur un livre biblique, Neuchitel, Secrétariat de I’Université, p. 27-46.

"' Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de Qohéleth avec une bibliographie
(1988-1998) élaborée par Béatrice Perregaux Allisson, Fribourg/Goéttingen, Editions
Universitaires/Vandenhoeck & Ruprecht, 1999.

12 Rien de nouveau, p. 36.



LA MORT EST INVINCIBLE, L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE 43

Ce procédé argumentatif n’est évidemment pas I’apanage exclusif de
Qohéleth. On le trouve aussi dans d’autres livres sapientiaux de la tradition
orientale et biblique, mais également dans les écrits philosophiques de la
tradition grecque et hellénistique. Dans la discussion scientifique actuelle,
considérant les débuts de la philosophie grecque («the roots in ancient Greek
philosophers»), j’ai trouvé — a la place du «postulat» de mon troisiéme palier —
I’expression creative intelligence, «intelligence créative», une créativité «to be
original in producing or proposing ideas and hypotheses», créativité qui est
originale au sens ou elle élabore des idées et des hypothéses .

Dans le livre de Qohéleth sous sa forme actuelle (canonique), le procédé
de recherche en trois paliers se trouve caché sous un grand nombre de «déran-
gements», d’adjonctions et de parenthéses, de sorte que cette structure rhéto-
rique et argumentative ne saute plus aux yeux a la premiére lecture et n’a pas
¢té reconnue par I’exégese. C’est ici qu’intervient la méthode de la «critique
littéraire», ayant pour but de distinguer différentes couches littéraires dans un
texte '*. Ce sont tout particulierement ces observations de «critique littéraire»
que j’ai présentées dans ma monographie Rien de nouveau .

J’al tenu a montrer que la couche littéraire /a plus ancienne peut étre datée
a I’époque perse, donc entre 538 et 333 avant J.-C.'°; je suppose un livret
attribué a un certain «Qohéleth le Sage», un homme faisant partie de ceux,
parmi les Juifs, qui ne misaient plus sur de grands projets nationaux ou messia-
niques de libération. Il cherchait, avant tout, a donner un sens a la «petite» vie
quotidienne et individuelle.

A partir de 333, les conquétes d’Alexandre le Grand scellérent la fin de
I’Empire perse, et le peuple juif passa d’une vassalité a une autre. Apres la mort
d’Alexandre, la situation devint pire encore, car la Palestine fut une pomme de
discorde entre les Diadoques, les successeurs d’Alexandre, les Ptolémées et les
Séleucides. Face a cette situation chaotique qui n’offrait aucune perspective
positive, une pensée désillusionnée prit facilement son essor. De ce contexte
désorienté du dernier tiers du I'V* siécle, on peut dater une relecture «pessi-
miste» de 1’écrit, dont la thése principale est: «Vanité des vanités, tout est
vanité, tout est absurdité, vraiment tout!» (1,2 et 12,8)".

" Cf. J. L. GoLbing, «The question of Wisdom in the contemporary Academy»,
in: K. LEnrer, B. J. LuM et alii (éds), Knowledge, Teaching and Wisdom, Dordrecht/
Boston/Leiden, Kluwer, 1996, p. 267-277, surtout p.276: «creative ability», «creative
thinking», «creative intelligence», etc.

" Cf, par exemple, M. Rose, «Approches classiques de I’Ancien Testament:
techniques exégétiques et implications théologiques», Etudes théologiques et religieuses
63 (1988), p. 337-360.

" Pour une présentation des orientations fondamentales concernant les démarches
herméneutiques et méthodologiques, cf. op. cit., p. 29-39.

' Cf. op. cit., p. 99-102.

7 Cf. op. cit., p. 164-166.



44 MARTIN ROSE

Une conviction si profondément sceptique a forcément di provoquer
des réactions de la part des esprits plutot conservateurs. Et effectivement, on
peut relever, dans le livre de Qohélet, les indices de remaniements ponctuels
ultérieurs qui cherchent a atténuer des affirmations trop déconcertantes ou
dissidentes. Le théologien responsable de cette deuxieme relecture refuse 1’idée
que 227 (hebeél; «vanitén, «absurdité») puisse constituer le dernier mot, et de
I’ouvrage et de la vie. Il conclut, lui, avec I’exhortation a la «crainte de Dieu» :
«Crains Dieu et observe ses commandements!» (12,13b)'%. Le livre ouvre ainsi
une perspective différente, et la vie humaine elle-méme est envisagée dans une
dimension qui va au-dela de la mort: il y aura un «jugement» divin (11,9;
12,14), et les «justes» seront entre les mains de Dieu (9,1). Cette deuxiéme et
derniére relecture de ’écrit de Qohélet peut étre datée autour du dernier tiers du
I1I" siécle, dans une période relativement stable, sous la domination ptolémée .

Le livre de Qohéleth est donc — d’apres les résultats de mes recherches scien-
tifiques — le reflet d’'une démarche philosophique menée a trois époques diffé-
rentes: on a toujours repris ce qui avait été fixé par la tradition, on I’a fidelement
gardé et répété, et ensuite on a ajouté une nouvelle interprétation actualisante.

Ici, dans le cadre de cette lecon d’adieux, je ne peux évidemment pas
développer dans tous les détails quel verset du livre biblique j’attribue a quel
auteur ou rédacteur. Ne prenons ici que la question de la mort, de cette mort
qui est «invincible». La démarche de I’ «observation», la démarche consistant a
observer tous les phénomenes de la vie humaine, impose évidemment a I’auteur
le plus ancien, que j’appelle «Qohéleth le Sage», de réfléchir sur ce probleme
existentiel qui se pose a chaque étre humain. Et il le fait de maniére absolument
sobre et aussi auto-critique. Car les «sages» de son époque — comme les philo-
sophes de tous les temps — se considéraient comme supérieurs aux communs
des mortels. «Nony, dit-il en 2,14.16, «j’ai di le reconnaitre: une méme
destinée les attend 1’un et I’autre [le sage comme 1’insensé] ; oui, le sage meurt,
aussi certainement que 1’ insensé» »°.

La sagesse et la philosophie qui, traditionnellement, se sont présentées
comme garantes d’une perspective de vie et de lumiére, ne sont pas capables de
préserver de la «destinée» de la mort, de sa fatalité. Que vaut alors la sagesse ?
En réfléchissant a sa propre existence en tant que sage et philosophe, Qohéleth
ne se laisse pas enfermer dans les réponses traditionnelles, élitaires, mais retient
une €galité totale devant la mort.

Son «disciple», le premier interpréte de son texte, radicalise encore la
description totalement égalisatrice de la mort — et Johannes Brahms?' a retenu

'8 Motif thématique préalablement introduit en 3,14; 5,6, 7,18 et 8,12-13.

9 Cf. op. cit., p. 276-280.

2 Cf op. cit., p. 51-57 et 534.

*' 1. Brauws, Vier ernste Gesdnge fiir eine Singstimme und Klavier, Opus 121, édité
par M. Friedldnder [Edition Peters n° 3907b], Frankfurt/London/New York, C. F. Peters
[s.d.]. Cf., par exemple, A. WHITTALL, «The Vier ernste Gesédinge Op. 121: enrichment
and uniformity», in: R. PascaLL (éd.), Brahms. Biographical, documentary and



LA MORT EST INVINCIBLE, L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE 45

cette formulation précise dans son premier «Gesang» — : «Il n’y a qu’une seule
destinée pour les humains et pour les animaux : la mort des uns est comme la
mort des autres, et un souffle [de vie] identique les anime tous, les humains
comme les animaux. L’étre humain ne posseéde aucune supériorité sur I’animal.
Tous vont a la méme fin; tout étre vient de la poussiére, et tout étre retourne a
la poussiere. Oui, tout n’est que vanité.» (3,19-20)

La mort est une réalité, un outrage, une destruction — un «événementy égali-
sateur et invincible. Du point de vue de I’«observation», de ce que 1’on peut
observer de maniere sobre et critique, ce constat est incontestable. Pourtant,
que faire de ce constat? Quelles conséquences en retirer pour sa vie, pour sa
fagon de vivre ?

«Qohéleth le Sage», le «maitre», conclut sa réflexion en formulant: «Tout
cela, je I’ai observé, et j’al appliqué mon esprit a toute réalité comme elle se
réalise sur la terre. Alors, pour ma part, je célebre la joie: car pour I’homme sur
la terre rien n’a de sens sinon manger, boire et se réjouir; cela, durant tous les
jours de sa vie que Dieu lui donne sous le soleil, il doit le considérer comme le
couronnement de son activité inlassable.» (8,9.15)%.

Ainsi, dans sa conclusion, Qohéleth reprend encore une fois le procédé
argumentatif en trois paliers. Le premier: «j’ai observé» N7 [rd’ahl); le
deuxieme: «j’ai appliqué mon esprity (27 [/eb]), j’ai réfléchi et considéré;
pour le troisiéme pourtant, il renonce au verbe «reconnaitre» (¥7° [y-d-‘]), pour
se servir maintenant du verbe «célébrer», «faire I’é¢loge» (maw [s-b-h]). Car
aucune «connaissance», aucun savoir, ne permet d’aller au-dela de la mort;
si I’on veut envisager quelque chose pour riposter a la mort, cela ne peut étre
aucune connaissance, aucun savoir, mais — selon Qohéleth le Sage — seulement
la «célébration de la joie», une joie malgré tout, malgré une dure «activité
inlassable» durant la vie et malgré la perspective inévitable de la mort.

analytical studies, Cambridge/London, Cambridge University Press, 1983, p. 191-207;
A. Heriensroich, «Johannes Brahms® ‘Four Serious Songs’ — An Introduction», in:
Fidelio 12/2, Washington DC, 2004 ; L. CHurcH, Brahmss Late Spirituality. Hope in
the Vier ernste Gescinge, op. 121 (thése de doctorat), The Florida State University, 2011.

2 Cf. M. RosE, op. cit., p. 120-124 et 539. Brahms, pour ses citations bibliques, s’est
régulierement servi de la Luther-Bibel (imprimée a Hambourg en 1833) que ses parents
avaient regue lors du baptéme de leur fils Johannes et qui est maintenant conservée
dans les archives de la Gesellschaft der Musikfreunde in Wien (cf. D. BELLER-MCKENNA,
Brahms and the German spirit, Cambridge, MA/London, Harvard University Press,
2004, p. 47). Pour son premier «Gesang», Johannes Brahms a choisi le texte de Qo 3,
19-22: «Denn es gehet dem Menschen wie dem Vieh, wie dies stirbt, so stirbt er auch;
und haben alle einerlei Odem; und der Mensch hat nichts mehr denn das Vieh: denn
es ist alles eitel. Es fihrt alles an einen Ort; es ist alles von Staub gemacht, und wird
wieder zu Staub. Wer weiB, ob der Geist des Menschen aufwiirts fahre, und der Odem
des Viehes unterwiirts unter die Erde fahre? Darum sahe ich, daB nichts bessers ist, denn
daB3 der Mensch fréhlich sei in seiner Arbeit, denn das ist sein Teil. Denn wer will ihn
dahin bringen, daB er sehe, was nach ihm geschehen wird?»

# Cf. M. RosE, op. cit., p. 70-76 et 534.



46 MARTIN ROSE

Je trouve cette réflexion, exposée par Qohéleth le Sage, sobre et constructive.
«Sobre», parce qu’elle procede de maniere tres structurée et systématique, tout
en rendant compte du fait qu’il y a des /imites pour toutes les observations
et pour toutes les déductions. C'est une réflexion sobre parce qu’elle est
consciente de ses limites.

Ensuite, je la considere également comme «constructivey, parce qu’elle
ne s’épuise pas dans la déconstruction d’opinions traditionnelles considérées
comme trop simplistes, mais qu’elle dessine également une perspective pour
un «savoir €tre», en disant: pour ’homme, le «faire» est indispensable, y
compris le «faire» de la réflexion et de la considération, mais il ne devrait
Jamais oublier son étre, c’est-a-dire 1’existence qu’il a regue sans son «faire»,
sans son investissement. Et cette existence «sans investissement» peut se
traduire dans la vie quotidienne en laissant la place a des moments de joie et
de féte. En effet, une réflexion qui rend la vie humaine vivable, je la considere
comme «constructive».

Johannes Brahms — pour son interprétation musicale — n’a pas repris
ce concept «constructify du maitre, Qohéleth le Sage; pour son deuxieme
«Gesangy, il s’est inspiré de la relecture faite par le «Disciple», relecture qui
reprend fidélement le verbe «célébrer»/«faire 1’éloge» (naw [s§-b-k]), mais qui
— dans la situation catastrophique qui marquait I’époque du «Disciple» — ne
voit plus aucune raison pour une quelconque «joie». Que peut-il alors encore
«célébrer»? — Ecoutons ses paroles (4,2-3) : «Alors, pour ma part, je fais I’éloge
de I’état de mort comme préférable a celui d’étre encore en vie. Et encore plus
heureux...» — et a cet endroit, Johannes Brahms a mis une pause dramatique,
completement inhabituelle**: «und der noch nicht ist, — — — ist besser als alle
beide» — «et celui qui n’existe pas encore — — — est plus heureux que tous les
deux [plus heureux que le vivant et le mort]» .

«Je fais I’éloge de I’état de mort...»: ’interprétation que donne le
«Disciple» est marquée par une haine de la vie qui revient comme une litanie
dans presque toutes ses interventions rédactionnelles *°. Rien ne peut lui adoucir
’expérience totalement négative de la vie. La seule perspective positive
(maw [$-b-h], «célébrer/«faire 1’éloge») qui reste dans la vie est Iattente de
sa fin, la mort, et I’idée d’étre débarrassé de la contrainte de vivre. C’est un
pessimisme radical qui prédomine dans toute sa pensée, et beaucoup de nos
contemporains, tourmentés par les événements turbulents et désécurisants de
notre époque, sont devenus des compagnons de ce Disciple et partagent avec

* Cf. L. Jounson, «Johannes Brahms’s Vier ernste Geséinge, Opus 121 (1896) for
Bass and Piano... as Life Ends», Journal of Singing 62 (2006), p. 385-403; p. 393:
«providing a dramatic silence»; L. CHurcH, op. cit., p. 32: «The arpeggio is cut off
before it can finish; instead of its lowest note, there is a full mesure of silence. This
moment of silence seems to be a preparation for the statement which will follow [...].
Brahms understands the gravity of this statement and sets it very carefully.»

3 Cf. M. Rosk, op. cit., p. 127 et 539.

% Cf., par ex., aussi 2,17 : «je déteste la vie.



LA MORT EST INVINCIBLE, L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE 47

lui le sentiment d’une insécurité profonde et existentielle. La mort apporte la
délivrance de cette souffrance.

Le maitre «Qohéleth le Sage» et son «Disciple»: nous sommes ici en
présence de deux interprétations de la mort; pour I’un, la mort mettra fin 4 la
«joie de vivre», pour I’autre, la mort mettra fin a la souffrance de vivre. Cette
ambivalence de la mort a été thématisée — un peu plus tard — par un aqutre sage
de la tradition juive, Jésus ben-Sirakh.

2. Jésus ben-Sirakh (le «Siracide») : «O mort, que tu es amere et douce!»

L’ouvrage de Jésus ben-Sirakh, transmis sous le titre de «Livre du Siracide»
ou d’Ecclésiastique, peut étre daté — pour son original en hébreu — aux environs
de 180 avant J.-C.*". Cet ouvrage — particulierement long — de 51 chapitres tient
a exposer des considérations sur tous les aspects de la vie et, par conséquent,
il comprend aussi un passage sur la mort (Si 41,1-13)*. Johannes Brahms I’a
repris dans son troisieme «Gesang», avec ses deux strophes aux orientations
totalement opposées, I'une: «O Tod, wie bitter, wie bitter bist du» (f) mort,
comme tu es amere [41,1]); I'autre: «O Tod, wie wohl tust du, wie wohl tust
du»? (O mort, comme tu fais du bien [41,2]).

Voila deux affirmations sur la mort, totalement opposées, qui demandent
une explication. En effet, pour le penseur philosophique qu’est Jésus
ben-Sirakh, cette évocation contradictoire n’est acceptable qu’a la condition
d’une précision. Ainsi, les deux affirmations sur la mort ne doivent pas étre
lues selon une validité générale, mais seulement en rapport avec des situations

7 Cf., par exemple, le commentaire le plus récent: J. MARBOCK, Jesus Sirach 1-23,
Freiburg/Basel/Wien, Herder, 2010, p. 27 : «erstes Viertel des 2. Jh. v. Chr.».

¥ Le sujet de la mort est déja évoqué, entre autres, en Si 14,12-19; 38,16-23 et
40,1-4; ¢f. O. Kaiser, «Das Verstindnis des Todes bei Ben Sira» (2001), in : Ip., Zwischen
Athen und Jerusalem. Studien zur griechischen und biblischen Theologie, ihrer Eigenart
und ihrem Verstindnis, Berlin/New York, Walter de Gruyter, 2003, p. 275-292;
F.REITERER, «Die Vorstellung vom Tod und den Toten nach Ben Sira», in: T.NickLAs,
F. REITERER, J. VERHEYDEN (éds), The Human Body in Death and Resurrection (Deutero-
canonical and Cognate Literature, Yearbook 2009), Berlin/New York, Walter de Gruyter,
2009, p. 167-204 (surtout p. 170 et 176); J.-S. Rey, «L’espérance post-mortem dans les
différentes versions du Siracide», in : J.-S. Rey, J. Joosten (€ds), The Texts and Versions
of the Book of Ben Sira, Leiden-Boston, Brill, 2011, p. 257-279. 1l est tentant de
reconnaitre dans les considérations du Siracide sur la mort une «réaction» a la position
défendue par Qohéleth (F. UEBERSCHAER, Weisheit aus der Begegnung. Bildung nach dem
Buch Ben Sira, Berlin/New York, Walter de Gruyter, 2007, p. 217, note 115); les indices
pourtant ne me semblent pas suffisamment évidents pour défendre cette supposition
d’un dialogue implicite du Siracide avec les theses de Qohéleth.

» Ici encore, pour la citation de Si 41,1-2, Johannes Brahms reprend fidelement la
formulation de la Luther-Bibel de son époque ; celle-ci n’est pourtant pas une traduction
littérale de la version grecque (c¢f. la note suivante).



48 MARTIN ROSE

chaque fois bien précises, /imitées. La mort est «amére» (mkpdg/n)* pour
I’homme qui pense en particulier a ses «gute Tage»*', a ses jours de bonheur,
de plaisir et de jouissances. Par contre, la mort est «douce» (kar6g/210*) pour
I’homme qui pense a ses souffrances et surtout a sa décrépitude, a I’affaiblis-
sement qui provient de la vieillesse.

Avec ses deux affirmations, opposées, Jésus ben-Sirakh reprend pratiquement
les deux positions inscrites dans le livre de Qohéleth: celle du maitre avec son
¢loge de la joie de vivre (8,15) et celle du disciple avec son éloge de la mort,
du moment ou I’on est débarrass¢ de la contrainte de vivre (4,2-3). La solution
de Jésus ben-Sirakh est finalement simple: la mort est «amere» surtout pour les
Jeunes, qui jouissent pleinement des plaisirs de la vie **; la mort est «douce» pour
les vieux, qui n’attendent plus rien de la vie, dont la vie n’est que souffrance.
L’ optimisme pour les jeunes; le pessimisme et la résignation pour les vieux*.
Une philosophie pour les jeunes; une autre pour les vieux? L’optimisme
programmatique pour une lecon inaugurale ; la résignation désabusée pour une
lecon d’adieux? Est-ce la ce qu’il faut conclure ?

Avec Jésus ben-Sirakh, la tradition juive n’a pas dit son dernier mot, et
Johannes Brahms d’ailleurs non plus. Je passe a mon troisiéme paragraphe qui
sera également tres bref.

0 Pour étre plus précis, il est a noter que — contrairement a la formulation retenue par
Johannes Brahms — le texte du Siracide ne qualifie pas directement la mort (0&vatog/mmn)
de mkpdg/n, mais son pvnpocvvov/1o1, done chaque moment ou elle s’impose a Iesprit;
cf. F. REITERER, op. cit., p. 176 (avec la note 36): «der (kleinste) Gedanke [...] an den Tod».
On peut pourtant partir de I’idée que la qualification «directe» de la mort en tant qu’«amere»
€tait tout a fait conventionnelle en Ancien Israél; ¢f. 1 S 15,32 («amertume de la mort») et
Qo 7,26 («plus amere que la mort: la femme» ; ¢f. M. Rosk, op. cit., p. 228-235).

1 Johannes Brahms (d’apres la Luther-Bibel): «... ein Mensch, der gute Tage und
genug hat...». Ici non plus, il ne s’agit pas d’une traduction littérale de la version grecque
qui lit: avBpmnw gipnvevovtl £v Toig drapyovcty adTod («... a I"’homme qui vit tranquille
[hébreu: vpw] au milieu de ses biens [hébreu: o'vn: dans sa demeure]»).

32 Ici non plus, le texte original du Siracide ne lie pas I’adjectif «bon/doux/agréable/
Joyeux» directement a la mort, mais plus précisément a son kpipa / a ses o°pn, donc
a sa «sentence» ou a ses «verdictsy/«régles»/«arréts», aux «limites» qu’elle impose:
«O mort, ta sentence est bienvenue...» (Traduction (Ecuménique de la Bible).

* Notons pourtant que le Siracide n’invite pas — a la maniere d’une philosophie
hédoniste — a la jouissance comme but principal de la vie, mais qu’il défend régulierement
certaines valeurs éthiques, parmi elles surtout I’amitié: Si 6,5-17; 12,8-12; 19,6-19;
22,19-26; 25,1-11; 27,16-21. En ce sens, on peut dire que la thése principale inscrite
dans le titre de la lecon d’adieux s’annonce déja chez le Siracide; signalons aussi son
exhortation en 28,6 : nadoa &x0paivav, «cesse de hair» (Traduction (Ecuménique de la
Bible), «beende die Vernichtung der Feinde» (F. REITERER, op. cit., p. 183).

¥ On peut se demander si le terme «résignation», retenu ici pour le texte du Siracide,
illustre aussi I’interprétation qu’a donnée Johannes Brahms a ce passage textuel. En
effet, dans I’ensemble de la composition des Vier ernste Gescinge, le troisiéme chant
— d’un point de vue musical — joue un rdle de pivot entre le désespoir et I’acceptation de
la mort (cf. L. JOHNSON, art. cit., p. 386 : «Scholars agree that the third song, ‘O Death,’
contains the pivot point of the set»; p. 388 «.. turns from despair to at least stoicism
[...], from despair to acceptance»).



LA MORT EST INVINCIBLE, L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE 49

3. Jésus de Nazareth: «Dieu fait lever son soleil aussi bien
sur les méchants que sur les bons...»

Citons en entier cette parole de Jésus* transmise dans le cadre du Sermon
sur la montagne : «Dieu fait lever son soleil aussi bien sur les méchants que sur
les bons;; il fait pleuvoir sur ceux qui agissent bien comme sur ceux qui agissent
mal» (Mt 5,45)7. Ainsi, Jésus reprend la millénaire tradition sapientiale et
philosophique?’; la raison, en effet, ne permet aucune autre observation que
celle-ci: les bienfaits de Dieu, exprimés ici par la lumiere du soleil et les forces
vivifiantes de la pluie, ne distinguent pas entre les bons et les méchants. Cela
nous rappelle quelques textes du livre de Qohéleth qui constatent de la méme
maniére la non-évidence de la rétribution divine, de la distinction nette entre les
justes et les injustes, entre les fidéles et les pécheurs : «A la fin de leur vie, Dieu
fait venir la mort aussi bien sur les méchants que sur les bonsy.

Jésus se comporte donc comme un maitre de sagesse, quasi comme un
Qohéleth*; il se sert, comme lui, de la raison et de 1’observation raisonnable.
La raison, en effet, est indispensable si I’on veut argumenter et dialoguer avec

% La recherche néotestamentaire suppose — trés majoritairement — qu’il s’agit ici
d’un «authentisches Jesuswort» (H.-W. Kunn, «Jesus im Licht der Qumrangemeinde», in:
Z.HouMeEN, S. E. Porter [éds], Handbook for the Study of the Historical Jesus, vol. 2: The
Study of Jesus, Leiden-Boston, Brill, 2011, p. 1269 ¢f. son argumentation particuliérement
nuancée: Ip., «Das Liebesgebot Jesu als Tora und als Evangelium. Zur Feindesliebe
und zur christlichen und jiidischen Auslegung der Bergpredigt», in: H. FRANKEMOLLE,
K. KEerTELGE [éds], Vom Urchristentum zu Jesus. Fiir Joachim Gnilka, Freiburg i. B./Basel
[etc.], Herder, 1989, p. 194-230).

3 Une version paralléle se trouve en Lc 6,35, mais le texte matthéen s’avére plus
proche de la formulation originale de la parole de Jésus (¢f., par exemple, H.-W. Kunn,
«Das Liebesgebot», op. cit., p. 223-224; ., Handbook for the Study of the Historical
Jesus, vol. 2, p. 1268).

7 Depuis les années 1970, la recherche néotestamentaire s’est considérablement
concentrée sur la thématique de la sagesse. Certes, contrairement a I’ Ancien Testament,
le Nouveau Testament ne contient pas de livres sapientiaux, mais on y trouve de
nombreux passages textuels attestant clairement une influence sapientiale. De maniere
toute particuliere, les investigations se sont dirigées, évidemment, sur la figure de Jésus
de Nazareth: les premiers auteurs chrétiens (ou certains d’entre eux) ont-ils voulu le
présenter en tant que maitre de sagesse? Ou méme: dans quelle mesure Jésus lui-méme
(le «Jésus historique») s’est-il intégré dans la tradition sapientiale de son peuple? — Mes
recherches m’ont amené a défendre fermement 1’idée que Jésus s’est comporté comme
un «maitre de sagesse», en ce sens qu’il ne s’est pas seulement servi de certaines formes
sapientiales (proverbes, paraboles, etc.), mais qu’il était aussi profondément marqué
par les principes de I’enseignement sapiential : vouloir expliquer, dialoguer, argumenter,
convaincre, etc., tout en respectant la liberté de ses auditeurs.

*® Cf., par exemple, L. T. Jonnson, «The Jesus of the Gospels and Philosophy»,
in: P. K. Moser (éd.), Jesus and Philosophy. New Essays, Cambridge, Cambridge
University Press, 2009, p. 63-83: p. 83: «the historical Jesus is an ancient sage whose
words form part of the history of philosophy».



50 MARTIN ROSE

les autres. Mais elle ne suffit pas a elle seule; elle ne suffit pas pour parler du
sens que ’on peut donner a la vie. Alors quel sens choisir? Mettre [’accent
principal sur la joie de vivre, comme 1’a défendu Qohéleth le Sage? L’orien-
tation proposée par Jésus est différente: «Dieu fait lever son soleil aussi bien
sur les méchants que sur les bons; il fait pleuvoir sur ceux qui agissent bien
comme sur ceux qui agissent mal» — et il en conclut: «Aimez vos ennemis et
priez pour ceux qui vous persécutent. Car si vous aimez seulement vos fréres,
que faites-vous d’extraordinaire?»

Du critere de la raison, Jésus passe a celui de I’amour*: il faut aimer les
fréres et les ennemis tout comme Dieu donne ses bienfaits aux justes ez aux
injustes. Voila le programme défendu par Jésus de Nazareth : raison et amour,
observation soigneuse et engagement courageux, avec un regard sur foute
["humanité, aussi bien sur les amis que sur les ennemis.

«La mort est invincible, I’amour 1’est plus encore»: c’est la la quintes-
sence de la philosophie de Jésus*. Est-ce 1a une philosophie idéaliste, illusoire
ou méme trompeuse? Jésus ne s’est pas trompé: il n’est pas oubli¢, on parle
toujours — apres deux mille ans — de son message, de sa mort et de son amour.
Le premier qui a fermement repris ce message, avec ces deux poles, était Paul
de Tarse : de maniere provocatrice, mais absolument sobre, il évoque la «folie
de la croix» (1 Co 1,18), pour ainsi dire le «non-sens» de la mort de Jésus, son
absurdité*', et ’amour en tant que sens ultime de la vie*2.

3 Cf. D. ZELLER, «Jesu weisheitliche Ethik» (2004), in : Ip., Jesus — Logienquelle —
Evangelien, Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 2012, p. 67-98; p. 96-97: «Die Begriin-
dungen weisheitlicher Mahnspriiche [arbeiten] mit Selbstverstdndlichkeiten [...], die den
Horern an sich schon plausibel sind. Das Innovative liegt im Imperativ.»

0 Cf. M. Rosk, «Dompter la violence indomptable. Considérations sur 1’éthique
de la tradition biblique», in : F. Bapoup (éd.), Violences, Chéne-Bourg / Geneve, 2003,
p. 31-43; p. 42: «Jésus de Nazareth a proclamé I’idée qu’un amour actif, lucide et
généreux est plus fort qu’une vengeance violente, aveuglée par la volonté d’imposer
a tout prix une stricte proportionnalité. Il était porté par la confiance que le donner
contribue plus a la vie humaine que le revendiquer et le prendre. Cette ‘éthique de la
confiance’ rappelle les maximes de la sagesse antique telle qu’elle est attestée dans la
littérature du Proche-Orient ancien» ; N. WoLTERSTORFF, «Jesus and Forgiveness», in :
P.K. Moskr (€d.), Jesus and Philosophy, 2009, p. 194-214; p. 201 : «the most vivid and
extensive rejection of the reciprocity code in favor of the ethic of love occurs in these
two passages from Matthew [5,38-48] and Luke [6,32-36]».

" Cf., par exemple, H.-C. KAMMLER, Kreuz und Weisheit. Eine exegetische Unter-
suchung zu 1 Kor 1,10-3,4, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2003, p. 66: «als popio, d.h. als
eine ‘Absurditit’».

¥ Cf., par exemple, R. Pickert, The Cross in Corinth. The Social Significance of
the Death of Jesus (Journal for the Study of the New Testament. Supplement Series,
vol.143), Sheffield, Sheffield Academic Press, 1997, p. 210: «Paul emphasizes the
weakness symbolized in Christ’s death more than the power of his resurrection because
it negates wordly standards of evaluation [...] and epitomizes the transcendent value of
love» ; H.-C. KAMMLER, Kreuz und Weisheit; H.-J. INKELAAR, Conflict over Wisdom. The
Theme of 1 Corinthians 1-4 Rooted in Scripture, Leuven/Paris/Walpole, MA, Peeters,
2011, p. 171-203 («Wisdom and the cross») et 314-315 («The word of the cross»).



LA MORT EST INVINCIBLE, AMOUR L’EST PLUS ENCORE 51

4. Paul de Tarse: «Ce qui demeure pour toujours: ... 'amour

Les trois points dans le titre signalent que la citation de Paul ¥ n’évoque pas
seulement «I’amour», mais — comme vous le savez certainement — frois termes :
«Maintenant donc ces frois choses demeurent: la foi, I’espérance, I’amour»
(1 Co 13,13). Pour ma formulation de titre, je n’ai retenu que «I’amour», et
cela non sans raison, car Paul, lui aussi, met [’accent principal sur I’amour, en
écrivant: «... mais la plus grande* des trois est I’amour».

Selon Paul *, la vie prend vigueur et orientation si elle est animée par la foi
(mioTig), par 'espérance (€\nic) et par I’amour (drydnm). Je renonce maintenant
a expliquer plus en détail ces trois forces vitales *; je me borne a terminer avec
trois breves remarques. [1] La «foi» — selon la tradition hébraique et juive —
n’est pas une croyance plus ou moins vraie, vraisemblable ou possible, mais
c’est une fagon de vivre et de penser déterminée par des expériences et des
traditions*’. En fonction de ces traditions et expériences, la «foi» s’enracine

4 Lauthenticité paulinienne du passage 1 Co 12,31b-13,13 est mise en question
par quelques néotestamentaires (cf., par exemple, W. O. WALKER, [nterpolations in
the Pauline Letters [Journal for the Study of the New Testament. Supplement Series,
vol. 213], Sheffield, Sheffield Academic Press, 2001, p. 147-165), mais la majorité des
chercheurs ne tient pas pour suffisamment convaincants les arguments soutenant une telle
contestation (cf., par exemple, J. CorLEY, «The Pauline Authorship of 1 Corinthians 13»,
Catholic Biblical Quarterly 66 [2004], p. 256-274).

* Le texte grec lit peiCwv, mais il est incontesté que ce comparatif assume ici la
fonction d’un superlatif; cf. F. W. Brass, A. DEBRUNNER, F. REHKOPF, Grammatik des
neutestamentlichen Griechisch, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2001', § 60
(p. 47) et 244 (p. 194-195). Signalons encore que ce terme peiCwv se trouve aussi dans
la parole sur le plus grand commandement (Mc 12,33); je défends donc I'idée qu’il y a
un chemin qui conduit de I"importance de I’amour dans la prédication de Jésus (cf. aussi
Mt 25,31-46) au «superlatif dans «I’ode a ’amour» chez Paul.

* Dans ce contexte, il est moins important de savoir si cette triade «foi —
espérance — amour» est une formule pré-paulinienne (antiochienne?; ¢f. U. MELL, «Die
Entstehungsgeschichte der Trias ‘Glaube Hoffnung Liebe’ [1. Kor 13,13]» [1999],
in: lb., Biblische Anschlige. Ausgewdhlte Aufsditze, Leipzig, Evangelische Verlags-
anstalt, 2009, p. 181-208) ou si c’est Paul lui-méme qui I’a forgée. De toute fagon et
incontestablement, elle joue un role central dans la pensée théologique de Paul et dans
son argumentation; ¢f. aussi | Th 1,3 et 5,8 (Rm 5,1-5; Ga 5,5-6).

* Cf., par exemple, T. SODING, Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe bei Paulus. Eine
exegetische Studie, Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1992.

7 Cf. M. Rosk, Une herméneutique de |'Ancien Testament. Comprendre — se
comprendre — faire comprendre, Genéve, Labor et Fides, 2003, p. 416; p., «'Wie denn
geschrieben steht: Da ist nicht, der rechtfertig sei, auch nicht einer’ (Rémer 3,10). Ein
Alttestamentler sieht Paulus auf die Finger», Wort und Dienst 28 (2005), p. 345-359,
p.355: «sich festmachen an fremder Festigkeit, sich einer Treue anvertrauen».



52 MARTIN ROSE

dans le vécu du passé pour donner stabilité et fermeté au vécu du présent.
[2] L’ «espérance», quant a elle, voit un projet pour I’avenir; c’est I’avenir qui
peut donner I’élan pour vivre le présent*.

Ces deux fagons de vivre, celle de la foi et celle de I’espérance, on peut les
réaliser de maniere — a la rigueur — individuelle, en vivant de ses expériences
faites dans le passé et en préparant sa vie de demain. [3] L’amour, par contre,
dépasse I'individu; ’amour ouvre I’individu pour I’autre. Et pour cette raison,
Paul ose conclure: «... mais la plus grande des trois est ’amour».

En effet, la mort met fin, un jour, a la vie de tout individu; en ce sens, «la mort
est invincible». Mais I’amour — en étant plus qu’une affaire «individuelle» — peut
survivre a la mort. Ainsi, I’amour peut étre encore plus fort que la mort™*.

L’amour peut étre encore plus fort que la mort — c’est aussi le message de
Johannes Brahms* qui a choisi, pour son quatriéme «Gesang», les paroles de
Paul sur I’amour. Brahms a écrit ces «Ernste Gesdnge» en avril et mai 1896,
apres avoir ét¢ informé de I’attaque cérébrale de son amie Clara Schumann. Ces
«Ernste Gesénge» sont devenus le festament musical de Johannes Brahms?',
décédé quelques mois plus tard, le 3 avril 1897. Ecoutons ce chemin tracé par
Johannes Brahms, chemin qui conduit de Qohéleth a Paul, de la mort a ’'amour
et, d’un point de vue musical, du mode mineur au mode majeur*.

#Cf. R. BULTMANN, «&Amticn, in : G. KITTEL (éd.), Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament, vol.2, Stuttgart, W. Kohlhammer, 1935, p. 528 «jetzt [maintenant!]
ist die Zeit da, da man getroste Zuversicht haben darf».

¥ Cf. M. Rosg, Une herméneutique de |’ Ancien Testament, p. 248 : «’amour est un
événement qui se situe dans un processus chaque fois concret, se renouvelant sans cesse.
La ‘trahison’ fondamentale consiste dans le refus de vivre encore des transformations
ou des mdrissements; dés lors on se borne aux roles fixés et aux ‘images’»; p. 258:
«Toutes ces transitions propres a la vie invitent a en ajouter une autre : de I’immanence
a la transcendance, de I’amour des humains a I’amour de Dieu».

%0 Cf., parexemple, E. S. CHRISTIANSON, Ecclestiastes Through the Centuries, Malden,
MA/Oxford, Blackwell, 2007, p. 77 : «The songs [...] present a graphic reflection on the
eventuality (and levelling power) of death and its subsequent conquering by love.»

St L. Jounson défend la thése qu'au moment de la composition des Vier ernste
Gesdnge, Johannes Brahms avait pressenti sa grave maladie (cancer du foie). Ainsi, en
composant cette ceuvre, Brahms n’aurait pas seulement eu a I’esprit la fin prochaine de
Clara Schumann, mais également la perspective de sa propre mort: «Brahms included
contemplation of his own death» (art. cit., p. 386).

2 Cf. A. WHITTALL, op. cit., p. 191: «The songs are placed in an order which gives
progressively greater emphasis to the triumph of light over dark — major over minor»;
p.206: «the gradual transformation of tonality from minor to major».



LA MORT EST INVINCIBLE, L’AMOUR L’EST PLUS ENCORE 53

Annexe:

Johannes Brahms, Op. 121:
Vier ernste Gesinge fiir eine Bafistimme
mit Begleitung des Pianoforte

1. (Prediger Salomo, Kap. 3 18-22)

Denn es gehet dem Menschen wie dem Vieh, wie dies stirbt, so stirbt er auch;
und haben alle einerlei Odem;

und der Mensch hat nichts mehr denn das Vieh:

denn es ist alles eitel.

Es fihrt alles an einen Ort;

es ist alles von Staub gemacht,

und wird wieder zu Staub.

Wer weil3, ob der Geist des Menschen aufwiirts fahre,

und der Odem des Viehes unterwérts unter die Erde fahre?
Darum sahe ich, daf} nichts bessers ist,

denn dal3 der Mensch frohlich sei in seiner Arbeit ;

denn das ist sein Teil.

Denn wer will ihn dahin bringen,

dal3 er sehe, was nach ihm geschehen wird?

2. (Prediger Salomo, Kap. 4)

Ich wandte mich, und sahe an alle, die Unrecht leiden unter der Sonne ;
und siehe, siehe, da waren Triinen,

Trinen derer, die Unrecht litten und hatten keinen Troster,

und die thnen Unrecht titen, waren zu méchtig,

daf sie keinen Troster haben konnten.

Da lobte ich die Toten, die schon gestorben waren,

mehr als die Lebendigen, die noch das Leben hatten;

und der noch nicht ist, ist besser als alle beide,

und des Bosen nicht inne wird, das unter der Sonne geschieht.

3. (Jesus Sirach, Kap. 44)

O Tod, o Tod, wie bitter, wie bitter bist du,

wenn an dich gedenket ein Mensch, gedenket ein Mensch,

der gute Tage und genug hat und ohne Sorge lebet,

und dem es wohl geht in allen Dingen und noch wohl essen mag!
O Tod, o Tod, wie bitter, wie bitter bist du.

O Tod, wie wohl tust du dem Diirftigen,

der da schwach und alt ist,

der in allen Sorgen steckt,

und nichts Bessers zu hoffen, noch zu erwarten hat!

O Tod, o Tod, wie wohl tust du, wie wohl tust du.



54

MARTIN ROSE

4. (S. Pauli an die Corinther I, Kap. 13)

Wenn ich mit Menschen- und mit Engelzungen redete, und hitte der Liebe nicht,
so wir’ ich ein tonend Erz, oder eine klingende Schelle.

Und wenn ich weissagen konnte und wiifite alle Geheimnisse und alle Erkenntnis,
und hitte allen Glauben, also, daB ich Berge versetzte ; und hitte der Liebe nicht,
so wiire ich nichts, so wiire ich nichts.

Und wenn ich alle meine Habe den Armen gébe, und lieBe meinen Leib brennen;
und hitte der Liebe nicht, so wire mirs nichts niitze, so wire mirs nichts niitze.
Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunkeln Worte,

dann aber von Angesicht zu Angesichte.

Jetzt erkenne ichs stiickweise,

dann aber werd ichs erkennen, gleichwie ich erkennet bin.

Nun aber bleibet Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei;

aber die Liebe ist die groBeste unter ihnen,

die Liebe ist die groBeste unter ihnen.



	La mort est invincible, l'amour l'est plus encore : de Qohéleth à Paul

