Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 4: "Une théologie inscrite dans les oppositions de la vie" : autour de la
figure de Gerhard Ebeling (1912-2001)

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 351-377

BIBLIOGRAPHIE

Orivier pu Rov, La régle d’or. Histoire d’'une maxime morale universelle, t. 1: Histoire de

De Confucius a la fin du XIX* siecle (Patrimoines), Paris, Cerf, 2012, 902 p.

Ouivier pu Roy, La régle d’'or. Histoire d’une maxime morale universelle, t.11:
Le XXt siecle et essai d'interprétation (Patrimoines), Paris, Cerf, 2012, 615p.

«Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais pas qu’on te fasse», telle est la régle
d’or dont Olivier du Roy poursuit, pour la premiére fois et de maniére aussi exhaustive
et systématique que possible, I’émergence et les développements dans I’histoire des
civilisations et des religions. Ce travail, fruit de quelques ‘quarante années de patiente
récolte’, avant d’étre aujourd’hui remanié et condensé en vue d’une édition publique,
a fait d’abord I’objet, en 2007, d’une thése de doctorat en philosophie soutenue a
I'université de Paris-Est Marne-la-Vallée, sous la direction de M™ Chantal Delsol.
Pour délimiter le sens de ce qu’il entend par régle d’or, I’A. précise d’abord qu’elle
«differe absolument du talion et ne peut en étre une forme évoluée ou raffinée comme
certains ont voulu le montrer (A. Dihle)» (p. 13). Il ajoute ensuite que «la régle d’or doit
s’adresser 2 moi avant toute considération de 1’action d’autrui a mon égard, qu’elle soit
positive et antérieure (ce qui induirait un devoir de reconnaissance), qu’elle soit négative
ou antérieure (ce qui meénerait 4 la vengeance ou au pardon), qu’elle soit, positive
ou négative, au futur (ce qui suggére seulement la prudence). Dans la reégle d’or, en
revanche, ’action d’autrui n’intervient qu’a travers mon désir (ce que je désire qu’il me
fasse), ma crainte (ce que je crains qu’il me fasse), ma volonté (ce que je veux qu’il me
fasse) ou mon jugement (ce que je juge qu’il doit faire). Elle n’intervient jamais comme
fait ou comme condition, mais seulement a I’optatif. C’est pourquoi la régle d’or est une
maxime de I’autonomie du sujet et non pas une formule subordonnée a ’action d’autrui
ou conditionnée par elle. C’est pourquoi également elle n’envisage jamais I’action ou la
réaction d’autrui comme motif de I’agir moral personnel. Ce que je voudrais qu’autrui
fasse pour moi n’est pas le motif de ce que je dois faire pour lui. Car je ne le fais pas pour
qu’il me le fasse, ni parce qu'il me I’a fait, mais parce que, comme moi, il peut désirer
que je le fasse pour lui» (ibid.). Ce préalable est capital pour bien comprendre ce que I’A.
a voulu chercher et trouver dans les trésors de réflexions éthiques que tous les peuples se
sont constitués au cours de leur histoire. Commengant par parcourir les traditions de la
Chine ancienne, de I’Inde et du bouddhisme, du Proche-Orient et de I’islam, de I’ Afrique
etde I’Amérique précolombienne, I'A. se met ensuite en quéte de toutes les sources de la
tradition occidentale qui ont hérité de ce théme et I’ont diffusé, enseigné, et amplifi¢ de
diverses fagons: philosophie grecque et latine, Ancien Testament et judaisme, Nouveau
Testament et apocryphes, patristique grecque, latine et syriaque, sommes théologiques
et juridiques médiévales. La régle d’or se retrouve a la Renaissance avec le retour de
I"augustinisme et du platonisme, chez Luther et Calvin, dans les débats de la Contre-
Réforme, dans les protestations des puritains et des quakers contre I'esclavage; elle
domine la réflexion sur le droit naturel chez Hobbes, Grotius, Locke, Spinoza Leibniz
et Pufendorf. Kant lui-méme n’éprouve-t-il pas le besoin de s’y conformer au moment
de proposer sa maxime de I’impératif catégorique ? En interrogeant les littératures
religieuse et morale des X VIII¢ et XIX® siécles en Angleterre, Allemagne, Italie, France,
Russie, I’A. découvre que la régle d’or apparait chaque fois dans le cadre d’une pensée
sociale, avec des prétentions a transformer la sociéte.

la philosophie



352 BIBLIOGRAPHIE

— Dans le second volume, entierement consacré au XX¢ siécle, I’A. aborde en une
premiére partie les grandes études scientifiques et littéraires de Leonidas Philippidis,
Hans Reiner, Albrecht Dihle, Jeffrey Wattles portant sur la régle d’or, ses origines, son
histoire, son extension géographique et son interprétation. Il explore aussi les courants
philanthropiques sociaux et religieux aux Etats-Unis, la pensée frangaise et le courant
phénoménologique, la pensée psychanalytique et la psychologie génétique, la pensée
théologique et philosophique allemande, la philosophie du droit, la philosophie morale
et analytique anglo-saxonne, les mouvements interreligieux et la recherche d’une
éthique planétaire. Un chapitre entier traite de I’importance que Paul Ricceur a donnée
a la régle d’or dans sa réflexion éthique et philosophique, pour aboutir finalement a
cette magnifique synthése dialectique que 1’on trouve dans Soi-méme comme un autre.
Enfin, dans la seconde partie, I’A. examine, d’une part, les succés et déboires de la régle
d’or dans I’histoire de la pensée occidentale, les modalités, corrections et déformations
qu’elle a subies, les objections qu’elle a rencontrées et, d’autre part, cherche a «remettre
en valeur et en dignité, contre la tendance de la philosophie analytique et kantienne qui
s’accordent a ne reconnaitre et a ne valoriser que la signification ‘équitable’ de la regle,
le versant pathique de cette méme maxime». La pitié, dit I’A., apparait ainsi comme le
révélateur privilégié d’une empathie naturelle de I’homme, prenant en compte 1’autre
comme un autre moi, s’identifiant a lui, se mettant a sa place, le reconnaissant autre et
semblable a la fois, I’appréhendant comme une autre subjectivité (p.1327). Les trois
approches de I’éthologie animale, des neurosciences et de la phénoménologie apportent
chacune une analyse complémentaire de cette identification de I’autre et a ’autre. Enfin,
I’A. débouche sur le fonctionnement éthique de 1’empathie dans la regle d’or, qui exige
un retournement de nos motivations et de I’orientation de nos actions. Ces deux volumes
constituent une anthologie de plus de mille deux cents citations répertoriées, rassemblant
des textes souvent inconnus, jamais traduits en frangais et parfois accessibles seulement
dans les éditions originales. De bréves notices biographiques des principaux auteurs
cités, une table de toutes les citations de la régle d’or et une bibliographie propre a
chacun des chapitres font de ce travail un monument original et inédit sur une exigence
intersubjective universelle.

JEAN BOREL

WiLLemieN OTTEN (€d.), Erigene (Les Etudes Philosophiques, 2013,1) Paris,
P.U.F, 149 p.

Ce numéro des Etudes Philosophiques se concentre sur les nouvelles approches
utilisées dans le domaine des études érigéniennes. Aprés I’avant-propos de W. Otten
évoquant la possibilité qu’ont désormais les chercheurs de se pencher sérieusement sur la
réception de I’ceuvre du théologien irlandais maintenant que I’édition critique compléte
est terminée, B. McGinn se réjouit, dans son introduction, qu’ «un penseur autrefois
presque oublié ait acquis un statut qui peut presque étre décrit comme canonique»
(p.8), et suggere en quelques mots la contribution originale qu’Erigéne a apportée par
sa compréhension de natura (tout ce qui est et tout ce qui n’est pas) en tant que mot,
discours, expression et communication. Seul E. Jeauneau pouvait exposer de maniere
aussi précise et synthétique, comme il fait dans le premier article, les conclusions
auxquelles il est arrivé sur le titre de ’ceuvre, son plan et ses remaniements successifs,
apres plus de quarante années de méticuleuses recherches pour en publier I'édition
critique. L’argument majeur, dit-il, pour préférer le titre Periphyseon a De divisione
naturae est que le premier est celui que Jean Scot lui-méme a voulu donner a son ouvrage.
Concernant les quatre livres du plan, il semble bien qu’ils aient été congus «sur une
division quadripartite de la nature qui ressemble étrangement a la division pythagoricienne



BIBLIOGRAPHIE 353

des nombres de la décade» (p. 20). Mais alors pourquoi I’ceuvre en contient-elle cing?
C’est la lenteur de la discussion entre le Maitre et le Disciple qui contraint Jean Scot
a ajouter un cinquieme livre. Dans les éditions anciennes du Periphyseon, le Livre V,
qui se termine par un long paragraphe n’appartenant plus au dialogue, constitue un
post-scriptum adressé a son ami Vulfad, archevéque de Bourges. Enfin, sur la base de
I’'un des manuscrits les plus précieux (N° 875, Bibliothéque municipale de Reims), et
en |’absence actuelle de I’Urtext, E. Jeauneau tente de suivre et repérer les strates et
moments successifs que les différents copistes ont fait subir a cette ‘immense épopée
métaphysique’. La pensée érigénienne est-elle un idéalisme ? Oui, répond D. Moran,
qui montre que les idéalistes allemands, tels Schelling, Fichte, Hegel et Feuerbach, ont
raison de considérer Jean Scot comme 1"un des leurs pour sa reconnaissance de 1’univers
comme un processus d’articulation de soi et de compréhension de soi de I’esprit divin.
«De plus, dit-il, puisque la nature humaine est le sommet de la création, qui rassemble
a la fois toutes les créations en son sein et est aussi & I’image et & la ressemblance de
Dieu, le procés de la connaissance de soi humaine est en méme temps le réveil de la
connaissance de soi du divin» (p. 55). Les deux essais suivants examinent les liens entre
Erigene et trois auteurs auxquels il s’est souvent référés: le Pseudo-Denys, Boece et
Maxime le Confesseur. Dans le premier, S. Gersh expose d’abord que «la doctrine des
causes primordiales est théophanique en ceci qu’elle donne a entendre que la réalité est
divinement révélée a des degrés variables» (p.70), et que les principes constitutifs de
I’ordonnancement des causes primordiales mises en ceuvre par I’Erigéne sont guidés
par le fait que «le concept de Bonté en soi précede celui d’Etre en soi [...], la Bonté
des étants bons étant plus générale que leur étre» (p. 74). Dans le second, A. Guiu met
en lumiére de maniére intéressante, d’une part, que la division en cinq partie de I’étre,
puisée dans I’Ambiguum 4/ de Maxime, fournit le cadre du Periphyseon et, d’autre part,
que c’est aussi dans le cadre de 1’ontologie du Confesseur, centrée sur I’homme comme
un atelier de création, que Jean Scot a recours a la tradition des arts libéraux. Enfin,
E. Kendig aborde la forme dialogique du Periphyseon en suggérant qu’il pourrait étre
congue comme un monologue intérieur dédoublé, et W. Otten propose une comparaison
inédite entre I’Irlandais et Maitre Eckhart. Contre la tendance actuelle qui consiste a
réunir ces deux auteurs sur la base exclusive de I’apophase, elle tente de prouver qu’une
approche littéraire qui associe apophase et cataphase représente une meilleure méthode
pour comprendre la spécificité de la théologie mystique propre a chacun d’eux.

JEAN BOREL

JEAN STAROBINSKI, L encre de la mélancolie (La Librairie du XXI¢ siécle), Paris,
Seuil, 2012, 661 p.

JEAN STAROBINSKI, Accuser et séduire: essais sur Jean-Jacques Rousseau
(Bibliotheque des idées), Paris, Gallimard, 2012, 328 p.

JEAN StArROBINSKI, Diderot: un diable de ramage (Bibliothéque des idées),
Paris, Gallimard, 2012, 420 p.

LA, représentant phare de I’«Ecole de Genéve», a livré en fin d'année derniére trois
nouveaux ouvrages. Il s'agit de recueils d'articles dont certes aucun n'est inédit, mais dont
la publication s'échelonne sur une cinquantaine d’années et permet une vue d’ensemble
de ses travaux autour de ses principaux sujets d’étude. Ils nous semblent mériter d’étre
présentés dans leur diversité. Nous préférons donc en donner ici quelques grandes lignes
plutét que de détailler telle ou telle étude, quitte & évoquer briévement les recherches
précédentes de I A. Précisons encore que contrairement a ce qu’ont pu soutenir certains,



354 BIBLIOGRAPHIE

aucun de ces livres ne dessine un systéme; I’A. s’est toujours voulu a-méthodique —
entendre qu’il choisit pour chaque question I’outil qui répond le mieux a la question que
sa lecture lui posait, et non une grille méthodique arrétée d’avance. Signalons encore
que la revue Critique, dans son prochain numéro (791), consacrera une étude de fond a
chacun de ces volumes. — Depuis l'article paru en 1963 qui donne son nom a ce premier
volume, I'A. espérait pouvoir composer un livre rassemblant ses diverses approches de la
mélancolie. C'est aujourd'hui chose faite dans cette somme regroupant vingt-cing articles
et sa thése de doctorat en médecine. Le volume comporte autant de travaux consacrés
a l'histoire des idées que d'analyses littéraires. Du premier genre releve évidemment
sa thése, Histoire du traitement de la mélancolie des origines a 1900. S’y joignent des
écrits relatifs a la nostalgie, au «délire de négation», ainsi qu’a I’invention et I’évolution
de la notion de psychologie. Viennent ensuite quelques textes consacrés purement a
la littérature s'intéressant a divers auteurs, traités isolément (Cervantés, M™ de Stagl,
Jouve, Caillois, etc.) et a leur rapport particulier a cette affection. D'autres textes, enfin,
se groupent autour d’auteurs illustrant 1’image-type du mélancolique, qui méle vie
maladive et création littéraire, essayant, par la seconde, de dépasser (soit de guérir, soit
de transcender) la premiére (études consacrées a Burton, Baudelaire et Kierkegaard). Il
s’agit donc d’observer autant I’histoire générale de la mélancolie que certains exemples
particuliers. Et bien que sa nosographie ait évolué dans le temps, quelques traits saillants
de la maladie se retrouvent réguliérement. On est tenté de les réduire aux suivants;
une part négative, ayant pour symptomes les plus manifestes I'ennui, le désespoir, la
distance et l'ironie ; une part, qui en semble le corollaire, conférant au malade une forme
d'excellence. Dans les écrits d'histoire des idées, I'A. s'attache & montrer qu’il subsiste
dans la compréhension de la maladie une notion d'excés irrécupérable, d'écart qui ne
saurait étre aboli — et celle-ci est intimement liée a I'idée d'une hauteur inégalable, entre
l'effroi et la grandeur. Cela dés Démocrite, raillant ses concitoyens d'Abdeére, tout en
pratiquant fiévreusement son enquéte sur la mélancolie; dés les anachoretes frappés
d’acedia qui n’interrompent pas pour autant leur quéte de Dieu; et jusqu'aux malades
que soigne Jules Cotard, a la fin du XIX¢ siécle, convaincus d'avoir un corps plus grand
que l'univers entier, ou de n'avoir plus de corps; d'étre damnés sans rémission, ou d'étre
incapables de mourir. Cette tendance a I’extréme chez le malade, entre mégalomanie
et désespoir, semble une constante; mais face a eux, les médecins aussi font preuve
d’une certaine régularité. Les méthodes et médications varient davantage selon une
représentation de la maladie que selon sa nosographie. Certains traitements ont méme
des allures de symbole ; vers la fin du XVIII siécle, et malgré le déclin de 'humorisme,
un médecin prescrivait du lait qui devait assister le sang affaibli par la corrosive
mélancolie. Il convoquait ainsi un liquide blanc, maternel, pour contrer la mortelle
humeur noire ; certains schémas ont ainsi perduré. Revenons a la perspective littéraire.
La mise a distance du monde, voire son reniement, qu’occasionne la mélancolie peut
prendre des dimensions psychopathologiques. Ainsi, des pages magistrales mettent en
regard «l'immortalité mélancolique» étudiée par Cotard (ce désespoir d’une vie triste,
que le malade croit littéralement interminable), et certaines implications métaphysiques
et psychologiques de poémes tels «Le cygne» de Baudelaire. Ces quelques cent pages,
une des sections les plus considérables de 'ouvrage, font désormais partie du trésor
de la critique baudelairienne. Enfin, soulignons que cette mise a distance du monde a
un répondant dans l'ironie romantique. En mettant une distance entre I’histoire narrée
et le lecteur, I’A. reproduit la fracture du monde affectant le mélancolique. Réfléchir
sur son dépassement, c’est réfléchir sur sa guérison — ainsi les réflexions sur le conte
initiatique d’Hoffman La princesse Brambilla. Les études sur Kierkegaard illustrent
encore plus brillamment cette question, le montrant jouant de sa distance au monde pour
le reconquérir (voyez La répétition) — ou pour convaincre autrui, non dialectiquement,
mais par rebond; en jouant un personnage que condamnerait le lecteur, et lui révélant
qu’il est ce personnage, Kierkegaard force qui le lit 4 reconnaitre son hypocrisie. Nous



BIBLIOGRAPHIE 355

ne pouvons que renvoyer le lecteur a ces riches pages, dont certaines ont paru dans la
RThPh, 4 (1963). La plus belle mise en évidence de ce recueil, c’est cette dialectique
de la parole, qui met tout en ceuvre pour récupérer une unité perdue. Et ce, que ce soit a
travers le jeu des masques et de I’accumulation du savoir sur la mélancolie, comme chez
Burton; par la sublimation d’images anxiogénes, comme chez Baudelaire et Charles
d’Orléans; par le bel esprit mordant, I’attitude donjuanesque du dandy — tout le génie
qu’exacerbe la mélancolie semble vouer a la réduire a néant.

— Le second volume rassemble des études dédiées a Rousseau, autre vieux
compagnon de route de I'A., a qui il a consacré sa these de doctorat en littérature en
1957 (Jean-Jacques Rousseau, la transparence et ['obstacle). L'A. questionne ici
différents aspects de l'intimité. Pour étre plus précis, il observe, a travers diverses
¢tudes thématiques, la constitution d'une identité. Le point de départ de I'A., abordant
Rousseau, est ici son exclusion, sa mise en marge de la société — dont il a certes été
le principal artisan. Dans d'autres recherches, il s'était intéressé a l'illumination de
Vincennes, ol Rousseau sembla recevoir une révélation. Les idées développées
ensuite dans le Discours sur l'inégalité étaient siennes, mais venues si brutalement a
sa conscience qu'elles lui semblaient surpasser sa personne propre. Par la suite, en les
exprimant par écrit, il n’en retrouva jamais la méme clarté que celle qu'il vécut a ce
moment. Et nous voyons ici un individu faire corps avec ses idées; leur exposition et
leur défense deviennent alors synonymes d'une volonté de survivre. L'éloquence devient
alors l'expression d'une vie. Ainsi le credo qu'il se fait de la «vérité du sentiment»
releve d'un vériconditionnalisme appliqué a lui-méme — en tant qu'il éprouve comme
vraies les idées qui naissent en lui-méme. L'importance qu'il donne a sa philosophie,
l'accord qu'elle a avec sa vie, témoigne de ce besoin d’identité. Autres exemples; dans
l'article «Voir — étre vu — se voir étre vuy», I'A. souligne I'importance des réactions que
suscite les écrits de Rousseau, a travers la correspondance entretenue avec ses lecteurs.
Rousseau répondait a de nombreuses lettres de parfaits inconnus, parce que se voyant
pergu, compris ou non, il pouvait ressentir sa propre réalité. Dans «Quia non intelligor
illis», I'A. traque les exigences de Rousseau face a ses amis. Celui-ci se pose comme
un étre radicalement différent, agissant selon la seule voix pure de son cceur, et dont
il doit pouvoir attendre autant de son interlocuteur (sous peine de faire échouer leur
relation). Les deux poles de sa «parole de prédicateur», qu’indiquent le titre, sont ainsi
circonscrites : l'accusation, qui vise a dénoncer la fausseté pour la forcer a la correction,
et la séduction, en ce qu'elle se présente pratiquement comme une méthode de vérité
qu'il entend faire adopter. La parole déploie dans cet exercice sa formidable éloquence,
servant a combler la distance qui fut occasionnée dans cette séparation radicale évoquée
plus haut. Tout est quéte d'unité perdue, de communauté retrouvée, régénérée — sans
que ce projet soit pour autant d’une absolue «transparence» ; la fonction séductrice est
également justificatrice, et entend par endroit reformuler le passé (voyez ce rapport
entre éloquence et vérité dans «Le choix d’une devise»). Quant a cette simplicité idéale,
idyllique de la vie en commun, elle n’est pas non plus sans se matiner de préjugés et
de difficultés («Le déjeuner sur I’herbe et le pacte social»). L'A. se livre a bien d'autres
lectures encore ; on retiendra notamment le texte consacré a sa réception chez M™ de
Stagl, particuliérement instructif pour l'histoire de la pensée critique, et celui remontant
de I’idéologie révolutionnaire frangaise a la pensée politique de Rousseau, ou certains
aspects de la fonction «accusatrice» de sa parole s’illustrent apres-coup.

— Le troisiéme volume est également un projet de longue date, annonc¢ des 1988,
envisageant I’étude de la pensée des Lumiéres au prisme de Diderot: la métaphore du
«ramage» désigne non seulement la richesse variée de cet auteur, mais encore sa faculté
de percevoir tant de voix, et de savoir les faire jouer comme un orchestre. C’est tout une
€poque qui se met en scéne, par la figure du fameux neveu de Rameau, de d’Alembert



356 BIBLIOGRAPHIE

inscrit dans son Réve, comme dans les nombreuses mystifications de ses contes. Les
articles ici rassemblés s’articulent ainsi autour de Diderot, fin dramaturge de son cercle
et de sa société. Parmi eux, retenons «L’arbre des connaissances», morceau d’histoire
des idées ou le projet encyclopédique et la mentalité des philosophes des Lumiéres se
retrouvent lues dans un embléme commun: I’Encyclopédie elle-méme. Dans la méme
veine, mais augmentée d’une dimension ironique, on lira avec plaisir «L’art de la
démonstration», ol, a la suite d’une enquéte philologique minutieuse sur le concept de
démonstration, on trouve I’illustration amusante que peut faire Diderot d’un syllogisme.
La section la plus étoffée, consacrée au Neveu de Rameau, regroupe des textes consacrés
a la toute premiere préoccupation de I’A.: les jeux de masques. La satire, la mise en
scéne de soi-méme, la dénonciation, ainsi que les aspects mélancoliques du neveu
(proches de ceux €évoqués plus haut) témoignent de 1’intérét toujours soutenu de 1I’A.
pour cette question de la vérité manifestée dans (ou malgré) le style.

JONATHAN WENGER

YVES GERHARD, André Bonnard et I’hellénisme a Lausanne au XX¢ siecle,
Vevey, L’Aire, 2011, 199 p.

Il n’est pas fréquent que des hellénistes défraient la chronique. André Bonnard
(1888-1959) fut longtemps au centre d’une controverse, qui prit naissance en €té 1952,
rebondit en 1985 a la faveur d’une exposition et d’un supplément historique de
’hebdomadaire L 'Hebdo pour s’apaiser en juin 1992. C’est en effet le 12 juin 1992 a
18h30 que la syndique (ou maire) de Lausanne Yvette Jaggi et le recteur de I’Université
Pierre Ducrey inaugurérent ensemble une «Placette André Bonnard» a deux-cent metres
de I’endroit ou le professeur avait enseigné de 1928 & 1957. Cas rarissime, I’Université
avait refusé de lui conférer le titre de professeur honoraire. La vie et ’engagement
politique d’André Bonnard sont en effet inscrits dans un temps de «mutations diverses
et désarrois subséquents», comme I’écrivait au soussigné Yvette Jaggi dans une lettre
datée du 1° juillet 1992. L’excellente monographie d’Yves Gerhard jette sur André
Bonnard un regard sympathique et «objectif», si tant est qu’il soit possible d’étre
«objectif» lorsqu’on est conduit a mettre en perspective des orientations politiques
divergentes par rapport a une ligne majoritaire. En voici deux exemples: en 1937, pour
le 400¢ anniversaire de la fondation de I’ Académie lausannoise, I’Université de Lausanne
conféra le titre de docteur honoris causa a Benito Mussolini. Soumise a diverses
pressions lors de son 450 anniversaire, en 1987, I’ Université décida de publier toutes les
piéces d’archives en sa possession et d’autres documents relatifs a la collation du
diplome honorifique offert au Duce. Parmi les réactions les plus argumentées figure une
longue lettre manuscrite d’André Bonnard exprimant trés courtoisement ses réserves
face a la décision des autorités universitaires. Ce point de vue critique, partagé par les
milieux hostiles aux dictatures italienne et allemande, n’était majoritaire ni au sein du
trio dirigeant I’Université, ni au sein de la Commission universitaire, ancétre du Conseil
des doyens, ni dans I’opinion publique. En effet, un seul doyen sur cinq s’abstint au
moment du vote. On trouvera le fac-similé de la lettre d’André Bonnard dans le volume
«Matériaux pour servir a I’histoire du doctorat H. C. décerné a Benito Mussolini en
1937», recueillis, édités et annotés par Olivier Robert (1987), p. 114-119. Chacun sera
d’avis aujourd’hui que la réaction d’André Bonnard et de quelques autres est tout a
I’honneur de I’alma mater lausannoise. C’est par un apprenti de I'imprimerie La
Concorde que filtra I'information selon laquelle I’Université de Lausanne allait décerner
un doctorat honoris causa a Mussolini. L’apprenti fut suspendu, puis licencié. Une
affaire tout aussi médiatique allait entrainer le 2 avril 1954 la condamnation d’André
Bonnard par le Tribunal fédéral «a 15 jours d’emprisonnement avec sursis pendant trois



BIBLIOGRAPHIE 357

ans et a 5/8 des frais pour service de renseignements politiques» (ATF 80 IV, Code pénal
No. 17, Jugement de la cour pénale fédérale du 2 avril 1954 dans la cause Ministére
public fédéral contre Bonnard et consorts», p. 96). «Service de renseignements
politiques» correspondait aux yeux de certains «a haute trahison». Comme dans le cas
du doctorat honoris causa attribué a Mussolini, André Bonnard avait choisi une voie qui
divergeait de celle de la majorité de ses contemporains. Son action au service du Conseil
mondial de la paix (pro-soviétique) fut couronnée le 11 mai de I’année méme de sa
condamnation par I’attribution a Vienne du Prix Lénine de la Paix (le nom de «Prix
Staline» fut aboli peu aprés la mort du dictateur). D’une maniére dramatique, André
Bonnard fut arrété par la police fédérale en gare de Zurich. Les documents qu’il devait
transmettre au Conseil mondial de la paix furent saisis. Il s’agissait pour I’essentiel de la
biographie des principaux membres du CICR (Comité international de la Croix-Rouge).
Ces informations étaient publiques et a la portée de chacun. André Bonnard les avait
toutefois assorties de commentaires personnels critiques. Ce sont ces commentaires qui
lui valurent notamment un article acerbe publié par Olivier Reverdin, alors auteur de la
chronique judiciaire du Journal de Genéve, mais surtout helléniste lui aussi. Détail
piquant, le méme Olivier Reverdin fut appelé a assurer la suppléance d’André Bonnard
durant le semestre d’été 1957. Des extraits de son article sont reproduits aux p. 40-41 du
livre de Y. Gerhard. On s’accorde aujourd’hui sur deux points: d’une part, le procés et la
condamnation d’André Bonnard sont un épisode de la guerre froide en Suisse. D autre
part, les documents transmis étaient publics et ne pouvaient tomber sous le coup d’une
condamnation pour «service de renseignements». Quant aux commentaires qui les
accompagnaient, ils relevaient de la stricte liberté de pensée et d’expression. L’opinion
¢tait divisée en camps inégaux. Les grandes plumes du temps se montrérent
particuliérement sévéres, comme celle d’Olivier Reverdin. André Bonnard trouva
cependant des appuis au sein du Parti suisse du travail (communiste) et aupres de la
Ligue vaudoise (droite royaliste), dont I’organe, La Nation, publia des textes de soutien,
au nom de la liberté d’expression. Communiste de cceur, idéaliste, André Bonnard
n’adhéra pas au parti suisse du travail, sur la recommandation de deux leaders du parti,
deux hommes politiques en vue, issus comme lui de la bourgeoisie conservatrice
vaudoise, André Muret et Armand Forel. Ces derniers estimaient en effet que le
professeur pouvait étre plus utile a la cause qu’ils défendaient en évitant d’afficher son
appartenance au parti. D’ailleurs, I’engagement anti-totalitaire et pacifiste d”André
Bonnard remontait a I’Entre-deux guerres. Sa condamnation en 1954 peut se rattacher a
la «chasse aux sorciéres» en cours a cette époque dans plusieurs démocratie occidentales,
et plus particuliérement aux USA sous I'influence du sénateur Joseph MacCarthy. Le
livre d’Yves Gerhard comprend plusieurs volets moins «politiques», puisqu’il s’ouvre
sur une biographie du professeur. Les étapes de son itinéraire personnel, intellectuel et
spirituel, conserveront toutefois a jamais des zones d’ombre, car André Bonnard a
demandé qu’aprés sa mort tous ses papiers personnels soient détruits, volonté que son
épouse a scrupuleusement respectée. Le texte d’une conférence, «Vers un humanisme
nouveau, Réflexions sur la littérature soviétique», qu’il a présentée dans plusieurs villes
de Suisse et a Paris en 1947 et 1948, reste notre seul moyen de comprendre les raisons
de ses choix. D’anciens étudiants, comme Jean-Luc Seylaz ou Michel Chauvy,
complétent par leurs souvenirs et leurs écrits le portrait d’un intellectuel idéaliste — mais
aussi consterné par les événements de Hongrie a I’automne 1956. Il n’aura pas vécu
assez longtemps pour assister a la «déstalinisation» et lire Soljenitsyne. L’engagement
du grand helléniste dans le camp de 1’Union soviétique gardera a jamais son mystere.
— Yves Gerhard consacre naturellement une partie importante de son ouvrage a I’ceuvre
d’André Bonnard. On ne peut la qualifier de «scientifique», dans la mesure ou sa thése
de doctorat sur Xénophon a disparu dans un incendie et n’a pas été récrite. Quant aux
articles d’érudition qu’il a publiés dans des revues, ils sont relativement peu nombreux.
En revanche, André Bonnard a publié plusieurs traductions dont I’une, celle des poemes



Philosophie
contemporaine

358 BIBLIOGRAPHIE

d’Archiloque, est parue aux Editions Les Belles Lettres. Le texte grec a été établi par son
ancien éléve Frangois Lasserre. L’essentiel de son ceuvre se compose d’essais littéraires
et historiques sur des sujets divers de I’Antiquité grecque, dont une monumentale
Civilisation grecque en trois volumes (1954 ; 1957; 1959). De tous ses ouvrages, celui
qui a sans doute connu le plus grand succes, les Dieux de la Gréce (1944), a été maintes
fois réimprimé, réédité et traduit. Je conclurai ces réflexions par deux souvenirs: par une
chance extraordinaire, il m’a été¢ donné d’assister a deux phases du procés d’André
Bonnard, celle au cours de laquelle I’accusé, en costume sombre, trés droit, élégant et
raffiné, a donné lecture d’une déclaration, dont le texte est reproduit dans le volume. Le
président de la Chambre pénale, le juge fédéral Albert Rais, est resté dans ma mémoire
pour avoir interrompu 1’accusé d’une voix forte en lui disant : «Vous rendez-vous compte
que vous affaiblissez la plaidoirie de votre avocat ?» André Bonnard a poursuivi sans se
troubler. Du haut de mes 15 ans, je croyais voir Socrate au tribunal, victime de juges
hostiles. J*étais présent aussi au prononcé du jugement. Les tribunes étaient combles. A
I’énoncé du verdict, j’entends encore Gaston Cherpillod, qui a I’époque assurait la
suppléance de Pierre Ansermoz au College Classique Cantonal et qui €tait mon
professeur de frangais, s’écrier: «Il n’y a plus d’Etat !». Mon second souvenir se résume
en quelques mots: j’ai eu le priviléege de suivre les derniers cours et séminaires d’André
Bonnard durant le premier semestre que j’ai passé a la Faculté des lettres de I’Université
de Lausanne (1956-1957). La lecture de I’ Agamemnon d’Eschyle figurait au programme
des deux premicres années de la licence. Le cours de la seconde partie était consacré a
Euripide. Bien que ce cours ne figurdt pas & mon programme, je m’empressais de le
suivre, sachant qu’il s’agissait du dernier qu’il donnerait. J’éprouvais face a celui qui
é¢tait devenu mon professeur les mémes impressions que celles j’avais ressenties au
tribunal : élégance, distinction dans I’attitude et le langage, a quoi s’ajoutait le sentiment
d’une infinie bienveillance a I’égard de ses étudiants. Yves Gerhard termine son ouvrage
en faisant ceuvre utile pour ’histoire des études de grec et de I’hellénisme a Lausanne.
Alors que I’Université, pour son 450¢ anniversaire, avait publié plusieurs monographies
sur ’histoire des disciplines qui y étaient enseignées, les professeurs alors en fonction,
en particulier André Lasserre, responsable de la série, n’ont pas voulu se livrer & cet
exercice pour leur branche. Yves Gerhard dresse donc le portrait des successeurs d’André
Bonnard, d’André Rivier 4 Claude Calame sans omettre Frangois Lasserre. Il s’arréte
aussi aux grands noms qui ont fagonné les études de la langue et de la littérature grecques
dans I’enseignement secondaire, colléges et gymnases (on dirait en France lycée). Il
termine par l’esquisse d’une comparaison avec I’hellénisme dans la ville de Calvin.
L’ouvrage d’Yves Gerhard est sérieux, bien informé et bien conduit. Il comble une
lacune. Solidement appuyé sur les sources disponibles, libre de toute idéologie, I’auteur
présente une information bien maitrisée appuyée sur de nombreuses citations. Le volume
comprend une bibliographie, la liste des ceuvres d’André Bonnard et un précieux index
des noms propres cités. Le livre devrait étre acquis par toutes les personnes intéressées
par I’époque de la Seconde Guerre mondiale et de ses suites en Suisse.

PiERRE DUCREY

JEAN-Luc MARION, La rigueur des choses, entretiens avec Dan Arbib, Paris,
Flammarion, 2012, 300 p.

C’est un livre étonnant. Jean-Luc Marion a finalement accepté, aprés bien des
réticences, de se livrer un peu plus personnellement sur son itinéraire intellectuel et
spirituel. Le résultat est probant. Nous y découvrons un homme plein d’humour, y compris
quand il pense qu’il a pu étre insupportable. Un homme qui considére I’admiration des
vrais maitres comme une chance. Ainsi, quand il nous parle de Ferdinand Alquié, qui lui a
appris a lire les textes ; ou quand il dresse le portrait de Jean-Marie Lustiger, un ami, dont



BIBLIOGRAPHIE 359

il admire la théologie liturgique et spirituelle, issue de sa prédication et non de son labeur
académique. Ou quand il se souvient de Jean Beaufret ne citant jamais Heidegger, ou de
tel dialogue entre Lustiger et Derrida, ou encore de Hans Urs von Balthasar convoquant
a Bale les gamins de Communio ! («Le meilleur barthien reste sans doute Balthasar»
(p. 49). Grace aux questions intelligentes et sensibles de son interlocuteur, nous suivons
pas a pas le devenir intellectuel et la progression philosophique de Marion — la centralité
de Descartes, auquel il a consacré trois grands livres et plusieurs recueils d’articles—,
I’importance décisive de Kant («le vrai et meilleur cartésien», p. 107), Heidegger
(lumineux sur la métaphysique, par dela toutes les critiques que lui adressera Dieu sans
[’étre) et de Husserl. La différence, décelée par Marion chez Descartes, entre 1’ontologie
grise (parce que portant sur I’étant pensable) et la théologie blanche (parce qu’indécidée,
comme un cheque en blanc que chacun peut remplir a sa guise !) y est rappelée avec
simplicité et clarté ; la réception plus difficile de la théologie blanche fut sans doute due,
selon Marion, au fait qu’on y vit trop vite une interprétation théologique de Descartes,
alors qu’elle se voulait «seulement» métaphysique. Restera, pour aborder un troisiéme
pan de Descartes, sa morale (c’est ’objet d’un nouvel ouvrage ici annoncé, Sur la
pensée passive de Descartes). La phénoménologie y trouve aussi largement son compte
(chapitre I1I), avec en particulier la reconsidération du débat avec Derrida sur le don,
donné ou a déconstruire. Pour Marion, «le don n’appartient pas a I’ordre de I’échange»,
p. 135). Le «phénoméne saturé», un concept clé dans la dialectique de la réduction et du
don, s’éclairent bien dans 1’exemple du 11 septembre 2001, un événement indéniable,
mais impossible parce que totalement imprévisible. Et Marion de se situer par rapport
a Levinas, a Michel Henry (les deux plus grands lectures de Husserl avec Heidegger),
a Derrida (Ricceur est comme omis en route). La grandeur incontestable de Heidegger
n’enléve en rien ses limites : son nazisme, et sa cécité théologique, quand il lit Holderlin
notamment. Ce qui précéde et ce que I’on connait déja de Marion nous le faisaient
pressentir: il fallait bien un chapitre en soi sur la théologie : c’est I’objet du chapitre IV.
Avec beaucoup de lucidité, et aussi parce qu’il lit et admire Balthasar (encore plus que
Rahner !) et Barth (qu’il ne réduit pas a un fidéisme), il souligne que toute théologie
a besoin d’une méthode philosophique (p. 210). Bref: ce livre d’entretiens riche et
foisonnant, plus souvent touchant que parfois un brin immodeste, est donc une bonne
introduction & la pensée de Marion, aussi dans le sens qu’il n’y a pas de pensée sans un
homme qui la regoit et qui la congoit. Marion ne cesse de se demander pourquoi il est
1a, pourquoi il écrit ce qu’il écrit, comment il se fait que tel événement lui soit advenu
ou soit advenu en lui. A la fin du livre, une trés belle «confession» sort de sa bouche,
évoquant «ce sentiment étrange, qui ne m’a jamais quitté, de vivre avec quelqu’un
portant (dans tous les sens du terme) mon nom, qui faisait des choses sans m’en avertir
et qu’il me fallait accompagner» (p. 298). Sentiment partagé, qui nous rappelle a la fois
le mystére de I’homme a lui-méme et sa dimension «christophorée». On ressort de ce
livre en comprenant mieux le prix des amis, de la chance d’étudier ou d’enseigner (ou
les deux). A la question, étes-vous un philosophe catholique, la réponse fuse, claire
et drole: comme le dit Heidegger, il n’y a pas plus de philosophie catholique que de
mathématique protestante (p. 284).

DEeNIS MULLER

MaRrceL HENAFF, Le don des philosophes. Repenser la réciprocité (L ordre
philosophique), Paris, Seuil, 2012, 347 p.

On ne découvre pas toujours les livres au bon moment ! J’avais commencé de lire
celui-en janvier 2013, dans mes derniers mois d’enseignement, je termine la présente
recension en septembre, comme jeune retraité, aprés avoir rencontré et entendu Marcel
Hénaff, pour la premiére fois, lors du colloque de I'ATEM sur la reconnaissance qui s’est



360 BIBLIOGRAPHIE

tenu du 2 au 4 septembre au Fonds Ricceur et a la Faculté libre de théologie protestante
de Paris. L’anthropologue frangais de San Diego (Californie) s’était fait connaitre par
son remarquable ouvrage Le prix de la vérité. Le don, l'argent, la philosophie, Paris,
Seuil, 2002 (¢f. RThPh 2003/1, p. 76-77). En premiére approche, le livre de 2012 m’avait
semblé un peu ennuyeux; en le relisant a la lumiére de mes contacts avec I’A., je le
trouve trés stimulant, et beaucoup plus original que me donnait a penser ma premiére
et trop rapide lecture. Dans la suite de ses travaux précédents, qui lui avait valu d’étre
discuté par Ricceur dans Parcours de la reconnaissance, I’A., a la fois anthropologue
et philosophe (formé par Gilles Deleuze notamment) compare de maniére ample et
profonde les approches sur le don issues de la phénoménologie (Levinas, Henry, Derrida,
Ricceur, Marion) et des études plus politiques comme celles de Vincent Descombes dans
Les institutions du sens ou de Claude Lefort. Tout en reconnaissant ’apport central des
études phénoménologiques a la question du don, I’A. interroge le fossé qui demeure
entre la philosophie et ’anthropologie sociale. Prenant le contre-pied des theses de
Derrida et de Marion notamment, il montre que les échanges rituels, empreints de
réciprocité, comprennent eux aussi des moments de don gratuit, mais qu’il ne faut pas
séparer la mutualité et la réciprocité. A part Ricceur, dont le langage et 1’argumentation
semblent davantage permettre une articulation, les phénoménologues tendent a passer
a coté du phénomene de I’échange comme tel, trop vite connoté négativement. Pour
Hénaff, échange est synonyme de réciprocité, ce que ni Derrida, ni Marion, ni Levinas,
avec sa conception hyperbolique de I’ Autre ne parviennent a penser. L’équivocité du don
doit étre levée et la régle d’or située a sa juste place, dans une logique de réciprocité; de
méme, la catégorie de la tiercéité (le Tiers) demande des différenciations plus subtiles, &
la suite de Mauss, de Georg Simmel et, cette fois-ci, de Levinas. L’accent de cette étude
porte principalement sur I’importance de distinguer les niveaux d’analyse et de parvenir
ainsi, dans la mesure du possible, a une éthique capable de contrecarrer le libéralisme
illimité du marché. Ce livre vient donc compléter et nourrir le débat trés actuel au sujet
du don, de I’échange et du marché. Il offre une perspective qui, pour étre anti-utilitariste,
s’efforce d’éviter les idéalisations du don et de la générosité (I’auteur diverge donc aussi
du Mauss).

DEenis MULLER

ERNST TUGENDHAT, L’homme égocentré et la mystique. Une étude
anthropologique, traduction de I’allemand et préface de Jean-Marc Tétaz,
Paris, La Maison des sciences de I’homme, 2010, XVIII + 162 p.

Ce livre, excellemment traduit et préfacé par Jean-Marc Tétaz (qui signale les
rétractations récurrentes de 1’A.), nous donne le meilleur de la maniére de philosopher
de Tugendhat: une pensée claire et posée, qui sait dépasser le seuil de la technicité
philosophique pour conduire le lecteur vers I’essentiel. Le propos, trés détaillé et
circonstancié, ne se résume pas ; disons seulement qu’il conduit pied par pied a une série de
paradoxes. Le propre de I’homme n’est pas le raison, mais le langage, et plus précisément
le langage en sa structure prédicative. Mais cet homme qui, seul de tous les animaux,
peut dire Je, est en méme temps un étre de vouloir qui, pour conférer de I’importance aux
choses et se prendre lui-méme au sérieux, a besoin d’une idée du bien, avec ses degrés de
langage: le bien adverbial, le bien prudentiel et le bien moral. On notera I’impulsion trés
nietzschéenne qui nourrit le volontarisme éclairé de Tugendhat. Le mérite de cette pensée
décapante (nous I’avions pour notre part expérimenté lors d’une rencontre avec I’A. lors
du colloque de la Societas ethica 2 Aarhus en 1991 puis lors d’un séminaire de recherche
sur les Conférences sur I’éthique), c’est de ne rien fermer. Ainsi, la différence fine établie
par I’A. entre I’égoisme et I'«égocentricité» (Tétaz préfere parle de centrage sur 1’ego),



BIBLIOGRAPHIE 361

autrement dit le souci égocentrique, conduit-elle a distinguer un centrage de 1’ego appelant
a davantage de préoccupation close et donc de souffrance et un centrage de 1’ego capable
de s’ouvrir en retrait radical de soi. C’est la la clé de I’opposition tranchée, au chapitre
VI, entre la religion et la mystique.Tugendhat ne se dérobe pas devant le fait culturel et
historique en vertu duquel parler aujourd’hui de religion revient a envisager le théisme
judéo-chrétien. Parlant en premiére personne, I’A. n’en veut pas, et estime que I’homme
contemporain ne peut plus y recourir. Le souci égocentrique a 1’ceuvre dans la religion
prise en ce sens s’épuise dans une satisfaction de soi, dans un souhait inéliminable. Seule
la mystique, sous ses formes principalement bouddhiste et taoiste, parvient & offrir au Je
un retrait radical de soi, une délivrance qui n’a plus besoin d’un dieu personnel. Il n’est pas
difficile aux mystiques de se séparer de la religion, alors qu’a I’inverse, rien n’est plus ardu,
pour les chrétiens, que de vouloir devenir mystiques tout en restant croyants. Le propos
de I’A. a I’avantage de I’honnéteté et de la profondeur. Pour I’amender ou le contredire, il
faudra parvenir a démontrer que la religion, y compris dans ses formes monothéistes, n’est
pas ’enfermement égoiste dans un souhait téléguidé, mais un oxymore beaucoup plus
subtil de don et de retrait, de gratuité et de courage, d’activité tissée de passivité et capable
de sublimer les passions modernes de I’hyperactivité.

Denis MULLER

JacQues BOUVERESSE, Essais VI, Les lumiéres des positivistes (Banc d'essais),
Marseille, Agone, 2011, 289 p.

Ce nouveau volume d’articles contient cinq textes écrits entre 1971 et 2011, dont
deux inédits. Ils traitent du positivisme logique tel que le Cercle de Vienne I’a défendu
entre les années 1924 a 1936, date a laquelle Moritz Schlick, I’'un de ses représentants les
plus éminents, fut assassiné par un individu aux sympathies nazies, considéré apres
I’Anschluss comme un héros et libéré de prison par le régime. Les essais de I’A. traitent
de Wittgenstein, Schlick et surtout Carnap, dont Bouveresse restitue de maniére nuancée
des pans entiers de la pensée. Il s’agit de réhabiliter le positivisme logique, honni par les
philosophes de la vie, les existentialistes et les courants de pensée irrationaliste, qui a eu
au moins 1’élégance de proposer dans chaque discussion des arguments rationnels et qui
s’est toujours refusé de présupposer qu’en philosophie il existait un fonds spirituel
inaccessible a la compréhension commune. S’il est difficile de définir le positivisme de
maniere générale, Kolakowski estime que «la philosophie positiviste au sens le plus
large est constituée de quatre éléments essentiels: la régle du phénoménalisme, la regle
du nominalisme, la négation de la valeur cognitive des jugements de valeurs et des
énoncés normatifs, et la foi en [’unité fondamentale de la méthode de la science» (p. 46).
Carnap pense que pour justifier une thése, le philosophe doit, comme le physicien, ne pas
invoquer «quelque chose d’irrationnel mais donne[r] une justification purement
empirico-rationnelle» (cité p. 30) de celle-ci, ce qui le conduira & nier I’existence des
propositions synthétiques a priori (p. 40). Reichenbach dit, pour sa part, qu'«il n’y a pas
de voie d’accés séparée a la vérité pour les philosophes. Le chemin du philosophe est
indiqué par celui du scientifique» (cité p. 41). La philosophie se doit donc, d’apres
Reichenbach, de rattraper le retard qu’elle a pris sur les sciences. Cette position est
partagée par les autres membres du Cercle de Vienne. Les positivistes rejettent
généralement ce que I’on a appelé le platonisme ou le réalisme mathématique, car ils
admettent «difficilement qu’on attribue a la réalité des propriétés mathématiques en un
sens comparable  celui auquel on lui attribue des propriétés matérielles» (p. 43) lls
congoivent «les mathématiques comme un simple auxiliaire formel pour le calcul et la
prédiction. Elles servent a leurs yeux essentiellement a établir une connexion entre des
propositions empiriques et d’autres propositions empiriques» (p. 42). En jetant un regard
rétrospectif sur 1’apport du positivisme, 1’A. estime que ce dernier a encore un rdle a



362 BIBLIOGRAPHIE

Jjouer «au niveau de ce que Musil appelait la ‘méthodologie de ce qu’on ignore’» (p. 52)
et pense que «si la philosophie est — ou devrait étre —, pour une part essentielle, un art de
traiter correctement ce qu’on ignore» (ibid.) le positivisme «a encore son mot & dire
aujourd’hui». Aprés cette présentation générale du positivisme, I’A. nous livre des essais
consacrés a certains aspects plus particuliers de la pensée de Carnap. Dans le deuxiéme
essai (inédit) intitulé «Rudolf Carnap et I’héritage de I’ Aufklarung» I’A. examine le type
de rationalité que défend Carnap, notamment dans La construction logique du monde
(1928) ainsi que ce qu’on pourrait appeler ’arriére-plan politique et éthico-esthétique de
ses conceptions philosophiques. Pour Carnap «la recherche de la clarté et de I’exactitude
[ce trait typique de la pensée autrichienne et viennoise en particulier] dans la pratique de
la philosophie et en général ne doit surtout pas étre pergue exclusivement sous I’aspect
de I’abstinence et du renoncement: il ne faut jamais oublier qu’...elle est tout a fait
capable de susciter également une émotion et une passion tout a fait réelles» (p. 57). Il
est donc erroné, comme I’ont fait certains critiques du positivisme, de présenter la
pensée de Carnap comme dénuée de toute forme d’humanité pour la réduire a de pures
spéculations logiques et formelles. Comme les autres membres du Cercle de Vienne,
Carnap estimait au contraire que «la philosophie scientifique [...] ne pouvait étre
politiquement neutre» (p.63). Il célebre dans ce domaine «la modernité, le progres, la
démocratie, ’égalité et la fraternité entre les étres humains» (p. 75). La difficulté de la
promotion de telles idées a a voir, selon lui, avec «la difficulté spéciale que I’ Allemagne
avait eue a accepter une certaine évolution qui s’était déja largement produite dans
d’autres pays» (p. 82). Pour illustrer ce sentiment I’A. cite un passage de Jules Romains
qui écrit en 1915, il est vrai, que: «depuis des siecles déja, I’ Allemagne est dépositaire,
en Europe et pour I’Europe, des principales réserves d’absurde et d’irrationnel, avec tout
ce que la chose implique de bon et de mauvais, de fécond et de terrible» (cité p. 83).
Dans son article intitulé «Le dépassement de la métaphysique par 1’analyse logique du
langage» (1931), Carnap écrit que la métaphysique doit établir une différence claire
entre la vie et la théorie, mais il ajoute aussitét que «l’art est un moyen d’expression
adéquat et la métaphysique un moyen inadéquat, pour rendre le sentiment de la vie» (in:
Manrifeste du Cercle de Vienne et autres écrits, éd. A. Soulez, Paris, P.U.F., 1985, p.176),
délimitant ainsi ce que la philosophie peut et doit faire de ce qu’elle doit éviter. Si,
comme il dit encore, «les métaphysiciens sont des musiciens sans talent musical» (ibid.,
p.177), la philosophie devra, a ses yeux, se limiter a une fonction cognitive et il estime
que «puisque les énoncés de la métaphysique n’ont pas de signification cognitive et que
ce qu’ils tentent d’exprimer peut I’étre d’une autre maniére, qui a entre autres avantages
celui de ne pas se présenter sous la forme trompeuse de la connaissance et plus
précisément de la théorie, ils peuvent aussi bien étre considérés comme tout simplement
superflus» (p. 126). On trouve ainsi également chez Carnap une critique de la
métaphysique, dont il dessine les limites précises. Le troisiéme essai, plus technique
traite de «La théorie et 1’observation dans la philosophie des sciences du positivisme
logique». L’A. y analyse le dogme empiriste, les notions de testabilité et de signification,
le role que joue chez Carnap une proposition cognitive et, plus généralement, s’arréte sur
ce qu’il considere comme des énoncés scientifiques authentiques. Le quatriéme article
(«Moritz Schlick et le probleme des propositions synthétiques a priori») reprend en
détail les différentes critiques qu’ont adressées les positivistes au probléme de 1a priori
kantien. «Schlick considére que la nouveauté essentielle qui distingue I’empirisme du
XX siécle de ses prédécesseurs est qu’autant il est opposé a 1'idée qu’il existe des
propositions synthétiques a priori, autant il prend fait et cause pour I’existence de 1’a
priori et de propositions a priori en général» (p.198). Bouveresse estime cependant
contre Coffa (cité p. 200 sq.) que «c’est une exagération sérieuse de parler, comme il le
fait, de la forte inspiration kantienne de la Théorie générale de la connaissance» (p. 201)
et pense que «Schlick rejette clairement I’idée qu’il puisse exister des jugements
synthétiques a priori» (ibid.). Schlick adopte ainsi plutdt «une position que Kant
qualifierait, pour sa part, de sceptique» (p. 202), fondée sur le constat d’une «rupture



BIBLIOGRAPHIE 363

radicale du concept et de I’intuition, de la pensée et de la réalité» (p. 203). Schlick s’en
prend également a la pensée de Husserl, lorsque ce dernier confond 4 ses yeux» le
connaitre au sens de kennen (la connaissance d’une chose par contact ou expérience
directs) [...] avec le connaitre au sens proprement dit, celui de erkennen (la connaissance
conceptuelle et propositionnelle)» (p. 204). L’A. rappelle que Schlick «conteste
radicalement I’existence d’objets dont devrait s’occuper une science qui se distinguerait
a la fois de la logique et de la psychologie et qui serait plus fondamentales qu’elles, a savoir
la phénoménologie» (ibid.), ou, pour le dire autrement, «les phénoménologues commettent,
selon Schlick, I’erreur de croire que I’on peut transposer au contenu de I’expérience ce que
Kant dit de la forme de I’expérience. En fait, ce qu’ils reprochent a Kant est justement
d’avoir rendu I’a priori coextensif avec le formel» (p. 210). Dans les conversations qu’il a
eues avec les membres du Cercle de Vienne en 1929-1930, Wittgenstein défend la méme
position que celle de Schlick en ce qui concerne le probléme de I’a priori. Dans le dernier
essai («Que peut-il rester de la philosophie aprés La syntaxe logique ?») I’A. s’interroge
sur le «principe de tolérance» carnapien, selon lequel «il ne peut y avoir rien de factuel
a propos de la signification, il ne peut y avoir de signification que par convention»
(p.-238). Ce principe entraine la conséquence qu’«une fois que les questions ont été
formulées de fagon appropriée, c’est-a-dire comme des questions concernant le choix du
langage le mieux approprié pour un but donné, il n’y avait désormais plus de place
véritable pour la controverse» (p. 243), ce qui pourrait signifier d’une certaine fagon la
fin pure et simple du questionnement philosophique. Pour Carnap «en logique il n’y pas
de morale» (cité p. 252) ce qui signifie «que nous devons donner des regles syntaxiques
a la place des arguments philosophiques» (ibid.) et proner, comme il le fait «la relativité
de toutes les théses philosophiques par rapport a un langage» (cité p. 257). Il ne s’agit
pas la de la formulation 4 nouveaux frais d’un relativisme mais de la conviction que «si
les philosophes veulent discuter, ils doivent commencer par donner a leurs propositions
une forme qui rende la discussion possible» (p. 259).

STEFAN IMHOOF

JEaN GreiscH, Du «non-autre» au «tout autre». Dieu et l'absolu dans les
théologies philosophiques de la modernité (Collection de métaphysique
Chaire Etienne Gilson), Paris, P. U. F., X + p. 377 p.

Série de legons approfondies données dans le cadre de la Chaire Etienne Gilson
a I'Institut Catholique de Paris, cet ouvrage dense et profond témoigne du chemin
philosophique exigeant par lequel I’A., bien connu par ses travaux sur I’herméneutique
et sur la déconstruction ainsi que par ses affinités avec la pensée de Paul Ricceur, place la
question de Dieu au cceur de ce qu’il n’hésite pas a appeler une «théologie philosophique».
Une problématique centrale nourrit et rassemble le parcours touffu effectué dans ses
legons: comment I’interrogation philosophique sur I’absolu, une fois mise en question
la prédominance de 1’étre en tant qu’étre, peut-elle rendre justice a I’autre de I’étre,
donnant lieu & une hétérologie qui, pour étre philosophique de bout en bout, n’en soit
pas moins «théologique». L’A. situe son point de départ dans le questionnement radical
d’Héraclite. La question n’est pas tant ol est Dieu, ou comment il est, mais qui il est,
et cette question signifie du méme coup une mise en cause de la compréhension que
I’homme a de lui-méme, comme I’avait énoncé Calvin. Afin d’éviter 1’opposition
pascalienne «hypocrite» entre le Dieu des philosophes et le Dieu biblique, et d’échapper
aux «théologies larmoyantes» (Jiingel), ¢’est la pensabilité méme de Dieu qu’il convient
d’aborder, en évitant les replis frileux sur la religion ou la dépersonnalisation de
I’absolu. Dieu devra donc se laisser penser et se donner a penser, dans notre expérience



364 BIBLIOGRAPHIE

phénoménologique, comme le Tout Autre (Karl Barth, Rudolf Otto), mais a condition,
pour ainsi dire, d’étre d’abord saisi comme le Non autre (Nicolas de Cues), comme celui
est au centre de nous-mémes comme un autre nous-méme. Autre maniére d’énoncer,
si je comprends bien, I’étroite complicité de penser et d’expérience qui relie le travail
de I'immanence sur lui-méme et la percée de la transcendance au sein méme de toute
immanence. «Le Non-autre n’exclut pas les autres» (p. 95). C’est justement pourquoi,
en régime de modernité, de Descartes a Kant puis a Hegel, a Schelling et a Husserl
et Derrida, I’absoluité du divin n’exclut pas, mais appelle la reconnaissance de sa
conditionnalité méme. C’est a mes yeux un des grands mérites du parcours de pensée et
de méditation proposé ici par Greisch: plus nous nous approchons de la modernité, plus
la radicalité «métaphysique» de la Frage nach Gott s’impose a nous comme subversive
et comme libératrice. C’est en effet au moment méme ou Kant «cadre» le plus le divin qu’il
lui «permet» de venir au langage avec le plus de gratuité et de force; et ¢’est au moment
ou Hegel enserre le plus la foi «représentative» dans le concept spéculatif qu’il met le plus
en exergue |’auto-production souveraine du divin en I’homme, son auto-révélation. Plus
opposé que quiconque a toute idée de théologie négative, Baruch Spinoza laisse passer
dans les mailles du désir le souffle puissant d’une joie irrésistible. Ainsi se renouent sans
cesse dans I’histoire de la pensée et dans |’existence elle-méme le fil de I'immanence et la
tangente féconde de la transcendance. Redonnant au Tout autre sa place dans la pensabilité
du divin, Barth, Otto et les autres consonnent a I’irruption transformatrice de 1’Esprit. Et
si, des trois postulats kantiens de la raison pratique, c’est Dieu qui a paru le plus évident
et I'immortalité la plus propice a I’espérance, c’est en définitive, comme le disait Ricceur
, la liberté qui en constitue le véritable pivot (p. 231): rien de plus hostile & I’homme,
contrairement a ce que pensait trop vite Jean-Paul Sartre, que la scission mortelle de la
liberté divine et de la liberté humaine. Dieu est peut-étre bien «la cinquieme roue du
carrosse», selon la plaisanterie profonde de Barth; mais c’est ce décrochage, précisément,
qui oblige Iattelage tout entier a se tenir sur une ligne de créte incertaine, a rechercher
sans cesse I’équilibre instable d’un oxymore, ’articulation asymétrique d’une autonomie
décidée et d’une théonomie donnée et donnante. On pourra des lors emboiter le pas aux
concrétions audacieuses de I’idéalisme allemand, cheminer avec Hegel et Schelling sur
la trace de I’absolu sans jamais occulter le défi du mal: I’engagement positif vers le divin
reste ce qu’il est, une ouverture finie a I’infini, mais qui n’a de cesse se reconnaitre dans sa
différence eschatologique et de se différer en négatif. ‘Dieu’ est alors, selon Derrida, «le
nom de la possibilité pour moi de garder un secret qui est visible a I’intérieur, mais non de
I’extérieur» (cité p. 359). On espere avoir montré, par ces quelques libres remarques nées
d’une premiére lecture, que les «legons» de Jean Greisch entendent nous élever a la seule
question philosophique qui vaille, celle du sens de nous-méme, confronté a la radicale
altérité¢ de Ce qui nous grandit en singularité.

DENIs MULLER

PIERRE BUEHLER, DANIEL FrEY (éds), Paul Riceeur: un philosophe lit la Bible.
A Dentrecroisement des herméneutiques philosophique et biblique, sous la
direction de Pierre Biihler et Daniel Frey Genéve, Labor et Fides, 2011, 254 p.

Fruit des réflexions de philosophes et théologiens lors d’un colloque, cet
ouvrage présente divers aspects de la pensée de Paul Ricceur, qui se trouve toujours 4
I’entrecroisement des herméneutiques philosophique et biblique. Protestant confessant
sa foi, Ricceur a toujours été interpellé par la parole biblique, ce qui fait que sa pensée a
toujours été aux frontieres de la philosophie et de la théologie, méme s’il avait a cceur de
bien discerner les deux domaines. Trois parties constituent ce livre. Le premier ensemble
d’études prend comme objet le théme ricoeurien de la reprise du discours biblique dans



BIBLIOGRAPHIE 365

un discours philosophique revendiquant son autonomie. Citons parmi ces textes ceux
de Kathrin Messner et de Pierre Biihler, qui traitent la question de I’entrecroisement
des herméneutiques biblique et philosophique. La premiére, se référant au texte
«Amour et justice», analyse «la dialectique de I’équivalence, du c6té de la justice, et
la logique de la surabondance, du c6té de [’amour» (10). Elle y voit «un lieu privilégié
du jeu de médiations entre le discours philosophique et le kérygme biblique» (10).
L’aboutissement de cette réflexion devient anthropologique: pensée philosophique
et foi biblique se rencontrent en I’homme Paul Ricceur. — Quant & Pierre Biihler, il
étudie ce méme entrecroisement «en partant de ’hypothése qu’il en va dans les deux
herméneutiques d’une confrontation créative de I’imagination avec I’aporie, se déployant
selon les trois poétiques du discours, de ’action et de I’existence.» (11) Si Ricceur
semble souvent privilégier les conciliations entre les différents discours, Biihler dégage
de son ceuvre diverses attestations du mouvement inverse, ol Ricceur fait fructifier les
discontinuités. — Le deuxiéme ensemble de textes est centré sur la place de la métaphore et
de la parabole dans la pensée de Ricceur. Nanine Charbonnel propose une lecture critique
des rapports entre la théorie philosophique de la métaphore et I’herméneutique biblique.
Elian Cuvillier suggere une exégése de la parabole du bon grain et de I’ivraie en Matthieu
13, fondée sur les réflexions de Ricceur sur la métaphore. Par le biais de la métaphore, il
découvre la possibilité d’une réflexion sur le mal de type non spéculatif. Hans-Christoph
Askani commente de fagon détaillée la maniére dont Ricceur interprete les paraboles
évangéliques. Il dégage un lien serré entre la forme langagiere de la parabole et I’amour
au sens d’«agapé» : la parabole dit un amour qui est toujours autre. — La derniére série de
contributions traite de la réciprocité de la compréhension du texte et de la compréhension
de soi. Jean-Luc Petit pense que si Ricceur a analysé cette réciprocité avec Dilthey contre
Heidegger, il est possible de I’appréhender également a travers Husserl. René Heyer étudie
les essais d’herméneutique biblique dans lesquels Ricceur se livre a une interprétation
des commencements de I’humanité, ce qui lui permet de voir au cceur de Iinitiative du
sujet une forme d’innocence. Gilbert Vincent prend en considération les rapports entre
I’herméneutique et la pragmatique. Constatant que Ricoeur met I’accent sur la pluralité
des genres littéraires, il y voit la possibilité d’une critique de I’onto-théologie d’inspiration
dialogique. Le dialogisme qu’il détecte chez le philosophe frangais lui fait relire de
maniére nouvelle les dualités marquant I’effort de la compréhension de soi. Ouvrage dense
et riche en réflexions, ce livre offre toute une série de pistes pour la poursuite du dialogue
avec Ricceur, mais aussi pour une meilleure compréhension des liens entre philosophie
et herméneutique biblique. Il pose de nombreuses questions sur le dire originaire et ses
interprétations. Ce n’est pas un ouvrage que 1’on lit d’un trait; c’est bien plutét chaque
article qu’il faut prendre a bras le corps et suivre les pistes proposées, tout en allant relire
Ricceur et les textes bibliques auxquels il fait référence.

JACQUES SCHOUWEY

WERNER ScHUSSLER, CHRISTINE GORGEN, Gott und die Frage nach dem Bosen.
Philosophische Spurensuche : Augustin-Scheler-Jaspers-Jonas-Tillich-Frankl
(Herausforderung Theodizee. Transdisziplinire Studien, Bd 1), Berlin, Lit
Verlag, 2011, 165 p.

Werner Schiissler, le spécialiste bien connu de Tillich, et sa collegue Christine
Gorgen s’interrogent avec finesse et vigueur sur la maniére dont de grands philosophes de
la religion ont abordé la question du mal et du péché. Abordé sous I’angle philosophique,
la doctrine augustinienne de la privatio boni ne dit certes pas ce qu’il est du mal concret,
mais sa négativité fait sens philosophiquement, en regard de I’interrogation athée et



Histoire de
la théologie

366 BIBLIOGRAPHIE

de la radicale incompréhensibilité de la souftrance des enfants, par exemple. Dans
les années 20 du siecle précédent, le dernier Scheler thématise une métaphysique du
mal ancrée dans un Dieu en devenir, avec lequel les hommes doivent se solidariser.
De mani¢re différente, Jaspers et Jonas (dans les deux chapitres rédigés par Christine
Gorgen, qui est théologienne et psychothérapeute) ont approfondi I’'inconcevabilité du
mal (Jaspers) et la nécessité de prendre congé de 1’idée d’un Dieu tout puissant (Jonas)
: tous deux poursuivent une théodicée radicalisée par les horreurs du monde moderne.
La reprise que fait Tillich des questions classiques de la théodicée se caractérise par la
volonté d’éviter tout dualisme métaphysique ; le concept central du démonique s’avere
ici particulierement éclairant. Le livre se termine par une approche la « pathodicée »
impressionnante congue par Viktor Frankl donne en quelque sorte la « solution » pratique
et psychique, toujours paradoxale, aux interrogations sur la théodicée : I’homo patiens
peut bien donner sens a la souffrance, de I’intérieur de sa propre expérience, il ne résout
jamais I’énigme du mal et ne transforme jamais Dieu en deus ex machina. Les deux
auteurs parviennent ainsi a tisser un subtil fil rouge entre les différents chapitres du livre,
fil rouge dont le psychiatre et psychothérapeute Frankl sert pour ainsi dire d’inspirateur.
C’est un bon exemple de recueil d’articles structuré et non pas simplement juxtaposé.

Denis MULLER

PierrE LOMBARD, Les Quatre Livres des Sentences, Premier Livre, Introduction,
traduction, notes et tables par Marc Ozilou (Sagesses chrétiennes), Paris,
Cerf, 2012, 582 p.

PierrE LOMBARD, Les Quatre Livres des Sentences, Deuxieme Livre, Introduction,
traduction, notes et tables par Marc Ozilou (Sagesses chrétiennes), Paris,
Cerf, 2013, 507 p.

Le paradoxe du destin de Pierre Lombard est qu’il soit devenu la victime du succes
de son oeuvre. Comment comprendre, en effet, que les Sentences de Pierre Lombard
aient pu étre «les poumons du Moyen-Age», comme le dit Marc Ozilou, que «par elles
I’Eglise médiévale ait inspiré ’air des Péres et expiré I’air des Docteurs» (p. 9), bref,
qu’elles se soient progressivement imposées dans toutes les écoles européennes comme
le manuel de référence par excellence de la formation théologique jusqu’a la fin du
Moyen-Age, et qu’il ait fallu attendre jusqu’a aujourd’hui pour les retrouver dans leur
fraicheur originale? Que s’est-il donc passé ? L’excellente introduction de M. Ozilou
nous en donne ’explication. Né vers 1095 dans la petite ville de Lumellogno, pres
de Novare, le jeune Pierre, remarqué pour son intelligence, est envoyé a la faculté de
droit de Bologne. Avec I’appui de Bernard de Clairvaux, il vient a 1’école cathédrale
de Reims afin d’y poursuivre sa formation théologique, puis a Paris. Nommé chanoine
de Notre-Dame de Paris en 1145, puis archidiacre, il est enfin élu évéque de la Ville en
1159, pour une année seulement, puisqu’il meurt en 1160. C’est 1a que Pierre Lombard
congoit la construction en quatre livres des Sentences, par lesquelles il voulait recueillir
et mettre en valeur de maniére systématique les enseignements principaux des Peres
de I’Eglise et des Maitres sur la Trinité (Livre [), la création, la grice et le péché (Livre
II), sur la christologie, les vertus, les commandements et les dons (Livre II]) et, enfin,
sur les sacrements et les fins derniéres (Livre V). Le résultat est si exceptionnel qu’il
suscite rapidement I’admiration, mais aussi de vives discussions, et tout le monde
parle de Pierre comme du «Maitre des Sentences». A tel point que la méthode de
questionnement utilisée et son contenu assurérent, pour une grande part et cela durant
plus de trois siécles, les fondements et les modalités du débat intellectuel en Europe.



BIBLIOGRAPHIE 367

N’est-ce pas en reconnaitre leur prestige ? Recommandées par le concile de Latran en
1215, les Sentences deviennent alors le manuel de base de la formation théologique en
Europe et, par conséquent, I’objet d’un nombre impressionnant de commentaires. C’est
pourquoi Marc Ozilou peut affirmer que «le succés des Sentences de Pierre Lombard
est de fait le succés des commentaires qu’elles ont suscités. Or, ces commentaires du
XIIIe siécle ne sont plus des gloses plus ou moins riches comme en connaissait le XII¢.
Il ne s’agit plus d’ajouter un complément a un texte regu. Mais de retravailler le texte
recu lui-méme (les Sentences), afin de pouvoir en produire un second (le commentaire
des Sentences). [...] A partir de Maitre Alexandre, le texte du Lombard s’enrichit de
subdivisions qui vont permettre aux différents commentateurs de passer de la simple
explication de texte, c’est-a-dire du texte d’un autre, a la formulation de leur propre
pensée lors de la rédaction de leur solution ou conclusion.» (p.37). C’est ainsi que les
commentaires d’Alexandre de Halés, Bonaventure et Thomas d’ Aquin, pour ne prendre
que ces trois fameux exemples parmi d’autres, seront en effet de ceux-1a qui, de par leur
autorité et leur rayonnement, mettront en retrait les Sentences elles-mémes. Redécouvrir
aujourd’hui les Sentences dans leur originalité propre est donc non seulement une
nécessité, mais aussi un privilége, et nous félicitons Marc Ozilou du soin avec lequel
il en a déja traduit, présenté et annoté les deux premiers Livres, afin qu’ils deviennent
accessibles a un large public. Le lecteur est ainsi invité a devenir un nouveau disciple
du Maitre des Sentences en savourant, au fil des questions et des réponses, la beauté, la
profondeur et la cohérence interne de la doctrine chrétienne. Un index biblique, auteurs
anciens et médiévaux font de cette édition un outil de travail précieux.

JEAN BOREL

THomas p'AquiN, Commentaire de ['épitre aux Ephésiens, Préface par le
Cardinal Georges Cottier, Introduction par Gilbert Dahan, traduction et
tables par Jean-Eric Stroobant de St-Eloy, annotation par Jean Borella et
Jean-Eric Stroobant de Saint-Eloy, Paris, Cerf, 2012, 400 p.

Au fur et a mesure des traductions que Jean-Eric de Saint-Eloy nous offre du
commentaire suivi de Thomas d’Aquin sur les épitres pauliniennes — Romains (1999),
[ et II Corinthiens (2002-2005, cf. recension in RThPh, 2006/1, p. 66 sq.), Galates
(2008, cf. recension in RThPh 2009/1V, p.387s), nous mesurons avec toujours plus
de reconnaissance le privilege qu’il nous est donné de pouvoir suivre a notre tour
aujourd’hui, si remarquablement introduit, traduit et annoté, ’enseignement que
I’Aquinate donna trés vraisemblablement a Orvieto de 1261 a 1265, a Paris et Naples
de 1271 a 1273. Et ceci pour deux raisons importantes. La premiere, que Gilbert
Dahan exprime parfaitement lorsqu’il évoque la méthodologie de Thomas: «Nous
avons suffisamment insisté sur le caractére ‘objectif’ de la lecture thomasienne: entre
engagement existentiel et étude scientifique, celle-ci parvient a un réel équilibre» (cf.
Epitre aux Galates, Introduction, p. XXVI). Si, en effet, la tiche premicére et derniére
du théologien comme de tout croyant est bien de comprendre le sens vrai de la Parole
vivante de Dieu, le mode de comprendre est aussi conditionné par le mode d’étre de celui
qui comprend. Thomas d’Aquin, qui a atteint dans ces années, les derniéres pour lui, la
pleine maitrise de son art de commentateur, se révéle aussi, avec d’autant plus d’autorité
qu’elle est discréte, maitre de vie spirituelle. Dés la premiére legon sur la salutation de
Paul: ‘4 vous grdce et paix’, ’auditoire est confronté a cette double exigence qui n’en
est qu’une: vérité du sens, corrélative de la vérité de I’étre, vérité qui est réelle, réalité
qui est vraie: «*Grdce’, a savoir de la justification de la faute, ‘et paix’, c'est-a-dire la
tranquillité de 1’Ame ou la réconciliation avec Dieu, quant a la remise de la peine due a
P’offensex. La situation a vivre devient ainsi essentiellement une situation herméneutique,



368 BIBLIOGRAPHIE

c’est-a-dire la situation ou, pour le croyant éclot le sens vrai, lequel du méme coup rend son
existence vraie. La seconde raison est que, malgré I’hétérogénéité des piéces qui constitue
la réception des commentaires de I’ Aquinate sur les épitres pauliniennes, entre ce qui est
rédigé de sa propre main et ce qui provient, comme ici, de la reportatio faite par Raynald
de Piperno, il est certain, de I’avis de tous les spécialistes, que Thomas a pensé son
commentaire comme un tout, comme le montre le Prologue placé en téte de I’ensemble,
selon lequel I'enseignement de Paul «porte tout entier sur la grace du Christ, qu’on peut
considérer selon une tnple modalité». Dans le plan général qu’il propose, chaque épitre
répond a un dessein précis. A ses yeux, celui de I’épitre aux Ephésiens concerne la grace
du Christ considérée selon I’ceuvre d’unité qu’elle réalise dans I’ Egllse Et Gilbert Dahan
de souligner dans son introduction le constant et remarquable souci pédagogique avec
lequel Thomas procede: par la qualité des exemples et des comparaisons utilisées pour
faire comprendre tel ou tel point délicat, par I’attention au moindre détail du texte et, encore
une fois, par la maniére dont «la démarche critique est totalement intégrée a une étude
confessante, les variations dans la transmission du texte sacré ne faisant que souligner
a la fois la richesse et la relativité de nos moyens humains qui véhiculent cette Parole»
(p.22). La possibilité de lectures différentes et I’exploitation de ces différences n’invitent
jamais Thomas a condamner des traditions textuelles qui s’écartent des textes majoritaires,
mais |’engagent au contraire a ouvrir I’intelligence réceptrice de ses €léves aux «lectures
alternatives», particulierement fréquentes et signifiantes au cours du commentaire. Une
fois de plus, si Thomas d’Aquin s’insére dans la tradition universitaire des commentaires
du XIII® siécle, se référant couramment a ’Ambrosiaster et a la Media Glossatura, a
Jérome et a Pierre Lombard, sa liberté, attentive et critique a leur égard, reste totale, le seul
but étant pour lui d’atteindre la pensée de Paul et, a travers lui, le dessein de Dieu. Comme
dans les précédents volumes, 1’établissement des tables de références scripturaires, lieux
paralléles, auteurs et ouvrages cités, ainsi que ’explication et la définition des notions de
base rassemblées dans la table analytique sont trés utiles.

JeAN BOREL

BERNARD CHEDOZEAU, L Univers biblique catholique au siecle de Louis X1V, La
Bible de Port-Royal, vol. 1-2, Les Préfaces de ['Ancien Testament, une
théologie scripturaire (1672-1693), les Préfaces du Nouveau Testament (1696-
1708) (Sources classiques, 112), Paris, Honoré Champion, 2013, 905 p.

La traduction commentée de I’ensemble des livres de la Bible fut non seulement
I’un des gros chantiers du mouvement de Port-Royal mais, a I’intérieur de I’Eglise
catholique, une entreprise pionniere qui s’est achoppée a d’innombrables difficultés et
oppositions. Il aura fallu 58 ans pour la mener a bien. Bernard Chedozeau en élucide
ici les étapes, et nous donne, pour la premiére fois et dans ’ordre chronologique de
leur publication, le texte de toutes les préfaces dont les Messieurs ont fait précéder
chacun des livres de I’ Ancien et du Nouveau Testament, accompagné d’une présentation
générale et d’une tentative d’en comprendre la théologie implicite. Avec les autres
travaux sans précédent qu’ils ont réalisé en paralléles sur la liturgie et la doctrine
eucharistique, la pédagogie et la philosophie, les traductions des Peres de I’Eglise et
des spirituels, inséparables de la traduction qu’ils ont voulu donner des Ecritures, cette
étude découvre un pan resté méconnu des préoccupations et des efforts considérables
que les Messieurs de Port-Royal ont fait pour redéfinir les statuts du clerc et du laic
en promouvant ce dernier sans altérer le sacerdoce. Commencée dés les années 1650
avec les premiers essais de traduction des Evangiles par Antoine le Maistre, sous le
conseil de Saint-Cyran pour lutter contre les protestants, le projet se poursuit, dés 1662,
avec deux traductions des Psaumes, 1’une selon I’hébreu, 'autre selon la Vulgate, et



BIBLIOGRAPHIE 369

une traduction supplémentaire des Evangiles avec les différences du grec. Mais c’est en
1672 qu’est amorcée la publication méthodique des livres de I’A.T. pour constituer alors,
en 32 gros volumes, la Bible de Sacy, dite de Port-Royal, contenant le texte latin et la
traduction, une préface et de longues explications du sens littéral et spirituel de chaque
chapitre. Enfin, de 1696 a 1708, les derniers Messieurs reprennent et publient le N.T. en
une traduction révisée, analysée et commentée selon les mémes principes. Les analyses
précieuses auxquelles s’est livré 1’A. débouchent sur les constatations importantes et
intéressantes suivantes: d’abord, dit-il, Les Messieurs, veulent ignorer tant les lectures
dites mystiques qui privilégient la lecture spirituelle que la lecture critique ne connaissant
que le texte et faisant I’économie des lectures patristiques. D’autre part, le désir de faire
connaitre a chaque lecteur les méthodes pour une solide lecture théologique de chaque livre
considéré semble bien répondre a une logique d’inspiration cartésienne visant a fournir au
laic les traductions et les textes nécessaires a un type de dévotion spirituelle fort différent
de celui des mystiques de I’époque et des pays baroques: une dévotion fondée sur 1’écrit
imprimé, sur la réhabilitation des pensées dans ’oraison, sur une méditation appuyée
sur |’intellect; les Messieurs s’opposent jusqu’a la détruire aux tendances affectives et
sensibles de ce qui, au début du siécle, a été I’époque ‘baroque’. Par la mise en ceuvre
du principe paulinien «Finis legis Christus» (Christ fin de la loi), les Messieurs ont aussi
cherché a structurer I’exigence d’une lecture littérale, a laquelle peut accéder tout lecteur
juif et chrétien, et celle d’une lecture spirituelle, enseignant a retrouver, avec ’aide de
I’Esprit-Saint, le sens chrétien derriére les figures et les images portées par le sens littéral.
«C’est la Ioriginalité la plus forte de I'entreprise des Messieurs, celle qui a provoqué
I’opposition et les condamnations de I’Eglise catholique, dans la mesure ou Port-Royal
promeut le laic et la femme, et fait de la lecture de la Bible non plus un droit mais une
obligation pour chacun» (cf. p. 820 sq.). Une bibliographie compléte et un index des Noms
propres et des concepts ouvre au lecteur intéressé d’autres horizons de recherches.

JEAN BOREL

Josern FAMEREE (€d.), Vatican Il comme style. L’herméneutique théologique du
Concile (Unam Sanctam, nouvelle série), Paris, Cerf, 2012, 312 p.

Parmi les innombrables travaux publiés a I’occasion du 50¢ anniversaire du début
du Concile de Vatican I, ce volume se caractérise par |'effort commun d’appliquer la
notion de «style», notamment développée récemment par le jésuite Christoph Theobald,
a I’écriture conciliaire elle-méme. En fait, ¢’est un autre jésuite, John O’Malley, qui,
en 1991 déja, avait proposé d’analyser le «style patristique» du Concile. La notion
de style entend dépasser la lecture étroitement «dogmatique» des textes. Réunissant
des chercheurs a I’ceuvre en Belgique, en France et au Canada, le volume, issu d’un
colloque, a le mérite d’entrecroiser les regards, permettant a des théologiens moralistes
et a des dogmaticiens éprouvés de confronter leur lecture. Ainsi, une premiere partie est
centrée sur le style en éthique (Guy Jobin, Eric Gaziaux, Walter Lesch); une deuxiéme
partie traite du style en ecclésiologie (Dominique Barniéras, Laurent Villemin, Gilles
Routhier, Joseph Famerée, Peter de Mey, Arnaud Join-Lambert) et une troisieme sur la
style en théologie fondamentale (Frangois Nault, Olivier Riaudel, Christoph Theobald,
et enfin Benoit Bourgine qui propose une relecture du tout). Nous ne rendrons compte
ici que d’une partie de ces textes extrémement riches et suggestifs. Le premier texte du
volume, dii a la plume alerte de Guy Jobin, souligne qu’il a plusieurs styles a Vatican
II; suivant une herméneutique pragmatique, Jobin s’attache avec finesse a analyser les
aspects rhétoriques de la communication conciliaire, notamment dans la perspective du
dialogue avec le monde politique. Il note, en finale, que si Vatican II est un hapax par
rapport aux conciles précédents, il I’est aussi par rapport aux positions du Magistere et

Théologie
contemporaine



370 BIBLIOGRAPHIE

aux suites post-conciliaires. Ici, la distinction entre le style et la rhétorique permet de
dynamiser I’analyse proprement stylistique du Concile et d’éviter, de mon point de vue,
une vision trop harmonisatrice de cette problématique du style quand elle prise comme
une unité; scrutant le style de I’éthique chrétienne pendant et aprés Vatican II, Eric
Gaziaux organise son propos autour des catégories de discernement et d’autonomie;
la question n’est plus tellement de construire une théologie morale qu’une «théologie
de la morale» (58). Walter Lesch radicalise encore le propos en suggérant que le style
de I’éthique chrétienne, pour parvenir a maturité esthétique, doit épouser celui de la
profanité elle-méme. Dans la deuxiéme partie, Joseph Famérée note avec force que le
style du Magistere, dans ses expressions extrémes (pensons & Dominus Jesus) marque
une rupture avec le style de Vatican II, quand bien méme le Magistére recourt a des
citations littérales du Concile, Peter de Mey aborde la question du style cecuménique,
en interrogeant la maniere dont les observateurs non catholiques ont opéré au Concile
(George Lindbeck, Nikos Nissiotis, Albert Outler, Kirsten Skydsgaard, Heiko Oberman,
Lukas Vischer, Edmund Schlink, Hébert Roux, Alexander Schmemann, Robert McAfee
Brown, José Miguez-Bonino, Oscar Cullmann, etc. Le style des observateurs est a la
fois constructif et critique. De Mey termine par des citations de Nissiotis et Vischer
soulignant que, malgré de nombreuses insatisfactions, le dialogue cecuménique a
vraiment commencé ! Nous trouvons nous-méme de Mey bien optimiste, aussi si 1’on
pense a la situation actuelle, ot I’irénisme ne parait plus de mise si on veut faire vraiment
avancer le dialogue entre les différentes confessions. L’écart entre la situation des années
60 et notre époque parait béant. On regrette d’autant plus qu’aucun théologien d’une
autre confession n’ai été invité directement a I’exercice : le style cecuménique n’est-il pas
aussi un style de dialogue voire de controverse fraternelle ? Un texte particulierement
savoureux et fécond du volume est sans doute celui de Frangois Nault, faisant échos aux
relectures critiques du bibliste jésuite Paul Beauchamp au sujet du style de Vatican II,
dont ’exégéte catholique ose dire qu’il «ne force pas I’attention». Beauchamp pronait
une herméneutique de la rupture et de la créativité, qui se distinguait non seulement du
style conciliaire souvent convenu, mais aussi de la trés prudente «herméneutique de la
réforme» pronée aujourd’hui par Benoit XVI. Beauchamp relit avec style un texte comme
Dei Verbum, en poussant le Concile a aller plus loin, a sortir d’une certaine routine. Dans
la ligne de ses propres travaux, Nault en appelle a une lecture «déconstructive, critique,
transformatrice» (246) des textes conciliaires, lecture rendue possible par le message
biblique lui-méme. Mais sa proposition de surmonter le paradigme de la révélation par
celui du texte suscite 1’étonnement et la réaction d’Olivier Riaudel: autant le concept
d’autorévélation parait dangereux a ce dernier, en risquant de court-circuiter le moment
de la médiation, autant le passage par la lettre de I’Ecriture doit étre pensé comme la
trace d’un devenir de Dieu lui-méme au ceeur des réalités humaines. Christoph Theobald
insiste sur le pluralité des styles conciliaires, distinguant notamment les genres narratifs,
parénétiques, délibératifs et doxologiques: le corpus conciliaire s’avére alors marqué
par un rapport de complexité avec la tradition et avec [’histoire, il ne peut étre que
compromis toujours inachevé. La profondeur des analyses proposées par Theobald
se double d’une grande lucidité et d’un courage certain, comme on le voit lorsqu’il
souligne de «potentiel de violence» par lequel la régulation romaine risque de ne plus
concorder avec «une maniére évangélique de procéder» (286). Reprenant le tout en
fin de colloque, Benoit Bourgine traite notamment du théme des liens entre histoire et
modernité et note avec force que le Concile est a I'opposé d’un diagnostic pessimiste
sur une modernité décadente faisant place au relativisme (301); ¢’est M# Lefebvre qui
est mentionné ici, mais on pense a Joseph Ratzinger aussi, de toute évidence. En fin de
lecture, on se demande ce que visent exactement les auteurs avec cette notion de style.
S’agit-il d’un simple changement rhétorique, du passage a un autre genre littéraire, ou
bien, plus en profondeur, d’une rupture créatrice avec le conservatisme intra-catholique ?



BIBLIOGRAPHIE 371

Certains des auteurs osent désigner clairement que 1’enjeu n’est pas simplement le style,
mais sa libération, et donc la liberté méme de la pensée théologique en Eglise.

DEenis MULLER

LAURENT VILLEMIN (€d.), Des théologiens lisent le Concile Vatican II: Pour
qui? Pour quoi? (Theologocium. Facult¢ de théologie et de sciences
religieuses), Paris, Bayard, 2012, 197 p.

S’inscrivant dans les célébrations de Vatican II (1962-1965), cet ouvrage collectif
se concentre sur les liens entre le Concile et la théologie. Dans I’introduction,
Laurent Villemin souligne I’importance de la distinction établie par Benoit XVI entre
I’herméneutique de la discontinuité et celle de la réforme. La question est en effet posée
du «renouveau dans la continuité» et, selon I’expression fameuse de John O’Malley, du
«style» biblique et patristique du Concile, avec la posture fondamentale de I’Eglise que
ce style doit entrainer. Brigitte Cholvy montre, dans un premier chapitre, comment ce
renouveau dans la continuité est lié a une transformation de I’anthropologie théologique.
Emmanuel Durand s’attache ensuite a comprendre comme I’option fondamentale de Dei
Verbum, soulignant le don de soi du Dieu trinitaire, contribue a approfondir les liens du
mystére de la révélation et de I’histoire. Frangois Moog développe quant a lui le sens de
I’herméneutique de la réforme pour une ecclésiologie qui, loin de se situer dans la rupture
entre I’ancien modele hiérarchique et un modele de participation, travaille elle aussi
dans le sens du renouveau et prend en compte «la réforme comme réinvestissement de la
tradition». Dans la foulée, Jean-Louis Souletie soumet la notion de participation active
dans la liturgie a une reconstruction fine et subtile, montrant a la fois la continuité avec
les développements antérieurs de cette notion de participation (Dom Guéranger, Pie X,
Dom Lambert Beauduin, Pie XII) et son renouvellement profond a Vatican II. Geneviéve
Médevielle, de son coté, reconstruit I’évolution nuancée de la morale catholique, en
soulignant notamment combien [’apport d’un Bernard Hiring a été déterminant
au Concile. Les tensions entre 1’éthique autonome et 1’éthique de la foi — analysées
par ailleurs de maniére magistrale par Eric Gaziaux dans un ouvrage de référence
non mentionné ici — témoignent de la nécessité d’une nouvelle articulation entre une
éthique chrétienne puisée aux sources de I’Ecriture et les éthiques profanes. Henri de
la Hougue rappelle que les principaux textes faisant état du dialogue interreligieux (de
Lumen Gentium a Nostra Aetate en passant par Ad Gentes), s’ils admettent de maniére
neuve que «des membres des religions peuvent recevoir le salut» (142), s’appuient pour
I’essentiel sur des «positions théologiques trés traditionnelles» (doctrine patristique
des semences du Verbe, notion d’un salut par la foi implicite, vieille de deux siécles
déja). Sophie Ramond reconstruit le renouvellement biblique et exégétique effectué par
Vatican II, avec sa forte insistance sur I’unité des deux Testaments, un theme central dans
I"oeuvre de Paul Beauchamp comme dans les écrits de Joseph Ratzinger-Benoit XVI.
Denis Villepelet analyse les relations entre la conception conciliaire de la transmission
et le theme de ’autonomie des réalités terrestres: le renouvellement par la force de
I’Evangile est inséparable des développements de la culture moderne. Dans un chapitre
de conclusion, Jacques-Nogl Pérés, historien du christianisme et pasteur luthérien, donne
sa vision de la réception du Concile par les protestants, vision marquée par les contacts
étroits qu’il eut en son temps avec Oscar Cullmann; on peut regretter que d’autres points de
Vue ne soient pas pris en compte ici, qui montreraient le caractére beaucoup plus diversifié
et conflictuel de cette réception. En ce qui concerne I’ensemble de I’ouvrage, on saluera
son effort pédagogique soutenu pour vérifier la thése dominante de I’herméneutique de
la réforme pronée par Benoit XVI; le lecteur protestant reste cependant un peu sur sa fin



372 BIBLIOGRAPHIE

devant la prudence parfois excessive au sujet de la radicalité des changements requis pour
un véritable aggiornamento des Eglises dans le monde moderne.

DEeNIs MULLER

Hans-CHrisTorH. ASkaNI, CARLOS MENDOZA, DENIS MULLER, DIMITRI ANDRONICOS
(éds), Ou est la Vérité? La théologie aux défis de la Radical Orthodoxy
et de la deconstruction (Lieux théologiques, 45), Geneve, Labor et Fides,
2012, 358 p.

Cet ouvrage est issu d’un colloque organisé par la CUSO et les facultés de théologie
de Fribourg, Lausanne, Genéve et Neuchitel. La Radical Orthodoxy (RO) est devenue
un courant incontournable dans la théologie anglo-saxonne et prend a bras le corps la
question du rapport de la théologie a la postmodernité et a la sécularisation. Le livre
traite de la maniére dont celle-ci releve ce défi, les questions qu'elle souléve et les
réponses qu'elle apporte, cela de maniére a la fois ouverte et critique. — Le livre s’ouvre
par un texte de John Milbank, figure centrale de la RO, sur la raison, la philosophie et
la métaphysique, défendant un néoplatonisme contre la dualité gnostique de la science
opposée a la philosophie et a la théologie. Son texte est ardu du fait des trés nombreuses
allusions a des auteurs que le lecteur n'a pas sous les yeux: Scot et Damascene,
notamment. — Pierre Gisel et Shafique Keshavjee situent le débat dans la postmodernité
qu’ouvre la RO, l'un en posant le principe de I'historicité du christianisme, et l'autre
en interrogeant la remise en question du paradigme de la postmodernité qui serait,
selon la RO, matérialiste et nihiliste. Keshavjee pose clairement le probleme du cadre
dans laquelle toute pensée évolue et se construit; cadre remis en cause par la RO car
non spécifiquement chrétien. Eric Gaziaux retrace ensuite 'opposition de la RO & une
soumission de la théologie a la raison séculiére et ses dualismes, ainsi que son refus
de I’autonomie des sphéres profanes et religieuses, avant de critiquer I’aspect tres
tranché et rigide de la RO sur ces sujets, notamment en faisant appel a la pensée de
Walter Kasper. Xavier-Gravend-Tirole étudie pour sa part le positionnement de la RO
face au dialogue interreligieux, et conteste I’approche évangélisatrice du dialogue que
semblerait tenir Milbank d’apres son article «The end of Dialogue». Tout en tentant de
montrer l'intérét de ce mouvement, ces quatre auteurs soulignent pour la plupart I'exces,
sans doute en partie voulu par provocation, des théologiens de la RO, et mettent en
avant la nécessaire pondération pour ne pas risquer de jeter le bébé avec I'eau du bain.
— William Schweiker conteste le diagnostic de la postmodernité tel qu’il est vu par la
RO: il propose une autre approche de la société globalisée : non une dualité¢ orthodoxe
/ séculier, mais un ensemble de dynamiques de tous types, interconnectées entres elles.
Sa proposition est une autre lecture sociologique de la postmodernité, considérant cette
derniére comme non mortifére en elle-méme. Il conteste ainsi les présupposés de la
RO. A l'inverse, Frangois Dermange et Denis Miiller adhérent au diagnostic que la RO
fait de la postmodernité. Ainsi Frangois Dermange suggere qu'un dialogue pourrait, sur
cette base, étre fructueux entre la théologie protestante et la RO, bien que les réponses
a donner aux défis constatés dans la postmodernité soient sans doute différentes pour
les uns et les autres. Denis Miiller fait, pour sa part, une critique bien plus dure de la
RO et aboutit a la conclusion que, s’il peut partager cette critique de la postmodernité,
la RO ne lui semble pas apte a répondre aux défis de la théologie découlant de cette
critique, considérant la RO comme insuffisamment évangélique. — Hans Christoph
Askani construit pour sa part une autre proposition : contre la RO qui conteste totalement
le cadre «séculier» d’une philosophie en théologie, H.-C Askani utilise la philosophie
de la déconstruction (qui n’est, montre l'auteur, en fait pas totalement «séculiére», mais



BIBLIOGRAPHIE 373

entretient avec la religion un rapport complexe) pour une construction théologique
paulinienne sur [’homme et le temps. Dimitri Andronicos suit également ce chemin et
montre une possibilité d'utilisation enrichissante de la philosophie contemporaine, ici la
déconstruction, pour la théologie. Il part d’une confrontation sur le pardon entre Derrida
et Milbank pour en déployer les potentialités dans le contexte d’une éthique théologique.
— Anthony Feneuil interroge pour sa part la notion d’expérience philosophique chez
Bergson qui ne peut plus étre universelle et libre de tout contexte ou particularisme.
Celle-ci doit donc étre pensée, non a partir de la science dont les expériences sont
universalisables, mais de I’art incommunicable directement. L’expérience mystique
étant considérée comme un archétype de l'expérience philosophique; c’est donc la
fondation de la vérité et son universalité qui est interrogée ici. Ghislain Waterlot expose
des tensions soulevées par le développement d'une éthique de I’amour: le souci de soi
pour un soi dynamique et non simplement donné ; la gratuité du don, entre Derrida avec
le don a double inconnu et Mauss avec le systéme don / contre-don. Il aborde ensuite
les formes de I'amour, le rapport de I’amour a la raison, et enfin a Dieu, toujours en lien
avec ses remarques de départ sur le souci de soi et la gratuité du don. — Tristan Storme
expose Schmitt et Habermas avec leur compréhension de la modernité avant d'aborder
une éthique politique en lien avec leurs travaux ; alors que Marc Boss analyse la critique
du libéralisme politique d’Alasdair MacIntyre en se basant sur les travaux de Perreau-
Saussine et Stout. Les liens entre ces deux contributions et le sujet de I'ouvrage sont a
lire en filigrane quant aux sujets abordés: prétention a la vérité de la modernité avec
des normes universelles rationnellement déductibles, sécularisation, éthique politique,
critique de l'individualisme moral, thomisme et aristotélisme etc. La naissance et la
maturation de la RO peuvent ainsi étre remises dans un contexte historique, en lien avec
des débats préexistants. — La Radical Orthodoxy est peu connue en théologie francophone,
les travaux sur le sujet sont pratiquement inexistants, alors qu'elle représente aujourd'hui
un courant majeur en théologie anglophone. Ce livre vient ainsi combler un manque.
Cette étude ne se contente pas de présenter la Radical Orthodoxy, mais la met en vis-a-vis
avec d’autres perspectives théologiques contemporaines. L’objectif du livre n’est pas de
juger la Radical Orthodoxy mais bien d’en faire une analyse critique. Il permet ainsi de
comprendre les idées et méthodes de ce courant incontournable, tout en en montrant a la
fois des points faibles, des limites et des possibilités d'interconnexion: des possibilités
de rapports, émulations ou contradiction avec des enjeux théologiques plus connus. — Ce
livre permet de donner un éclairage ouvert, honnéte, mais néanmoins assez critique a la
RO, en la présentant a la fois dans ses critiques de la postmodernité, mais également dans
son contexte large: sociologique, historique, philosophique et théologique, en lien avec
d'autres courants contemporains. Les exemples et explications sur la déconstruction sont
particuliérement enrichissants quant a l'utilisation de la philosophie moderne en théologie,
de méme que I'analyse de la postmodernité et ses répercussions sur la théologie.

MATHIAS HASSENFRATZ

PeTER BECKER (€d.), Studienreform in der Theologie. Eine Bestansaufnahme
(Theologie und Hochschuldidaktik, Bd 2), Berlin, Lit Verlag, 2011, 185 p.

Ce recueil d’articles fait le point sur la situation des cursus d’études des facultés
de théologie catholique, avec des chapitres spécifiquement consacrés a I’Allemagne,
I’Autriche et la Suisse (ce dernier rédigé par Barbara Hallensleben, de Fribourg). Le
contexte général est celui de la réforme universitaire de Bologne, mais on sent un fort
souci des contributeurs de ce volume a s’élever au-dessus des contingences issues
de Bologne et a marquer I’autonomie et la singularité de ’approche catholique de
la théologie, non seulement au niveau des titres (universitaires ou canoniques), mais



Sciences
des religions

374 BIBLIOGRAPHIE

également quant a la conception méme des matieres et de la démarche théologique
comme telle. L’effort est louable et ’ouvrage utile. Mais 1’absence de comparaison
sérieuse avec les facultés d’autres confessions, protestantes notamment, rend la réflexion
quelque peu autarcique.

DENIS MULLER

MicHEL DENEKEN, ELISABETH PARMENTIER, Pourquoi précher plaidoyer
catholique et protestant pour la prédication (Pratiques, 25), Geneve, Labor
et Fides, 2010, 272.

Comment précher aujourd’hui a I’heure de la surinformation et dans un monde saturé
par une culture de I’image ? Cet ouvrage vise a répondre avec lucidité et précision a cette
question. Il s’ouvre par deux rappels d’histoires récentes. Le premier dresse un panorama
des principaux ouvrages homilétiques de Karl Barth a Manfred Josuttis en passant I’école
américaine dont les chefs de file sont Fred B. Craddock, David Buttrick et Thomas G.
Long. Le second tableau introduit la thématique par un rappel du réle de la prédication
dans I’encyclique de Benoit XV promulguée en 1917, Il montre également comment
Iindispensable homélie prend place dans un cadre ecclésial et prend toute sa valeur
lorsqu’elle est placée dans son écrin liturgique. En écho a ces rappels I’auteure indique
en quel sens une prédication, liée la Promesse divine peut avoir un rdle sacramentel et
comment elle ouvre sur une vie communautaire et cultuelle L’ouvrage se concentre
ensuite sur ce qu’il est convenu d’appeler I’homilétique matérielle, en décrivant quels
sont les contenus doctrinaux d’une prédication chrétienne: I’ceuvre du Pere se manifeste
par la solidarité du Fils présent aujourd’hui par son Esprit. Cette réflexion théologique
ouvre sur I’acte de précher. Ce point améne les auteurs a préciser les roles et les fonctions
des célébrants. La question délicate des ministéres ordonnés et ainsi abordée sans faux
fuyants. Apreés cette réflexion sur le statut des émetteurs, la réflexion se poursuit autour
des récepteurs de la prédication. Contrairement a un préjugé tenace les auditeurs de la
prédication ne représentent pas un «public» mais forment un peuple et une communauté.
L’écoute ne constitue pas seulement un acte passif mais elle présuppose au contraire une
contribution active et volontaire de I’écoutant. La prédication fragile passerelle entre une
communauté liturgique et un prédicateur peut remplir son office lorsqu’elle reste fidéle a
I’ensemble du donné des Ecritures. Par le jeu des intertextualités I’ Ancien Testament doit
prendre pleinement sa place dans une prédication chrétienne. La situation des auditeurs et
en particulier le vaste champ constitué par leurs expériences multiples constitue un autre
pole essentiel de la prédication. Mais cette derniére ne remplit pleinement son office
que si elle décentre 1’auditeur de lui-méme pour mesurer pleinement les implications
existentielles logées dans les textes bibliques Ouvrage cecuménique écrit a quatre mains
et qui dresse en finales les divergences et les convergences entre luthéro-réformé et
catholique autour de la prédication ce livre se présente comme un manuel d’homilétique
aussi incontournable que bienvenu.

FtLix MOSER

ISABEL DE ANDIA, La Voie et le Voyageur. Essai d’anthropologie de la vie
spirituelle, Paris, Cerf, 2012, 1022 p.

Ce gros ouvrage est le fruit d’un cours sur les étapes de la vie spirituelle que I’A. a
professé (sans date mentionnée) a I’Ecole cathédrale de Paris. L’intention premiére est



BIBLIOGRAPHIE 375

d’aborder, selon les enseignements et les perspectives spirituels hérités de vingt siécles
de christianisme, les péripéties et les combats intérieurs que I’homme en chemin (homo
viator selon la terminologie augustinienne) connait peu ou prou dans sa croissance jusqu’a
la taille de I’homme adulte (Eph. 4,13). Cette progression se fait selon un dynamisme
trinitaire qu’exprime un Irénée de Lyon lorsqu’il dit que «I’Esprit conduit I’homme au
Fils, le Fils au Pére et le Pere lui donne I’incorruptibilité». La matiére est distribuée en
six parties : la premiére présente Dieu comme origine et fin de I’homme, et la création de
I’homme a ["image et a la ressemblance de Dieu (Gn 1,26); la seconde envisage 1’appel
et la suite du Christ, source de la transformation de I’homme ; une troisi¢éme explore les
multiples dons de I’Esprit qui meuvent la liberté humaine, lui ouvrent la voie de la priére
et du discernement spirituel, la soutient et la console dans ses luttes. Dans les quatriéme
et cinqui¢éme parties, I’A., recueille les principaux enseignements que la tradition
patristique grecque et latine nous donne sur les sens spirituels, le sommeil et la veille,
I’écoute et le silence, le travail et le repos, le jeline et les nourritures, la pureté du cceur
et I’humilité, la charité, la virginité et la parentalité. La derniére partie, enfin, expose les
themes de la mort et de I’immortalité, vision de Dieu, béatitude et gloire eschatologique.
Telle est donc I’intention, aussi louable qu’intéressante. Et la réalisation ? Cet ouvrage
se présente malheureusement comme une compilation invraisemblable, dans laquelle se
suivent et se cotoient les citations les plus diverses tirées d’ceuvres de toutes les époques,
et les répétitions les plus inutiles. Chaque page du livre nous donne I’impression que
I’A. veut tout dire et ne dit plus rien de spécifique et de construit, car tout est dans tout
et réciproquement. Le langage méme de I’A. atteint le degré d’une forme de logorrhée
spirituelle imprudente parce que trop facile, alors méme que les themes étudiés sont
de premiére importance. C’est dire que le lecteur a plus de chance de se noyer dans ce
fleuve qui déborde de toutes part que de survivre en trouvant quelques repéres clairs pour
construire une existence & la lumiere de I’Evangile. Les notes ne font malheureusement
qu’accentuer le désarroi dans une surcharge d’informations sans liens profonds les
unes avec les autres. C’est avec regret et tristesse que nous devons écrire cela, car nous
attendions beaucoup de cet ouvrage.

JEAN BOREL

CYRILLE AILLET, Les Mozarabes, christianisme, islamisation et arabisation en
péninsule ibérique (IX*-XII° siécle) (Bibliotheque de la Casa de Velazquez
45), Madrid, Casa de Velazquez, 2012, 418 p.

Cette passionnante étude rompt pour la premiere fois le cloisonnement idéologique
des deux théses historiographiques contradictoires qui ont cours depuis longtemps au
sujet des mozarabes et du mozarabisme: la premiére, illustrée par Francisco Javier
Simonet, fait des mozarabes des «résistants de 1’intérieur, réfractaires a toute influence
islamique, afin de mieux réduire le role de I’Islam a une simple parenthése historique»,
la seconde, défendue encore récemment par Mikel de Epalza, veut prouver au contraire
que «l’Islam a absorbé sans peine cette communauté rétrograde, vidée de I’intérieur
par les conversions et les migrations». Si ces deux théses se rejoignent sur le fait que
I’exécution des quarante martyrs chrétiens de Cordoue, au milieu du IX* siecle, soit
un tournant décisif dans !’histoire du christianisme en al-Andalus, elles divergent
fondamentalement dans la compréhension qu’elles ont et I’interprétation qu’elles
donnent de la vie intellectuelle et quotidienne réelle des communautés et des générations
chrétiennes qui ont survécu jusqu’au XIV¢ siécle. Pour examiner a nouveaux frais I’impact
de I’Islam sur I’évolution des cultures chrétiennes en péninsule ibérique a travers le
prisme des mozarabes, et dépasser I’antagonisme des théses en présence, Cyrille Aillet
a repris a nouveaux frais et le plus minutieusement possible les documents et sources



376 BIBLIOGRAPHIE

a disposition: récits des chroniqueurs médiévaux, résultats des fouilles archéologiques,
analyses des nécropoles, vestiges d’églises et textes juridiques. Mais c¢’est surtout sur le
versant arabe de la culture chrétienne en al-Andalus qu’il s’est penché, sur le mouvement
littéraire de langue arabe qui, dés le IX¢ siecle, prit le relais immédiat de la production
latine. Méme s’il s’agit d’une littérature essentiellement religieuse faite de traductions
de textes préexistants, il s’y ajoute les nombreuses notes et gloses en arabe parsemant
les marges des manuscrits latins copiés durant le haut Moyen-Age et n’ayant jamais été
étudiées pour elles-mémes. A leur sujet, I’A. affirme qu’«elles sont dépourvues d’intérét
a I’échelle du simple échantillon et qu’elles ne prennent sens que réunies dans un
véritable corpus qui permet de rassembler une sorte de thésaurus linguistique, de mieux
appréhender les fonctions de ces marginalia, leur rapport au texte et a des préoccupations
intellectuelles plus larges» (p. 20). Si la nature éclatée et indirecte de ces sources en
rend donc I’interprétation délicate, elles obligent par ailleurs, et c’est la leur intérét, a
restituer non pas le portrait illusoire d’une population, mais le portrait d’une situation
d’interaction, dans laquelle, justement, émergent des discours identitaires, témoignant
d’une prise de conscience des évolutions sociales. A coté des inévitables discours de
repli face a une société qui, par conversions et alliances matrimoniales, attraction des
élites vers I’islam, érosion des ressources de la communauté par la fiscalité omeyyade,
devient massivement islamique, se fait alors jour une approche de la coexistence
plus ouverte qui «justifie I’adoption de I’arabe par son role de vecteur d’une culture
d’empire englobant les populations non-musulmanes. Cette appropriation s’appuie
sur une réfutation du dogme de I'i’gaz, conférant a 1’arabe le statut de langue révélée,
originelle et inimitable. Le relativisme linguistique de Hafs b. Albar remet en cause cette
hiérarchie au profit d’une théorie de la diversité et de 1’égalité des langues de culture,
soustrayant I’arabe au seul référent islamique pour en revendiquer un usage apostolique.
Cet orientalisme militant ne tourne pas le dos au modéle visigothique, mais le transpose
dans un cadre nouveau.» (p. 313). Il est intéressant de noter que, comme le fait I’A.,
c’est la reprise par ’apologétique arabo-chrétienne ibérique du théme nestorien de
I’Incarnation du Christ comme «voile» d’humanité qui fonde «un reflet supplémentaire
de ces relations intellectuelles (¢f. p.231s¢.). C’est dire, en conclusion, que I’effacement
de la production latine n’a nullement constitué le chant du cygne du christianisme en
al-Andalus, mais qu’il a au contraire annoncé I’émergence d’une culture de langue
arabe, dont les manifestations ont jalonné I’existence du mozarabisme jusqu’au début
du XTIV siecle. Telle est la démonstration essentielle de I’ouvrage, méme si nous avons
passé sur les importants mouvements de population du Sud au Nord et du Nord au Sud
de la péninsule ibérique qui ont marqué les différentes étapes de I’histoire et de la culture
des mozarabes. Une bibliographie compléte permet au lecteur intéressé de retrouver
I’ensemble des documents d’archives, manuscrits, sources arabes musulmanes, juives,
chrétiennes orientales, mozarabes et latines sur lesquelles I’A. s’est appuyé, ainsi que les
livres d’érudition récente consultés.

JEAN BOREL

Farip Up-DIN ‘ATTAR, Le langage des oiseaux. Manteq ut-Tayr, Introduction,
traduction et annotation de Manijeh Nouri (Patrimoines/Islam), Paris,
Cerf, 2012, 504 p.

Le Langage des oiseaux du poéte persan Farid ud-din ‘Attar est a la culture
islamique ce que le Cantique des Cantiques est a la Bible et la Divine Comédie de Dante
a la culture chrétienne: une ceuvre didactique et mystique absolument unique en son
genre et qui ne cesse, au cours des siécles, de marquer en profondeur les générations de



BIBLIOGRAPHIE 377

lecteurs qu’elle séduit. De ces trois ceuvres, la forme poétique originelle est si originale
et parfaite qu’elle résiste et résistera toujours a toutes traductions : non seulement aucune
d’entre elles ne peut prétendre étre définitive, mais les trois poémes exigent de chaque
nouvelle génération qu’elle fasse I’effort de s’en réapproprier le sens dans le langage qui
est le sien. Enfin, du Langage des oiseaux, comme du Cantique des Cantiques et de la
Divine Comédie, il faut dire ceci: on ne peut entrer que totalement dans chacune de ces
ceuvres qui se présente chaque fois comme le poéme le plus total qui ait jamais été écrit.
Ce n’est qu’en I’embrassant en son entier, par une lecture qui engage le corps, I’ame
et I’esprit, la détermination, ’amour et le désir, qu’on peut y percevoir la puissance et
la sagesse qu’il recéle. Le Langage des oiseaux raconte I’histoire de tous les oiseaux
du monde qui se réunissent un jour, éprouvant au plus profond de leur ame le désir
de rencontrer I’Etre supréme. Parmi eux, la huppe, toute expérimentée dans les voies
spirituelles qu’elle est déja, par I’art qu’elle a de leur désigner la beauté indescriptible
de Simorgh, I’oiseau «proche de nous et dont nous sommes éloignés», les entraine a
tout quitter pour partir vers le seul Etre qui mérite d’étre aimé et désiré. Dans ce long
parcours aux épreuves initiatiques et mystiques innombrables, il leur faudra franchir
sept vallées avant d’arriver au seuil de la demeure de Simorgh: les vallées du Désir et de
I’Amour, de la Connaissance et de la Plénitude, de I’Unicité et de la Perplexité et, enfin,
la vallée du Dénuement et de I’ Anéantissement. Mais tous n’arrivent pas au but: seuls
trente oiseaux (si morgh) pénétrent dans le mystére. Au terme du cheminement, c’est le
mystére de son propre soi-méme qui est ainsi révélé a I’dme anéantie. Par I’extinction
de soi, I’dme enivrée du pur amour rejoint I’Unique Désiré. Dans sa traduction, réalisée
sur la base de 1’édition critique du Manteq publiée par M. Shafi’i Kadkani & Téhéran en
2004, fruit de plus de trente années de recherches mettant en évidence les lacunes et les
imperfections des éditions précédentes en comparant plus de 500 manuscrits répertoriés,
Manijeh Nouri a d’abord eu le souci de respecter «avec la plus grande précision chacun
des 4724 distiques ainsi que les tournures stylistiques tres particulieres cheres a *Attar».
Dans cet esprit, poursuit-il, la méthode employée s’écarte de la composition en prose ou
tous les distiques paraissent liés en un fil continu. Quant aux notes qui I’accompagnent,
elles sont précieuses sur le plan lexical, linguistique, doctrinal et culturel, et permettent
de mieux cerner les intentions secrétes du Poéte. Une bibliographie des ceuvres de * Attar
en persan, des traductions frangaises, anglaises, italiennes, espagnoles et allemandes
consultées, des études, dictionnaires et encyclopédies qui ont un rapport étroit avec la
culture et la poésie persane, un index des mots persans les plus importants, des noms
historiques et lieux géographiques mentionnés font de cette publication la plus complete
a ce jour.

JEAN BOREL



	Bibliographie

