Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 4: "Une théologie inscrite dans les oppositions de la vie" : autour de la
figure de Gerhard Ebeling (1912-2001)

Artikel: La foi chrétienne a I'épreuve de la pertinence
Autor: Moser, Félix
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 319-334

~_ LAFOI CHRETIENNE
A ’EPREUVE DE LA PERTINENCE!

FeLix MoSER

Résume

Cette contribution expose les principales assertions du théologien Gerhard
Ebeling autour de la proclamation chrétienne, présentée par cet auteur comme
un «événement de parole». Dans le prolongement des propositions de ce
théologien et a l'aide de la théorie linguistique de Dan Sperber et Deirdre
Wilson?, cet article propose des critéres qui permettent de définir une commu-
nication pertinente de la proposition chrétienne. Finalement, |'auteur verifie
la présence de ces critéres dans une prédication, forme institutionnalisée
principale de [’ «événement de paroley. Cette mise a | 'épreuve sera effectuée
sur la base d’un sermon prononcé par Gerhard Ebeling a l’occasion du service
Junébre d’un enfant handicapé exécuté dans le cadre de la politique d’eutha-
nasie du Troisieme Reich.

«Précher le Christ concret signifie toujours précher dans
une situation concrete. [...] La raison du peu d’échos des
interventions de nos Eglises réside dans le fait qu’elles
restent @ mi-chemin entre les principes généraux et la
situation concrete. La détresse de I’Eglise est assurément
aussi celle des facultés de théologie. [...] Luther a su
composer dans un méme mouvement le traité du serf
arbitre et I’écrit sur les intéréts. Pourquoi ne pouvons-
nous plus faire pareil ? Qui nous fera voir Luther ?» °

1. Le cadre de ’exposé: le travail homilétique

La prédication, congue comme une parole orale, peut étre définie comme
une proclamation adressée au nom de Dieu a un auditoire appelé a déployer

' Cet article constitue une version revue de la contribution orale donnée dans le
cadre du colloque.

* D. SeerBer, D. Wison, La pertinence. Communication et cognition, trad.
A.Gerschenfeld et D. Sperber, Paris, Minuit, 1989.

* D. BONHOEFFER, Gesammelte Schriften, Band 5. 1924-1941 Erster Ergan-
zungsband. Seminare Vorlesungen Predigten, éd. E. Bethge, Miinchen, Chr. Kaiser
Verlag, 1972, p. 227. La citation mise en exergue conclut un cours dispensé durant le



320 FELIX MOSER

une spiritualité de ’écoute active. Elle constitue la partie centrale du culte*.
Comprise comme un commentaire des Ecritures lues & haute voix, elle demeure
la marque spécifique d’une compréhension réformée du culte. Elle vise a
rendre accessible le message central de I’Evangile pour tous, y compris ceux
et celles qui sont peu familiers de la culture et des codes d’une célébration
réformée (priéres, musique et chants). La référence aux Ecritures et la prédi-
cation renvoient aux deux caractéristiques de la tradition chrétienne: son
contenu d’une part et I’acte de transmission effectué hic et nunc d’autre part.
Le contenu de la tradition (appelé classiquement traditum), déja regu par les
anciens, doit a son tour étre regu par les générations suivantes. Le traditum
engendre donc I’acte de transmettre (actus tradendi). L'exégese et I’histoire
analysent les fradita avec les outils scientifiques a disposition (ceux de la
méthode historico-critique notamment) ; la théologie dogmatique et la théologie
pratique réfléchissent a la maniere d’eftectuer I’actus tradendi. Cette distinction
permet de réfuter ’idée regue d’une tradition exclusivement liée au passé. En
effet, en tant que véhicule des us et coutumes, la tradition ne se limite pas a une
réalité historique, mais elle s’imbrique également dans le présent. «Sans traditio
il n’y a pas d’esprit, pas d’étre-homme. Elle se développe principalement par
la voie naturelle, au sens propre, du langage, des meeurs, des lois humaines, de
la défense et de la transmission des valeurs culturelles. C’est un aspect vital de
I’éducation [...]. Méme a I’époque moderne, on vit en grande partie de cette
relation a I’histoire.»* Ainsi, sans lois, sans us ni coutumes, sans fétes et sans
significations données a ces derniéres, sans valeurs, la vie communautaire et en
société s’étiole. En perdant ses racines, I’étre humain ne perd pourtant pas le
besoin d’avoir des racines®. Le travail homilétique effectue la reprise, fidele dans
I’intention mais libre dans la forme, des Ecritures et des traditions chrétiennes.

Pour expliciter ce qui est en jeu dans le travail théologique en général, et
homilétique en particulier, Gerhard Ebeling élabore le concept d’«événement de
parole» (Wortgeschehen). Ce dernier peut étre défini a I’aide des traits suivants
que nous exposons ici de fagon distincte, méme si en réalité c’est I’interaction
entre eux qui permet de produire 1’événement de parole hic ef nunc.

a) L'événement de parole se référe aux Ecritures. Mais celles-ci ne
contiennent pas la Parole de Dieu, elles y renvoient. Car I’élément prépon-

semestre d hiver 1931/1932 intitulé «Die systematische Theologie des 20. Jh.». Ce cours
a été reconstitué d’aprés un sténogramme de J. Kanitz.

* Ce dernier peut étre compris comme le rassemblement des croyants qui espérent la
venue de Dieu dans I’écoute des Ecritures et dans le partage du sacrement de la sainte céne.

° Pour tout ce passage, nous nous inspirons librement de G. EBeLING, Théologie et
proclamation, trad. R. Delorenzi et L Giard, Paris, Seuil, 1972, p. 12-34, citation p. 15.
Voir également G. EBELING, Répondre de la foi. Réflexions et dialogues, éd. P. Biihler,
Geneve, Labor et Fides, 2012, p. 296.

® Voir a ce sujet C. LascH, Culture de masse ou culture populaire ?, trad. F. Joly,
Paris, Flammarion, 2011, qui affirme : «Le déracinement déracine tout sauf le besoin de
racines», p. 65.



LA FOI CHRETIENNE A L’EPREUVE DE LA PERTINENCE 321

dérant est bien I’événement compris comme une annonce décisive, qui vise
a produire un effet sur les auditeurs et partant de la sur la réalité. Battant en
breche 1’idée d’une séparation entre paroles et actes, Gerhard Ebeling souligne
les capacités performatives de la Parole’.

b) L’événement de parole exige pourtant une fidélité a la lettre des Ecritures.
En ce sens, le travail de I’exégese, qui se préoccupe de dégager les circons-
tances historiques ainsi que d’établir la vérité des faits et la compréhension
littéraire des textes, est essentielle pour déployer une juste compréhension de
la Parole. Cette quéte de la vérité et de la précision philologique est nécessaire
pour éviter que le texte soit fagconné a notre guise. Une lecture approximative
du texte risque de transformer celui-ci en simple surface projective. Pourtant,
a elle seule, cette fidélité a la lettre ne suffit pas. Les Ecritures sont appelées a
devenir énonciation d’une parole vivante. L’étre humain par lui-méme ne peut
eétre le seul auteur de cette parole. Seule I’illumination de 1I’Esprit permet que
ces textes anciens deviennent porteurs de sens pour aujourd’hui.

c¢) Cette annonce renvoie donc a ’attitude de réception et de confiance
de celui qui lit les textes bibliques. Gerhard Ebeling parle ici de «dimension
homologique». Ce terme qualifie la confession de foi; cette derniére s’ancre
essentiellement dans la christologie, que ce soit dans la relecture de la prédi-
cation du Royaume du Jésus terrestre, dans 1’interprétation des titres messia-
niques ou encore dans les énoncés kérygmatiques®.

d) L’événement de parole se réalise lorsque le lecteur se laisse interpréter
par le texte. Cette dimension passive est indispensable. L’exégete certes se
fait interpreéte du texte, mais le croyant et le prédicateur se laissent fagonner,
réformer par le dire du texte. La distinction entre phrase et €nonciation
constitue un présupposé essentiel de toute prédication. Qualifier la prédication
d’énonciation signifie que cette parole ne revendique pas seulement un statut
informatif, mais veut saisir celui qui s’y confronte dans sa réalité¢ de vie:
«La puissance de 1’événement de la parole consiste en ceci que cette parole
est capable de nous concerner jusque dans notre existence.»’ L’énonciation
révele, en plus du contenu sémantique, I’attitude propositionnelle de celui
qui la prononce. De plus, I’aspect énonciatif de la prédication se vit dans une
rencontre qui implique I’engagement du prédicateur et celui de I’auditeur. Elle
manifeste la posture adoptée a I’égard du contenu.

e) Dans cette perspective existentielle, I’événement de parole devient
annonce décisive pour ceux qui I’écoutent. En effet, il dévoile le vrai visage de
Dieu et indique la vérité sur la nature humaine. Il appelle chaque étre humain
a la libération et a la paix. «C’est ce que signifie un culte: les étres humains
glorifient Dieu et Dieu accorde sa paix aux humains et ces deux mouvements

" Voir G. EBELING, L essence de la foi chrétienne, trad. G. Jarczyk et L. Giard, Paris,
Seuil, 1970, p. 98.

¥ Voir G. EBeLiNG, Théologie et proclamation, op. cit., p. 121.

* G. EBELING, L 'essence de la foi chrétienne, op. cit., p. 216.



322 FELIX MOSER

forment justement un tout. C’est la gloire de Dieu d’établir le salut; et tout ce
qui mérite d’étre appelé salut et paix trouve son origine dans le fait que Dieu est
reconnu dans son droit.» '° Ainsi, pour Gerhard Ebeling, I’événement de parole
réside dans la justification de ’homme pécheur.

) La proclamation de la Parole ne se limite pas au cadre institutionnel de la
prédication, mais c’est dans ce contexte qu’elle s’effectue le plus souvent. Pour
comprendre I’articulation entre événement de parole et prédication, un autre
bindme est utile, a savoir celui de I’Evangile et de la religion. Historiquement,
le christianisme a pris une forme religieuse et le culte chrétien est devenu un
lieu parmi d’autres ou I’Evangile peut étre dit et regu.

g) L’événement de parole se faufile a travers les paroles humaines. 11 est
essentiel de maintenir le terme de paroles pour les raisons suivantes: d’abord
il manifeste que Dieu se communique sur un mode dialogique et de recon-
naissance réciproque ; la parole délivre d’une compréhension métaphysique de
Dieu et du repli de la foi dans la sphére de 'intériorité!'. Ensuite cette parole
est comprise comme extérieure a 1’étre humain, et seule cette extériorité permet
une nouvelle compréhension de soi. La Parole de Dieu se donne a lire comme
une donation antérieure dépassant 1’étre humain. Le point de rencontre entre
cette Parole et I’étre humain réside dans la conscience comprise comme lieu
d’écoute de la volonté de Dieu.

h) La radicale prise en compte de I’historicité de 1’étre humain induit une
compréhension spécifique de 1’individu. Ce dernier n’est pas un étre isolé,
mais il est inséré d’emblée dans un réseau de relations. Il trouve sa pleine
identité dans un jeu de reconnaissances qui articule son intériorité avec son
extériorité. Il est placé devant plusieurs instances: il est en situation forensique.
Il est appelé a se reconnaitre lui-méme dans sa force et ses faiblesses face a
Dieu, face a lui-méme, face aux autres, face a la société et face au monde '*. La
situation forensique désigne une structure anthropologique fondamentale, une
forme dans laquelle viennent se couler différents contenus d’expériences, soit
de consonance, soit de dissonance avec la réalité. Ces expériences culminent
dans la possibilité d’étre exprimées dans le langage. Bien plus, «l’existence
humaine est elle-méme de condition langagiére. En effet, elle est de part en
part Sprachlichkeit 3.

" G. EBeLING «Die Notwendigkeit des christlichen Gottesdienstes», in: Wort und
Glaube. Dritter Band. Beitrdge zur Fundamentaltheologie, Soteriologie und Ekklesio-
logie, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1975, p. 533-553, en particulier p. 542
(trad. tirée de: G. EBELING, Répondre de la foi, op. cit., p. 168).

'"" Voir D. BONHOEFFER, Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité,
Geneve, Labor et Fides, 1973, p. 289.

12 Ce terme désignant ici toutes les grandeurs: la nature ainsi que les puissances
obscures qui indiquent que I’étre humain est dépassé par plus grand que lui. Sur ce
point, voir G. EBELING, Luther. Introduction a une réflexion théologique, trad. A. Rigo et
P. Biihler, Geneve, Labor et Fides, 1983, p. 164.

" G. EBELING, Répondre de la foi, op. cit., p. 297.



LA FOI CHRETIENNE A L'EPREUVE DE LA PERTINENCE 323

i) La multiplicité des paroles humaines qui sont susceptibles de renvoyer a
la Parole de Dieu est marquée du sceau de I’ambivalence, exigeant de I’auditeur
un travail d’interprétation et d’appropriation. Dans sa dogmatique, Gerhard
Ebeling indique une typologie de ces paroles humaines qui peuvent devenir
Parole de Dieu. L’étre humain peut d’abord recevoir une parole qui dévoile
les contradictions inhérentes a son dire et a son faire (Widersprechen): sa
perception spontanée de Dieu, des hommes et du monde est contredite. Ensuite,
les jeux de langage humains sont aussi habités par la promesse (Versprechen):
I’étre humain est capable de s’engager lui-méme envers Dieu et envers autrui,
et il se place en situation d’attente a 1’égard de son prochain. Enfin, le dernier
jeu de langage de cette typologie ouvre sur la thématique de la correspondance
(Entsprechen): les hommes cherchent a répondre aux aspirations de leurs
contemporains; dans les échanges de la vie humaine, I’homme est appelé a
assumer ses responsabilités devant et avec autrui; il doit exercer les taches qui
correspondent aux talents et aux possibilités qui lui sont donnés par Dieu .

J) La parole de la prédication est appelée a éclairer I’ensemble des situa-
tions humaines en tenant compte des différents contextes dans lesquels elle
est proclamée. Mais elle est appelée a les ressaisir a partir de la situation
fondamentale comprise comme I’étre devant Dieu. Méme si nos contemporains
rejettent ou masquent cette réalité fondamentale de I’étre devant Dieu, celle-ci
n’en demeure pas moins pertinente. Les contradictions et les oppositions
qui tissent la trame de nos vies doivent étre mises a jour dans la prédication.
Cette parole est en prise sur la situation, autrement dit: cette parole concrete
constitue le défi méme de la pertinence. Le théologien doit constamment veiller
a ne pas oublier la situation des auditeurs. C’est la raison pour laquelle il nous
faut cerner maintenant la notion de contexte.

2. La notion de contexte, premiére approche

En lisant les définitions classiques du contexte, nous nous rendons compte
que ces derniéres soulévent deux questions, celle de I’extension du contexte et
celle des parametres pris en compte pour le définir.

La question de I’extension peut étre illustrée par une image. Lorsque
quelqu’un jette un caillou dans un lac, 'impact de chute de celui-ci dessine un
certain nombre de cercles concentriques. Il en va de méme avec le contexte:
nous pouvons avoir une conception large du contexte, par exemple la terre que
nous habitons, ou nous pouvons au contraire nous focaliser sur une conception
étroite, par exemple I’interaction verbale entre deux personnes'.

" Voir G. EBeLING, Dogmatik des christlichen Glaubens. Band I, Prolegomena.
Erster Teil, Der Glaube an Gott des Schipfer der Welt, Tubingen, Mohr Siebeck, 4°€éd.,
2012, p. 189-190.

' Le contexte ne doit pas étre confondu avec I’environnement verbal appelé parfois
co-texte. Ce dernier désigne les échanges qui précédent et suivent directement I’énonce.



324 FELIX MOSER

La question des parametres nécessite un développement plus détaillé. En
effet, la notion de contexte est abordée de fagon trés différente s’il s’agit d’une
analyse de type linguistique, anthropologique, sociologique ou psychologique.
Bornons-nous a mentionner ici les types de contexte en lien avec notre théma-
tique.

Le contexte socio-économique indique le lieu de production du discours
et la situation des auditeurs. De ce point de vue, notre discours est déja
contextualisé. Ce point devenu lieu commun pour la recherche comporte
deux conséquences dont il faut bien mesurer les implications. Premi¢rement,
aucun discours théologique ne peut prétendre a la vérité absolue. Le discours
prononceg est toujours relatif, marqué précisément par les multiples parametres
qui forment le contexte. La quéte de la vérité, qui anime tout le geste homilé-
tique, est une tiche impérieuse, mais son résultat est nécessairement partiel.
Secondement, la remarque de bon sens qui souligne qu’il faut mettre les choses
dans leur contexte est a la fois nécessaire et insuffisante. Nécessaire, car nous
ne rendons pas justice a un propos si nous le sortons de son contexte d’énon-
ciation, et plus particulierement si nous isolons une formule en la détachant
du co-texte qui est le sien. Insuffisante, car, contrairement a une idée regue,
parler signifie aussi créer du contexte. En effet, parler donne un certain cadre
a la situation, soit en la décrivant le plus objectivement possible, soit en la
banalisant, soit encore en la dramatisant.

Le contexte cultuel et culturel montre que toute prédication est placée
dans un cadre donné, marqué par une culture (en I’occurrence occidentale et
européenne) et un cadre liturgique qui met en scene les rapports entre Dieu et
les étres humains. Les participants, et les célébrants en particulier, ne parlent
pas exclusivement de Dieu ou sur Dieu, mais bien, sous forme invocative, a
Dieu. Mais ces mentions objectivement observables concernant le contexte de
la prédication ne doivent pas masquer les paramétres de type plus cognitif.
Dan Sperber et Deirdre Wilson donnent a la fois une définition ample et
précise du contexte: «L’ensemble des prémisses utilisées pour I’interprétation
d’un énoncé (hormis la prémisse de base selon laquelle I’énoncé en question
a €té produit) constitue ce que I’on appelle le contexte. Un contexte est une
construction psychologique, un sous-ensemble des hypotheses de 1’auditeur
sur le monde. Bien entendu, ce sont ces hypotheses, et non 1’état réel du monde,
qui affectent I’interprétation d’un énoncé. Ainsi défini, un contexte ne contient
pas seulement de I’information sur I’environnement physique immédiat ou
sur les énoncés précédents: des prévisions, des hypothéses scientifiques, des
croyances religicuses, des souvenirs, des préjugés culturels, des suppositions
sur 1’état mental du locuteur sont susceptibles de jouer un role dans 1’interpré-
tation.» '®

' D. SPERBER, D. WILSON, La pertinence, op. cit., p. 31. Pour la suite de cet article,
lorsque nous citons cet ouvrage, nous indiquons la page entre parenthéses dans le corps
du texte.



LA FOI CHRETIENNE A L’EPREUVE DE LA PERTINENCE 325

Il existe un lien entre le contexte et la pertinence des propos tenus. La
pertinence qualifie la capacité du discours a étre ajusté a un contexte et a étre
en prise sur le réel. Les expressions quotidiennes «tu ne pensais pas si bien
dire», «c’est bien amené», «c’est fort a propos», «cela tombe a pic» traduisent
cette capacité de pertinence consistant a trouver les mots justes au bon moment
dans un lieu déterminé. Cela nous conduit a analyser maintenant la théorie de
la pertinence.

3. La théorie de la pertinence

L’ouvrage de Dan Sperber et Deirdre Wilson consacré a la pertinence
porte le sous-titre «Communication et cognition». Ces deux auteurs proposent
une conception nouvelle des régles qui président a 1I’énonciation en se basant
sur les recherches des sciences cognitives. L’étre humain est considéré non
seulement comme un étre parlant, mais également comme un étre capable de
traiter I’information qu’il veut donner et qu’il regoit. Les lois mises a jour dans
ce livre sont opératoires pour la pensée en général et pour la pragmatique de la
communication en particulier. Le principe de pertinence sert d’outil heuristique
permettant de mieux comprendre ce qui se passe dans les différentes formes
de communication humaine. Il vise également a aider ceux qui communiquent
a réaliser une communication réussie, autrement dit a se servir des degrés de
pertinence permettant de convaincre leurs auditeurs.

Les processus de la communication sont décrits habituellement selon la
métaphore du code. Un locuteur donné encode une information qui est ensuite
décodée par un auditeur. Cette opération fonctionne grace a un canal qui
transmet un certain nombre de signaux. Or ce modele dominant n’est en réalité
qu’une hypothése qui demande a étre complétée par un autre modele. Plus
précisément: ce «processus de communication codée n’est pas autonome, il
est subordonné au processus inférentiel» (p. 262). Les auteurs définissent ce
processus de la fagon suivante : «Un processus inférentiel a pour point de départ
un ensemble de prémisses et pour aboutissement un ensemble de conclusions
qui sont logiquement impliquées ou, au moins, justifiées par les prémisses»
(p. 27). «L’inférence est le processus au terme duquel une hypothese est admise
comme vraie ou probablement vraie sur la base d’autres hypothéses dont la
vérité certaine ou probable était admise au départ. L’inférence est donc une
forme de fixation de croyances» (p. 107). L’inférence présuppose que I’infor-
mation n’est pas univoque, puisqu’elle implique la production et I’interpré-
tation d’indices qui permettent de déceler si I’auditeur a bien compris ce que
le locuteur voulait dire. Cette notion d’indices renvoie a la thése d’un savoir
mutuel partagé. L’ exemple suivant illustre la nécessité d’un tel savoir. Je le tire
du film La cité de la peur. Le policier se présente a un journaliste en disant:
«Bonjour, je m’appelle Karamasov», et il ajoute devant I’étonnement de ’autre::
«Aucun rapport, je suis fils unique». On voit sur cet exemple que la réplique



326 FELIX MOSER

ne peut étre comprise que par ceux qui ont connaissance de 1’ceuvre correspon-
dante de Dostoievski. Et nos auteurs ont donc raison de dire que la thése du
savoir mutuel partagé n’est pas applicable a tous les cas. Devant cette évidence
d’un savoir mutuel qui n’est que partiellement partagé, le contexte joue un role
déterminant dans le processus d’interprétation. La aussi, un exemple permet
d’illustrer ce qui est en jeu. Si un douanier demande a quelqu’un: «Avez-vous
quelque chose a déclarer ?», et que la personne répond: «Oui, on se les geler,
ce dernier commet volontairement ou non une inférence inadéquate. Et I’on
comprend beaucoup mieux alors pourquoi un «des problemes centraux de la
théorie pragmatique est de décrire comment ’auditeur trouve pour chaque
nouvel énoncé un contexte qui permette de le comprendre» (p. 32).

La communication inférentielle renvoie a une double intention: celle
de communiquer une information et celle de vouloir la communiquer. La
distinction entre intention informative et intention communicative est impor-
tante, car elle met en lumiére deux aspects de la communication (voir p. 50).
D’une part, elle montre que I’intention informative peut étre appréciée de diffé-
rentes manieres par 1’auditeur. Par exemple, 1’énoncé «Il n’y a plus de pain»
peut étre considéré comme un constat, comme un reproche, voire comme une
invitation a se rendre a la boulangerie. C’est dire que le locuteur doit fournir en
méme temps que son énonce une certaine interprétation de celui-ci. Pour lever
malentendu et ambiguité, I’auditeur doit a son tour fournir a son interlocuteur
des hypothéses interprétatives. De plus, la communication peut étre réussie
méme si elle ne suit pas forcément les lois de la logique déductive. Voici un
exemple qui illustre bien ce point. Des parents disent a leur enfant: «Va te laver
les dents», et I’enfant répond «Je n’ai pas sommeil». La réponse de 1’enfant
est pertinente dans la mesure ou elle fait appel a des prémisses connues de
part et d’autre, et qu’elle a un effet informatif sur les parents, celui de dire
I’intention de I’enfant qui veut prolonger la soirée. «L’inférence non-démons-
trative [dont nous venons de donner un exemple] peut étre comprise [comme]
une forme d’imagination réaliste soumise a des contraintes adéquates. Si tel
est le cas, on devrait considérer une inférence non-démonstrative comme étant
réussie ou non, efficace ou non, plutét que comme étant logiquement valide ou
non.» (p. 109) Or, pour étre pertinente, une information doit interagir avec le
contexte. Empruntons un exemple de non-pertinence contextuelle a nos auteurs
(voir p. 184): si nous écrivons ici et maintenant «vous dormez profondément»,
nous livrons une information non pertinente pour vous qui étes en train de lire
cet article. L’ impertinence de cet énoncé nous ameéne au cceur de la théorie de
ces deux auteurs. En effet, ces derniers explicitent que certains énoncés sont
plus pertinents que d’autres parce qu’ils produisent plus d’effets contextuels
que d’autres (voir p. 187).

Outre le fait qu’elle soit référentielle, la communication se doit également
d’étre ostensive. Autrement dit, elle doit manifester qu’elle veut déclencher chez
son auditeur un stimulus qui met en route un processus cognitif. Pour comprendre
cela, il faut rappeler que Dan Sperber et Deirdre Wilson revisitent la notion méme



LA FOI CHRETIENNE A L’EPREUVE DE LA PERTINENCE 327

de langage qui est considéré par eux comme un outil approprié de I’information
(voir p. 257). Dans la perspective ou 1’étre humain est aussi caractérisé par le
fait qu’il traite de I’information, il est intéressant de voir comment il opére. De
fagon générale, les auteurs raisonnent en termes d’effets et d’efforts. Pour éviter
le reproche trop facile d’utilitarisme, il faut rappeler que nous sommes bien dans
le cadre d’une théorie de la communication et de la cognition. Ce qui intéresse
les auteurs, c’est de savoir quelles sont les procédures que I’esprit humain met en
ceuvre pour comprendre autrui. Dans cette perspective, une sorte de loi du moindre
effort e de I’efficacité du traitement de I’information est envisagée. Cette loi ne
peut €tre saisie que dans la mesure ou 1l existe des «conditions comparatives» qui
permettent d’évaluer si I’effort est moindre ou au contraire considérable. D’ou
les principes suivants mis a jour par les auteurs : «Condition comparative I : une
hypothese est d’autant plus pertinente dans un contexte donné que ses effets
contextuels y sont plus importants. Condition comparative 2: une hypothese
est d’autant plus pertinente dans un contexte donné que 1’effort nécessaire pour
I’y traiter est moindre» (p. 191). En d’autres termes, une information efficace
sera donc celle qui aura demandé le moins d’effort a I’auditeur pour lui apporter
quelque chose de relativement nouveau.

4. Les critéres de pertinence d’un discours

Les critéres qui suivent s’enchassent les uns dans les autres. Nous les
présentons ici non pas sur un mode hiérarchique, mais sur un mode pédago-
gique. lIs sont interdépendants et interagissent dans tout discours construit. La
construction d’un discours consiste dans 1’art de les agencer de telle sorte que
I’ensemble du discours suscite 1’adhésion d’un auditoire donné.

a) Premier critere : susciter ['attente d’autrui

Le premier pas pour rendre pertinent un discours réside dans la capacité du
locuteur a «requérir I’attention d’autrui» (p. 7). Ce point mérite d’étre releve
pour la prédication tant il est vrai qu’il s’agit de montrer en quoi la question
de Dieu peut étre une question pertinente : «Une hypothése est pertinente pour
un individu a2 un moment donné si et seulement si elle est pertinente dans au
moins un des contextes accessibles a cet individu a ce moment.» (p. 218)
Dans le contexte global qui est le ndtre aujourd’hui, I’interrogation autour de
I’existence de Dieu apparait & beaucoup comme superflue. La citation ci-dessus
indique que nous devons permettre a autrui de faire le lien avec ses propres
représentations. Il en va alors de clarifier les présupposés autour des images de
Dieu ainsi que la compréhension que notre interlocuteur a de I’étre humain. De
plus, la pertinence du message chrétien est évaluée a I’aune d’autres discours
(religieux ou non). Cela signifie, au plan cognitif, que nos auditeurs mettront en



328 FELIX MOSER

ceuvre un principe de comparaison en fonction des effets contextuels produits.
La visée de la proclamation chrétienne est d’introduire une nouvelle compré-
hension de soi et de son environnement. Or, si le message délivré apparait
comme ultra connu, autrement dit s’il ne fait que reformuler une banalité, son
effet contextuel sera considéré comme nul.

b) Deuxieme critere : étre en prise sur le sens commun

La communication chrétienne doit €tre en prise sur le sens commun.
Autrement dit, elle doit s’ancrer dans ce que les €tres humains, dans leur
majorité, expérimentent dans leur vie et dans la maniére qu’ils ont de concevoir
leur existence. Il en va ainsi pour le prédicateur de rejoindre les auditeurs la
ou ils se situent au plan de leurs croyances, de leurs représentations, de leurs
valeurs, voire de leurs opinions. Le verbe «étre en prise» mérite pourtant d’étre
explicité plus avant. Le prédicateur, au moment ou il rédige son texte, doit
également garder a ’esprit les conditions socio-économiques des diverses
personnes qui composent |’auditoire, son propre positionnement dans la société
ainsi que le réle conféré par ses auditeurs. Ces prémisses «anciennes» doivent
étre prises en compte si nous voulons amener une nouvelle manicre de se
comprendre. Le prédicateur ne peut faire entendre la voix de I’Evangile que
si les auditeurs peuvent I’intégrer dans leur monde. Ce point est d’autant plus
important aujourd’hui que la connaissance du christianisme est en miettes et
empreinte de préjugés. Si la prédication formule des assertions qui apparaissent
en totale contradiction avec le sens commun, le message peut étre considéré
comme non explicité, autrement dit: il n’aura pas d’effets contextuels.

¢) Troisieme critere: faire preuve d’impertinence

Les auteurs cités remarquent que chacun peut «étre pertinent en exprimant
des hypothéses non-pertinentes, a condition que le fait de les exprimer soit
lui-méme pertinent» (p. 185). Or n’est pas impertinent qui veut ! Car si nous
nous contentons, sans préparation rhétorique, de formuler des propos qui
heurtent nos auditeurs, les effets contextuels de notre discours n’affecteront pas
leur univers de pensée. Ceux-ci les rejetteront au nom de la loi de I’économie
de 1’effort mis en lumiére plus haut. La maniére méme dont les Evangiles
procedent nous met sur la voie d’une stratégie d’inférence qui peut amener
des ruptures (donc contrarier les idées regues de I’auditeur) tout en gardant
la cohérence d’ensemble du discours. Un exemple biblique illustre ce point.
Dans la parabole des ouvriers de la onziéme heure (Mt 20,1-16), I’auditeur est
d’abord entrainé dans la réalité de tous les jours : il s’attend a ce que les ouvriers
soient rémunérés en fonction de leur travail effectif. Or I’évangéliste entraine
une rupture d’inférence importante: le salaire versé a ceux qui ont travaillé



LA FOI CHRETIENNE A L’EPREUVE DE LA PERTINENCE 329

une heure est le méme que pour ceux qui «ont supporté le poids du jour et
la grosse chaleur» (Mt 20,13). La parabole ouvre la voie vers une compré-
hension inédite: il est possible de rémunérer les étres humains non pas selon
leur mérite, mais selon leur besoin. Relevons que les ouvriers de la premiére
heure re¢oivent bien la part qui leur était Iégitimement due. Ils ne sont donc pas
lésés directement, puisque rien ne leur est enlevé. Ce qui est touché, c’est le
sentiment d’injustice. Et cette reconsidération cognitive ouvre sur la compré-
hension d’un Dieu bienveillant et renvoie a une dimension éthique appelant a
mettre en ceuvre un christianisme concret.

d) Quatrieme critere: la prise en compte de la situation concréte
des auditeurs

Aucun contexte ne se donne a lire comme une série de paramétres que nous
pourrions simplement nommer et décrire et sur lesquels nous pourrions ensuite
agir. Le concret renvoie aux contextes changeants de 1’existence, tels qu’ils
se présentent dans le flux de la vie. L’étre humain est placé devant une série
«d’oppositions de la vie», autrement dit de tensions, de conflits, de loyautés,
de décisions a prendre devant différentes tiches. Mais le concret renvoie
¢galement aux attentes et aux espoirs face a soi-méme et face a autrui. Il se
présente comme un ensemble enchevétré, une sorte de pelote de laine emmélée
dont il est bien difficile de tirer les fils pour en tisser une théorie. Le concret
comporte a mon sens une part d’imprévus. Du point de vue théologique, nous
rendons justice a la concrétion du christianisme au moment ou la parole du
Christ et la vie s’interpénetrent, se mélent, se rencontrent mutuellement et pour
ainsi dire se rencontrent en se faisant violence !7. A strictement parler, le prédi-
cateur ne peut pas se mettre a la place des auditeurs; il ne peut pas précher le
concret, mais il doit, pour ses auditeurs, ouvrir la voie vers leur situation et les
amener a agir dans leur propre contexte.

e) Cinquieme critére . la participation de I’ auditeur

La parole chrétienne ne se veut pas une sorte de supplément qui viendrait
saupoudrer la vie de quelques bribes de vertu ou de sentences de sagesse. Or la
complexité du concret exige aussi que I’Evangile ne soit pas transformé en loi,
enune parole figée. Précher directement et impérativement le concret conduirait
a précher la loi et non plus I’Evangile. Ce qui est en jeu dans la prédication, ce
n’est pas de précher du concret mais d’inviter les gens a passer eux-mémes au

' Voir pour ce paragraphe et le suivant, G. EBELING, «Fundamentaltheologische
Erwigungen zur Predigt», in: Wort und Glaube. Vierter Band. Theologie in den Gegen-
sdtzen des Lebens, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1995, p. 554-573, en parti-
culier p. 571 (traduction libre).



330 FELIX MOSER

concret. Cette question ouvre sur une thématique connexe mais spécifique: la
prédication politique qui mériterait un traitement particulier. L’ancrage de la
situation politique est essentielle, comme nous le verrons dans I’extrait de la
prédication Ne méprisez aucun de ces petits. Pourtant la prédication ne doit pas
étre confondue avec un discours politique. Dieu ne doit pas devenir la caution
ou le préte-nom d’idées politiques. L’exemple des chrétiens allemands sous le
régime hitlérien doit nous servir de garde-fous.

f)  Sixieme critére : la force des effets poétiques

La théorie de la pertinence remet en cause et prolonge partiellement les
recherches autour du performatif. Pour mémoire, cette théorie indique que
certains €nonces, prononceés dans un cadre et des circonstances déterminés,
ont la capacité de produire des actions. Par exemple, une parole qui licencie
quelqu’un est hélas suivie d’un effet clair. La théorie simple et lumineuse du
performatif peut étre condensée dans la formule de John Langshaw Austin:
«Quand dire c’est faire» '®. Elle a souvent été reprise en théologie, car elle
permet d’expliciter la force de la parole hébraique comprise comme action
créatrice, par exemple dans les récits de la Genése. De fagon productive, elle
permet également d’expliciter de fagon opératoire un certain nombre de verbes
liés a des actions rituelles et liturgiques, a condition de les comprendre comme
actes de parole indirects. L’officiant renvoie a Dieu dans une communication
de type échoique (voir p. 357). Outre leur valeur propositionnelle, les actes
de langage se caractérisent par un effet illocutoire qui vise a transformer une
attitude, un savoir, un statut social ou religieux. Or cet effet transformateur,
appelé en termes techniques le perlocutoire, est fortement connoté par le
contexte. Décontextualiser une cérémonie baptismale ou une bénédiction
nuptiale, en les sortant de leur cadre, rend les performatifs employés inopé-
rants. Il est donc plus juste de parler d’actes institutionnels ayant une valeur
performative. De plus, la théorie du performatif — outre un certain nombre
de problemes de classement — enferme la capacité performative du langage
dans un certain nombre d’actes bien définis. Selon Dan Sperber et Deirdre
Wilson, les pionniers de I’analyse performative ont commis |’erreur de rabattre
du plan théorique au plan pratique la classification qu’ils avaient opérée (voir
p. 366). Une chose est d’opérer une typologie des actes de langage, une autre
de dire que cette typologie joue un réle indispensable dans la communication
ordinaire. Cette critique est décisive pour la pertinence du christianisme, car
les paroles performatives ne se limitent pas aux actes qui ont une structure
grammaticale ad hoc et un contexte institutionnel adéquat. L’effet contextuel
n’est pas construit sur le modele linaire simple, sur une relation directe de cause
a effet, mais les jeux de langage, en particulier les allusions et I’exploitation

' J. L. AustiN, Quand dire, c’est faire, trad. G. Lane, Paris, Seuil, 1970.



LA FOI CHRETIENNE A L'EPREUVE DE LA PERTINENCE 331

de I'information d’arriere-plan ainsi que le style employé, peuvent amener
I’auditeur & reconsidérer son ancienne vision du monde.

5. Vérification sur une prédication de Gerhard Ebeling

Pour illustrer a la fois les criteres de pertinence et 1’élargissement de la
théorie de la performativité, nous aimerions conclure par un exemple de prédi-
cation dont I’auteur n’est autre que celui dont nous célébrons cette année le
centieme anniversaire de la naissance. Gerhard Ebeling 1’a prononcée alors
qu’il était jeune pasteur dans la paroisse de Berlin-Hermsdorf, le 17 juillet
1940. Des parents, dont le fils avait été euthanasié en raison d’un handicap,
firent appel a lui a I’occasion du dépdt public de 1’urne funéraire °.

Avant d’entreprendre sa prédication, 1’auteur se renseigne avec précision
non seulement sur la situation de la famille, mais aussi sur la situation politique.
[l recueille des témoignages d’autres parents dont les enfants ont été victimes
d’un aspect de I’idéologie mise en place par le nazisme, a savoir I’eugénisme. 11
apprend alors une des conséquences de ce programme : I’euthanasie des handi-
capés. Mais, dans sa prédication, le jeune pasteur ne se lance pas dans le genre
littéraire de la plaidoirie, revétant les accents d’un procureur qui remettrait
frontalement en cause le scandale de ces morts. Une des raisons majeures de
cette maniére de faire se trouve dans la situation historique dans laquelle vivent
Gerhard Ebeling et sa communauté. Leur appartenance a I’Eglise confessante
les met réellement en danger. La prudence s’impose donc, car tous risquent
d’étre mis en prison, voire d’étre déportés et exécutés. Cette prudence présente
un atout littéraire et pragmatique important: I’effet contextuel obtenu est
maximal, car le prédicateur fait appel a un implicite trés présent mais qui ne
peut étre formulé directement. Ainsi il répond a un des criteres de pertinence :
il n’entre pas en contradiction totale et frontale avec le nazisme, ce qui aurait
eu pour effet de le faire taire ; de plus, cela lui évite I’écueil de faire du christia-
nisme le préte-nom a une action politique.

Face au scandale des circonstances de la mort de cet enfant, Gerhard
Ebeling préfere le chemin des allusions directes et indirectes. Ainsi le choix du
texte biblique est déja révélateur. En effet, le verset: « Gardez-vous de mépriser
aucun de ces petits. Car, je vous le dis: aux cieux leurs anges voient sans cesse
la face de mon Pére qui est aux cieux» (Mt 18,10), utilise I’arriere-plan des
parents (et de bien des auditeurs). Il prend en compte radicalement la situation
des personnes. Il touche un aspect qui leur est bien connu : celui du mépris total
manifesté par le régime envers des petits, malades et handicapés, mépris qui

" Voir G. EBELING, Prédications illégales. Berlin, 1939-1945, trad. Robert GENTON
et P. Biihler, Genéve, Labor et Fides, 1997, p. 109-114. Cette prédication a été lue avec
les participants du colloque. Les remarques conclusives ci-dessous tirent bénéfice des
remarques des participants, nous tenons a les remercier pour cette lecture commune.



332 FELIX MOSER

conduit a I’an€antissement des personnes concernées. A cet égard, Gerhard
Ebeling fait preuve d’impertinence, puisqu’il choisit un texte biblique qui prend
exactement le contre-pied de I’eugénisme mis en place par les autorités d’alors.
I1 le fait en utilisant les prémisses communes aux participants, sans pour autant
exprimer un avis qui résonnerait comme une critique ou un ordre a suivre,
Face au mépris des plus faibles, le texte biblique constitue en lui-méme déja
une prédication. Il ouvre sur une transformation cognitive fidéle a I’Evangile
et cette transformation trouve un écho tres fort aupres de ceux et celles dont on
vient justement de mépriser I’enfant.

Gerhard Ebeling tient compte, dans son choix, de deux réalités contex-
tuelles: d’une part celle du contexte politique large (celui d’une Allemagne
en pleine guerre, d’une Allemagne dont le régime nazi, en 1940, déployait sa
propagande et ses actions meurtrieres y compris pour nombre d’Allemands),
et d’autre part un contexte de communication plus étroit (celui d’une famille
placée devant un déces subit). Des le début de sa prédication, ces deux contextes
sont pris en compte, d’une part, par le choix du texte biblique, comme nous
venons de le voir, et d’autre part, face a la détresse des parents devant le déces
de leur fils. En effet, Gerhard Ebeling rejoint I’attente premiere de ceux-ci:
il rend justice a leurs sentiments de tristesse, de colére, d’incompréhension
et d’injustice. Le déces n’est pas celui de quelqu’un qui est rassasié de jours,
la famille n’a pas pu accompagner le défunt dans les derniers instants de sa
vie, I’annonce du déces par simple écrit, la déréliction de la famille, tous ces
aspects sont explicités, amenés au langage, permettant ainsi une toute premicre
prise de distance. Par ces mots, le jeune pasteur résume bien ce que vivent les
parents : «dans la perte qui vous atteint de maniére aussi soudaine et pleinement
inattendue, vraiment comme un éclair tombant du ciel, toutes (...) les consola-
tions humaines font défaut» (p. 112).

Le prédicateur ne craint pas ensuite de mener I’interrogation théologique
jusqu’au bout. En effet, il demande avec courage si cette mort, et surtout les
circonstances inadmissibles dans lesquelles elle s’est déroulée, peut vraiment
étre la volonté de Dieu. Pour répondre a cette interrogation douloureuse, le
jeune pasteur va introduire une rupture d’inférence qui devrait aider les parents
a entrer dans le travail de deuil. L’auteur leur propose de quitter une vaine
rumination : «Mais nous ne sommes pas rassemblés ici pour nous creuser la téte
et ruminer ce qui est arrivé; la parole de Dieu nous est bien plutot proclamée
Jusque dans les ténebres et nos vaines ruminations.» (p. 112) Quelques lignes
plus loin, I'invitation se fait plus pressante encore, puisqu’elle est exprimée
sous forme impérative. «Nous sommes ici interpellés: laissez donc toutes vos
ruminations et écoutez ce que Jésus-Christ en pense. Fermez vos yeux avec
leurs visions des choses et laissez-vous montrer comment Jésus-Christ les
voit. Ne vous épuisez pas dans I’effort d’en venir a bout, mais laissez-vous
dire comment Jésus-Christ en vient a bout.» (p. 112) La mention du role et
de I’ceuvre de Jésus-Christ renvoie a la dimension échoique citée dans nos
critéres de pertinence. Cette dimension dévoile ici toute sa force. Ce n’est pas



LA FOI CHRETIENNE A L'EPREUVE DE LA PERTINENCE 333

avec sa volonté que I’homme vient a bout de sa colére et de son ressentiment.
Les formules passives attestent d’une compréhension théologique de la conso-
lation. Sans I’aide extérieure de Dieu, les endeuillés ne peuvent pas venir a
bout de leur peine. Ce statut de la volonté remise a sa juste place constitue
certainement une des originalités théologiques de la prédication. Elle fait toute
la différence avec les consolations habituelles.

Pour ouvrir la voie 4 I’Evangile dans ce contexte douloureux de la mort
injuste de leur fils, Gerhard Ebeling affirme: «Pourtant, c’est d’autre chose
que je dois parler et témoigner: que Jésus s’engage en faveur de ces petits, en
faveur de nous les petits.» (p. 113) Cette rupture de style et de pronom s’ouvre
par un adverbe adversatif et s’énonce a la premiére personne du singulier. Le
pasteur s’engage lui-méme et indique le rdle qui lui est dévolu: il est le témoin,
un témoin tenu par une nécessité transcendante. En effet, cette expression doit
étre comprise ici au sens paulinien d’une nécessité impérieuse, d’un appel sans
réplique possible. Le pasteur répond a un mandat impératif qui lui a été confié.
Il doit. Le mandat du Christ doit étre poursuivi par les disciples aujourd’hui.
«C’est pourquoi nous avons aussi a témoigner de I’ceuvre du Christ, en ne
méprisant aucun de ces petits, en n’abandonnant pas ceux que le Christ a
acceptés et pour lesquels il est mort, mais en prenant parti, dans I’amour et
le sacrifice, pour les malades, les faibles et les sans-droits.» (p. 113) Cette
dimension éthique est fortement liée a une induction existentielle et spatiale,
et la conjonction étroite frappe par son réalisme: «Qu’ainsi, par la parole du
Christ, celui qui est méprisé comme petit par le monde et qui se trouve ici
devant nous en cendres dans I’urne, devienne lui aussi grand et qu’il nous
apparaisse dans une lumiére nouvelle.» (p. 113) L’impertinence évangélique
apparait ici avec vigueur dans I’inversion entre les petits et les grands.

Conclusion

Pour éviter que la théorie de la pertinence soit comprise comme une loi
ou que son application soit pergue comme une tache impossible, il est utile de
rappeler la passion et la joie qui peuvent naitre de la communication dans une
prédication. Et pour ce faire, nous ne connaissons pas plus grand maitre que
saint Augustin?,

Car telle est la force d’un esprit affectueux et sensible que, lorsque nos auditeurs
sont touchés par notre parole et nous par le fait que nous les instruisons, nous ne
faisons plus qu’un. C’est comme si nos auditeurs parlaient par notre bouche et si
nous, en leur personne, apprenions, si I’on peut dire, ce que nous enseignons. —
N’est-ce pas ce qui arrive lorsque nous montrons a des gens qui ne les avaient encore
jamais vus des endroits riches et magnifiques, en ville ou a la campagne, devant

* SAINT AUGUSTIN, Philosophie, catéchése, polémique, (Euvres, t. llI, Paris,
Gallimard, 2002, p. 179.



334

FELIX MOSER

lesquels nous passons avec indifférence parce que nous les voyons tous les jours ?
Leur joie de voir ces nouveautés fait renaitre la notre, et plus ces gens nous sont
chers, plus I’affection qui nous unit nous fait porter un regard nouveau sur ce que
nous avons pris ’habitude de voir. — Mais si nous avons fait quelque progrés dans la
contemplation des choses belles, nous ne voulons pas pour autant que ceux que nous
aimons se réjouissent et admirent ce qui n’est qu’ouvrage de la main des hommes ;
nous voulons, au contraire, qu’ils élévent leur esprit vers I’art et I’intention de leur
auteur, et en viennent a louer et admirer le Dieu créateur de 1’univers, ce qui est la
fin la plus féconde de la charité. — A plus forte raison, donc, il nous faut nous réjouir
quand des gens viennent pour apprendre sur Dieu ce qu’il faut apprendre, et nous
renouveler au contact de leur esprit nouveau, de sorte que si I’habitude a refroidi
notre fagon de précher, I’écoute d’auditeurs tout nouveaux lui rendra sa chaleur.



	La foi chrétienne à l'épreuve de la pertinence

