Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 4: "Une théologie inscrite dans les oppositions de la vie" : autour de la
figure de Gerhard Ebeling (1912-2001)

Artikel: La parole efficace chez Gerhard Ebeling et Paul Ricceur
Autor: Romele, Alberto
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 305-318

LA PAROLE EFFICACE
CHEZ GERHARD EBELING ET PAUL RICGEUR

ALBERTO ROMELE

Résumeé

Le but de cette intervention est de mettre en dialogue les pensées de
Paul Ricceur et de Gerhard Ebeling a partir du concept de parole efficace.
La premiere partie entreprend de montrer, notamment a travers les lectures
riceeuriennes d'Ebeling dans les années 1960 et 1980, que le théologien
allemand est plus «barthien» que le philosophe frangais en ce qui concerne
le mouvement herméneutique de la distanciation. Dans la seconde partie, la
question se pose, a travers une confrontation plus indirecte entre les deux
auteurs, de savoir dans quelle mesure Ricceur est plus «barthien» qu’Ebeling
par rapport au mouvement contraire de [’appropriation. Dans sa conclusion,
["auteur avance la thése selon laquelle Ebeling serait plus cohérent que Riceeur
dans sa réflexion autour de la parole efficace.

Introduction

La notion de parole efficace est implicitement au cceur des deux confé-
rences données par Ricceur et Ebeling respectivement en 1986 et 1993 a
I’occasion de la collation d’un doctorat honoris causa en théologie, a 1’Uni-
versité de Neuchatel précisément. Ricceur présente un tel concept sous la forme
d’une «crise de la foi», dans le sens bultmannien du terme!. A vrai dire, le
philosophe frangais n’aborde la question que dans les toutes derniéres lignes
de son intervention, avec des formules telles que «on ne peut ici que parier et
espérer» ou encore «en dépit de 1’absence de consensus et de conviction [...],
une chance inédite est ouverte au renouvellement», formules qui suggérent la
possibilité d’un passage a travers les crises régionales décrites tout au long
de son discours?. Ebeling, quant a lui, parle dans sa legon de Iefficacité de la
Parole comme puissance de la Parole de Dieu. La notion est introduite dés le
départ par le biais d’un dialogue avec Luther, selon lequel la Parole dégage «le

' Cf. R. Burtmann, «La crise de la foi», in: lb., Foi et compréhension, t. 1, Paris,
Seuil, 1970, p. 375-394.

* P. Riceur, «La crise: un phénoméne spécifiquement moderne?», Revue de
théologie et de philosophie, 120° année (1988), p. 1-19, citations p. 19.



306 ALBERTO ROMELE

caractere d’une dynamique bien précise, a savoir celle d’une inversion, d’un
contre-mouvement, d’un changement, d’un renversement»®. Le théologien
allemand est pourtant bien conscient du fait que le dialogue avec Luther ne
peut se faire qu’a distance et qu’il faut donc faire passer, comme il le fait en
effet dans un second temps, le tournant herméneutique de la Réforme par les
voies des Temps modernes. La théologie herméneutique ne doit pas «conduire
hors de la réalité qui nous entoure, mais plutot nous conduire en elle et sur le
bon chemin a travers ellex» *.

Dans les deux cas, 1l ne s’agit donc aucunement de se détourner immédia-
tement de 1’activité de ’homme, de sa volonté d’interprétation, vers la seule
Parole de Dieu qui (nous) interprete. Ricceur a accentué de maniere notoire
la distanciation qui préceéde toute appropriation. Bien que dans les catégories
théologico-herméneutiques, cette méme distanciation ne soit pas opérée par
I’homme, mais, en se référant a nouveau a Bultmann, par «1’action de Dieu [qui]
est opposition a I’hommey, cette opposition dévoile en méme temps un point
d’attache ou d’appropriation qui est ancré en ’homme®. Chez Ricceur comme
chez Ebeling, il s’agit donc plutot d’articuler I’événement de parole avec un
processus d’interprétation, selon les deux directions, distinctes et néanmoins
articulées, de I’herméneutique théologique et de la théologie herméneutique®.

L’herméneutique théologique est le processus que I’interpréte entreprend,
a travers son interprétation, vers le référent-limite qui constitue, dans le cas
de I’herméneutique biblique, ce que Ricceur nomme le «Royaume de Dieu».
En revanche, la théologie herméneutique montre les effets, théologiques plus
qu’ontologiques, du retour du référent sur I’interprete, a travers son interpré-
tation, retour qui en détermine la conversion et les décisions’. Comme 1’écrit
Ricceur en citant Ebeling : dans le premier cas, il s’agit d’aller «jusqu’au bout

> G. EBELING, «L herméneutique entre la puissance de la Parole de Dieu et sa perte de
puissance dans les Temps modernes», Revue de théologie et de philosophie, 126¢ année
(1994), p. 39-55; repris dans: G. EBELING, Répondre a la foi. Réflexions et dialogues,
Geneve, Labor et Fides, 2012, p. 97-117, citation p. 100.

Y Ibid., p. 116.

> R. BuLtMANN, «Rattachement et opposition», in: Ib., Foi et compréhension |,
op. cit. (note 1), p. 500-516, citation p. 502-503. Cf. P. BUHLER, «Ricceur’s concept
of distanciation as a challenge for theological hermeneutics», in: J. VERHEYDEN,
T.L. HETTEMA, P. VANDECASTEELE (éds), Paul Riceeur. Poetics and Religion, Leuven,
Peeters, p. 151-165, surtout p. 160.

¢ Cf. W. NeTHOFEL, Theologische Hermeneutik. Vom Mythos zu den Medien,
Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1992. Nous partageons avec cet auteur une
telle distinction mais nous partageons avec Ebeling le refus de I’hypothése de I’auteur
selon laquelle il faut rejeter la théologie herméneutique en tant qu’un avorton de la
modernité et embrasser la seule herméneutique théologique comme chemin du mythe
aux médias (Cf. G. EBELING, «L’herméneutique entre la puissance de la Parole...», art.
cit. [note 3], p. 99).

7 Cf. respectivement «Paul Ricceur et I’herméneutique biblique» et «A 1’écoute
des paraboles: une fois de plus étonnés», in: P. Ric@&ur, L herméneutique biblique.
Présentation et traduction par F.-X. Amherdt, Paris, Cerf, 2000, p. 147-255 et 256-265.



LA PAROLE EFFICACE CHEZ EBELING ET RIC(EUR 307

d’une écoute de ce livre [la Bible], comme d’un livre parmi les autres», pour
le rencontrer et le reconnaitre, dans le second cas, «comme Parole de Dieu» 2.
La parole efficace serait alors ce renversement radical de perspective, d’une
herméneutique théologique a une théologie herméneutique, au sens d’une
interprétation manifestant I’événement qui suscite a son tour une autre inter-
prétation, de telle maniére que «I’actif se renverse en passif: au lieu de devoir
maitriser |’effort d’interprétation, I’étre humain peut maintenant se recevoir
interprété»®.

Or, notre hypothese de travail est que la critique que Ricceur formule a
I’égard de la théologie herméneutique d’Ebeling porte précisément sur la
notion de parole efficace. Selon la perspective ricceurienne, le théologien se
serait precipité vers elle du point de vue de la distanciation mais n’aurait, en
fin de compte, pas assez dit d’elle au niveau de 1’appropriation. Dans une
premiere partie, il faudra donc montrer, notamment a travers les interpréta-
tions ricceuriennes d’Ebeling, comment celui-ci s’avere plus «barthien» que
le philosophe frangais a I’égard de la distanciation. Puis, dans une seconde
partie, nous tenterons de montrer, par une confrontation plus indirecte entre les
deux auteurs, dans quelle mesure Ricceur s’avere plus «barthien» qu’Ebeling
par rapport au mouvement contraire de I’appropriation. Dans la conclusion de
notre intervention, nous tenterons d’étayer la thése selon laquelle Ebeling, a
y regarder de plus prés, serait sous certains aspects plus cohérent que Ricceur
dans sa réflexion sur la parole efficace.

1. La distanciation

L’intérét de Ricceur pour la théologie herméneutique d’Ebeling se concentre
notamment sur deux périodes charniéres de sa pensée, dans la seconde moitié
des années 1960 et dans la seconde moiti¢ des années 1980. Sa connaissance
de I’ceuvre du théologien, il faut le dire, restera toutefois limitée au premier
volume de Wort und Glaube'. En 1966, le philosophe donne un cours a 1’Ins-
titut protestant de théologie de Paris avec le titre L herméneutique a Ebeling,
dont seul le plan est conservé aux archives du Fonds Riceeur. En 1967 et en
1968, deux articles quasiment jumeaux sont publiés respectivement dans les

¥ P. Ric&ur, «Herméneutique philosophique et herméneutique biblique», in: Ip.,
Du texte a l'action. Essais d’herméneutique 11, Paris, Seuil, 1986, p. 119-133, citation
p. 128.

® P. BUHLER, «L’interpréte interprétéy, in: P. BUHLER, C. KARAKASH (€ds), Quand
interpréter ¢ 'est changer. Pragmatique et lectures de la Parole, Genéve, Labor et Fides,
1995, p. 236-262, citation p. 258.

' G. EBELING, Wort und Glaube, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) (1960)
19673, P. Ricceur a lu différents articles de ce recueil, partiellement dans I’original
allemand, partiellement en traduction anglaise (Word and Faith, London/Philadelphia,
SCM Press/Fortress Press, 1963).



308 ALBERTO ROMELE

revues Foi-Education et Cahiers du Centre protestant de 1'Ouest'!. A cette
époque, Ricceur se montre moins soucieux de prendre position par rapport a
la théologie herméneutique que d’en dégager certains présupposés. Présent de
fagon sporadique dans les travaux ricceuriens des années qui suivent, Ebeling
réapparait plus fortement dans les réflexions sur la conscience développées par
Ricceur dans la dixieme et derni¢re de ses Gifford Lectures de 1986. Dans ce
second dialogue, le philosophe développe une critique sévere a 1’égard de la
démarche ebelingienne.

A notre avis, ce changement de perspective n’est pas seulement le résultat
extrinséque de deux contextes différents. 1l est sans doute vrai que dans le
premier cas, il s’agissait surtout de vulgariser la théologie d’Ebeling et que,
vingt ans plus tard, il fallait plutét la questionner. Toutefois, ce changement
est également la conséquence intrinseque de la radicalisation que le concept
de distanciation a subie progressivement chez Ricceur. A ce propos, il faut se
souvenir qu’en 1969, le philosophe avait publié Le conflit des interprétations,
son premier recueil d’essais d”herméneutique '%, ol la question des symboles
jouait encore un réle important, tandis qu’en 1986, lors de la parution de son
deuxiéme recueil d’articles d’herméneutique Du texte a l’action'?, ce sont
plutot les textes qui sont au centre de ses réflexions. Entre-temps, Ricceur avait
renoncé aux symboles, en faveur des métaphores et des narrations, soulignant
que les symboles appartiennent & des domaines de recherche trop distants
et surtout qu’ils mélangent dangereusement le niveau du langage avec une
dimension qui n’appartient pas au langage '*. Si Frangois-Xavier Amherdt a vu
trés justement dans la préface de Ricceur au Jésus de Bultmann de 1968 «un
des textes fondateurs de son herméneutique biblique» ', nous suggérons que la
confrontation avec Ebeling a, elle aussi, joué un role nullement marginal sur
la voie de son attention & "Ecriture. Ce qui pouvait apparaitre au Ricceur des
années 1960 comme un bon compromis entre le «divin» Barth et I’«humain,
trop humain» Bultmann, ne le satisfera plus vingt ans plus tard, Ricceur ayant
entre-temps parcouru plusieurs voies du sens.

Le «premier» Ricceur apprécie surtout deux aspects de la théologie hermé-
neutique ebelingienne. Premiérement, Ebeling met, comme 1’avait déja fait
Luther au XVI* siécle, la parole a la place de 1’ontologie, et donc la relation a
la place de la substance. Bien qu’il soit critique en d’autres endroits a 1’égard
de la réduction qu’opérent les théologiens de la parole de Dieu de la révélation
a I’«idéalisme de 1’événement de parole», le philosophe frangais aura toujours

""" «Ebeling», Foi — Education, 37¢ année, 1967, p. 36-57; «L’événement de la
parole chez Ebeling», Cahiers du Centre protestant de |'Ouest, 9° année, 1968, p. 23-31.

'* Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, Paris, Seuil, 1969.

' Cf. ci-dessus, note 8.

14 P. Ric@UR, «Parole et symbole», Revue des sciences religieuses, 49° année (1975),
p.- 142-161, surtout p. 142-143.

" F.-X. AMHERDT, L herméneutique philosophique de Paul Riceeur et son importance
pour ['exégése bibligue, Paris, Cerf, 2004, p. 354.



LA PAROLE EFFICACE CHEZ EBELING ET RIC(EUR 309

plus d’affinités avec ceux-ci qu’avec les théologiens du «réalisme de I’évé-
nement d’histoire» a la Pannenberg '°. Comme dans le cas paradigmatique des
reliques pour les catholiques, les médiations substantielles risquent en effet de
passer indemnes a travers |’ histoire, sans impliquer aucun processus d’interpré-
tation. Deuxiemement, Ricceur apprécie le fait que, chez Ebeling, I’événement
de parole soit, pour ainsi dire, immédiatement redoublé. Contrairement au
concept plus marquant d’Ereignis, qui revient souvent chez Ernst Fuchs, le
terme allemand de Geschehen utilisé par Ebeling peut se traduire selon Ricceur
tantot comme «événementy, tantdt comme «procés» ou encore mieux, comme
«échéance» : «lorsque nous disons que la parole est échue, c’est qu’il s’agit
d’en refaire une nouvelle échéance; je crois que c’est cela qui est au fond de
la pensée d’Ebeling»'’. Négativement, cela signifie que la théologie herméneu-
tique renonce a revendiquer une valeur absolue, qu’elle soit psychologique,
anthropologique ou cosmologique, en acceptant la sécularisation en tant que
conflit des interprétations rivales. Positivement, dans un sens plus profond du
terme, la sécularisation ceuvre a une situation nouvelle, dans laquelle «il n’y a
qu’une seule herméneutique, et elle est entiérement profane, et c’est dans cette
profanité [...] qu’il va falloir retrouver [...] la spécificité de la parole de Dieu» '®.
Une idée que Ricceur, soit dit en passant, partage entiérement quand il fait
’effort de comprendre le cas spécifique de I’herméneutique biblique comme
un cas paradigmatique pour toutes herméneutiques.

Dans un tel «monisme langagier», le probléme devient alors celui de
réadmettre la spécificité de la Parole de Dieu, sans reconstituer ni le dualisme
barthien ni la réduction existentiale bultmanienne, mais en gardant les particu-
larités des deux référents, Dieu et ’homme. Ebeling, écrit Ricceur, propose de
le faire a I’aide de la notion de parole efficace:

Nous pourrions dire que nous serions en face d’une parole de Dieu dans la mesure
ou nous serions en face d’une parole qui institue une compréhension de soi, une
compréhension d’autrui qui engendre une histoire, et par conséquence qui est
vivante, qui est efficace parce que ce serait une parole qui engendrerait I’homme. "

Afin de rendre compte d’un tel concept, Ebeling s’appuierait, selon le
philosophe frangais, sur certains éléments qui superposent Luther au «second»
Heidegger, comme I’idée que comprendre n’est jamais comprendre le langage,
mais comprendre a travers le langage, ou encore que le principe du sola
scriptura doit étre compris a la lumiére de cet autre principe herméneutique
de la Réforme selon lequel I’Ecriture est «interpréte d’elle-méme (sui ipsius
interpres)». Si la Parole développe d’elle-méme sa propre compréhension,

' Cf. P. Ric&ur, «Herméneutique de I’idée de Révélation», in: Ip., Ecrits et
conférences, t. 11: Herméneutique. Textes rassemblés par D. Frey, N. STRICKER, Paris,
Seuil, 2010, p. 197-269, citation p. 210.

"7 P. Ric&ur, «Ebeling», art. cit. (note 11), p. 43-44.

' Ibid., p. 44,

" Ibid., p. 47.



310 ALBERTO ROMELE

alors ce n’est pas nous qui parlons mais plutot la parole, sous la forme de
I’Ecriture, qui (nous) parle, selon la célébre formule heideggérienne «la parole
parle (Die Sprache spricht)». Le mérite majeur de cette démarche, nous dit
Ricceur, est d’ouvrir la voie pour une pensée beaucoup moins subjectiviste,
sans pour autant annuler le role du sujet, étant donné que celui-ci reste tout de
méme le destinataire de la Parole . En d’autres termes, Ebeling aurait tracé, aux
yeux de Ricceur, les contours d’une Parole instauratrice de liberté, une formule
qui ne rejoint pas par hasard le titre d’un article du philosophe frangais publié
en 1966 2!, En effet, ¢’est précisément dans cette contribution ainsi que dans la
publication jumelle «Autonomie et obéissance», ou Ebeling et Fuchs sont d’ail-
leurs explicitement cités, que I’auteur fait ’effort considérable de «tirer toutes
les ressources d’une théologie de la parole» ?. Le philosophe insiste ici sur le fait
qu’événement et sens ne s’excluent pas mutuellement, car un événement «n’est
pas simplement une coupure dans le temps, une irruption, mais c’est une sorte de
cristallisation de sens» #*. Ricceur partage donc, a cette époque, le souci ebelingien
d’articuler I’événement de la Parole de Dieu avec un processus d’interprétation
et il en partage aussi, en bonne partie, la solution. C’est avant tout la Parole de
Dieu qui (se) dit, a travers les Ecritures, a I’homme et qui, comme le symbole,
donne a penser, selon la maxime herméneutique augustinienne, anselmienne et
barthienne qui souligne qu’«il faut croire pour comprendre».

Quand Riceeur revient sur la théologie d’Ebeling, en particulier concernant
la question de la conscience (Gewissen) a la fin des années 1980, il faut avant
tout se souvenir qu’entre-temps, 1’adage herméneutique dont Ricceur a fait
sa devise est devenu «interpréter plus, pour comprendre mieux»**. Le souci
de I’articulation entre processus d’interprétation et événement de parole,
ontologique ou théologique, reste sans doute un des pivots de sa pensée, mais
les passages du symbole a la métaphore, et de celle-ci a la narration, sont a
comprendre comme des réponses dans lesquelles le moment de 1’analogie se
trouve de plus en plus repoussé. En résumé, pour le «second» Ricceur, Ebeling
ferait intervenir trop t6t la parole efficace, avant que I’homme lui-méme n’ait pu
prendre la pleine responsabilité et la liberté de son écoute ou de son refus. Par
rapport au concept ebelingien de Gewissen, Ricceur se montre plus soucieux de
marquer une différence et une distance entre le coram seipso et le coram deo,
entre lesquels, dit le philosophe, Ebeling voit une plus grande continuité:

2 Jbid, p. 46.

' Cf. P. Rickur, «La Parole, instauratrice de liberté», Cahiers universitaires
catholiques, 10° année (1966), p. 493-507.

2 P. RIC®UR, «Autonomie et obéissance», Cahiers d’Orgemont, 59° année (1967),
p. 3-31, citation p. 3.

% Ibid., p. 17. Cf. aussi les deux articles intitulés «Evénement et sens», publiés
respectivement dans Archivio di filosofia, 41/2 (1971), p. 15-34, et dans: J.-L. PetiT
(éd.), L 'événement en perspective, Paris, Ed. de 'EHESS, 1991, p. 41-56.

2 P. Ric®UR, Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995,
p.51.



LA PAROLE EFFICACE CHEZ EBELING ET RIC(EUR 311

[Ebeling] a certes raison de dire que, dans la bona conscientia, I’homme chrétien se
réjouit que l’Evangile soit communiqué comme un word event [...]. Il a également
raison d’affirmer que dans cette communication se réalise I’opposition entre Evangile
et Loi [...]. C’est pourtant ailleurs que je mettrais pour ma part I’accent principal. Si le
salut est word event, la communication de cet événement de parole ne va pas sans une

interprétation du réseau symbolique entier que constitue le donné biblique. >

La foi chrétienne, selon le Ricceur des années 1980, ne consiste pas a
dire que c’est Dieu qui nous parle et par conséquent nous engendre. Le «soi
mandaté» moderne est plutdt le résultat de ’articulation entre 1’autonomie de
la conscience et la symbolique de la foi®®. Finalement, selon cette perspective
ricceurienne, Ebeling n’aurait pas assez entretenu la tension créatrice entre
événement et processus, en dissolvant trop rapidement, comme dit Werner
G.Jeanrond, «la dialectique entre interprétation et révélation dans une synthése
théologique qui s’inscrit dans la tradition protestante de la théologie de la
Parole»?’. La conscience, de méme que I’Ecriture, en termes d’herméneu-
tique biblique, sont moins un principe d’/nstanz qu’un lieu anthropologique
de Distanz, sans lequel «la “justification par la foi” resterait elle-méme un
événement marqué par un radical extrinsécisme» %,

Pour justifier son point de vue, Ricceur a recours ici a une lecture bultma-
nienne de la notion de syneidesis chez Paul, en se montrant pour une fois,
symptomatiquement, plus «bultmannien» que Bultmann lui-méme. Selon le
philosophe frangais, Bultmann n”hésiterait pas a situer la conscience paulinienne
parmi les concepts anthropologiques qui font partie de la structure formelle de
I’existence humaine avant qu’intervienne 1’événement de la foi. Dans le texte
auquel Ricceur fait ici référence, Bultmann traite en effet de la syneidesis dans
la partie dédiée aux concepts anthropologiques, en la définissant comme un
«phénomene de ’homme en général» et plus précisément «la connaissance
de I’homme au sujet de sa propre conduite» *°. Toutefois, il ne manque pas de
souligner tout de suite que chez Paul «le lien avec I’instance transcendante est
I’essentiel de la syneideisis [...]. C’est justement dans la syneidesis, par rapport
a une puissance qui lui est transcendante, que se constitue le moi comme a
chaque fois le mien.»3°

C’est donc autour du concept de distanciation que se joue, a notre avis,
toute la distance entre Ebeling et le «second» Riceeur. Au ceeur dogmatique de

% P. RICEUR, «Le soi “mandaté”. Oh my prophetic soul !», in: Ip., Amour et Justice,
Paris, Seuil, 2008, p. 75-110, citation p. 98.

% Ibid., p. 99.

7 W. G. JEANROND, Introduction a |'herméneutique théologique, Paris, Cerf, 1995,
p. 219.

*# P. Ric&UR, «Le soi “mandaté”», art. cit. (note 25), p. 93.

* R. BuLtmanN, Theologie des Neuen Testament, Tibingen, J.C.B Mohr (Paul
Siebeck), (1948) 1984°, p. 217-218.

W Ibid., p. 219.



312 ALBERTO ROMELE

L’essence de la foi chrétienne, le théologien allemand affirme avec force que la
foi réclame un courage qui ne vient pas de I’homme et qui n’est rien d’autre que
I’efficacité du Saint-Esprit lui-méme: «Car ou manque le courage, la volonté
manque. Seulement, que personne ne pense que ce soit la chose aisée. Car je
peux bien changer les objets de ma volonté. Mais modifier ma volonté méme,
lui donner une direction fondamentale totalement autre [...] est impossible a
’homme.» 3! Ricceur, on I’aura compris, insiste au contraire de plus en plus sur
la possibilité humaine, qui est a la fois une puissance et une capacité, d’avancer
ou de reculer dans le cheminement de la foi. En termes herméneutiques, c’est
seulement en reconnaissant pleinement le «statut d’orphelin» du langage écrit
qu’on garantit ’espace nécessaire a I’exercice de la liberté humaine. On pourrait
dire qu’aux yeux du Ricceur des années 1980, Ebeling accorde trop rapidement
une priorité au verbum praedicatum, c’est-a-dire a la présence et a I’efficacité
de la Parole, par rapport au verbum scriptum. Bien que la distanciation soit un
concept clé de I’herméneutique ricceurienne en méme temps qu’un «défi pour la
théologie herméneutique», comme le suggére Pierre Biihler?, il reste néanmoins
que cette derniére comprend cette distanciation comme un jugement prononcé
par Dieu sur I’homme, tandis que le Ricceur des années 1970 et 1980 nous semble
plutdt mettre 1’accent sur sa composante anthropologique.

2. L’appropriation

Si on accepte I’idée qu’Ebeling n’aurait pas suffisamment sauvegardé, dans
le mouvement de la distanciation, la dialectique entre processus d’interpré-
tation et événement de parole, entre herméneutique théologique et théologie
herméneutique, en se précipitant vers celle-ci, comme la lecture ricceurienne
le suggere, on pourrait alors partager ce que Riidiger Lorenz dit de ’entreprise
théologique ebelingienne. Selon cet auteur, la situation de I"’homme coram Deo,
qui fixe chez Ebeling la regle de I’interprétation, est en réalité une condition
anti-herméneutique, puisque I’homme est totalement déterminé par elle.
Ebeling aurait fait de la conscience le lieu d’une anthropologie qui témoigne
en réalité d’une radicale impuissance de I’homme: «Ebeling, dans la tradition
de la théologie réformatrice, s’en tient au concept d’un Dieu transcendant par
rapport & I’homme [...]. C’est finalement cet attachement a 1’antithése radicale
entre Dieu et I’homme en tant que conception théologique qui empéche la
théologie de devenir une herméneutique.»*

' G. EBELING, L essence de la foi chrétienne, Paris, Seuil, 1970, p. 111.

32 P. BUHLER, «Ricceur’s concept of distanciation...», art. cit. (note 5), p. 154.
En identifiant la compréhension de soi devant le texte avec le cinquiéme niveau de la
distanciation tel que Ricceur le trace dans Du texte & [’action, P. Biihler finit d’ailleurs
par aller bien au-dela des intentions de I’auteur.

# R. Lorenz, Die unvollendete Befreiung vom Nominalismus, Giitersloh, G. Mohr,
1973, p. 342.



LA PAROLE EFFICACE CHEZ EBELING ET RICEUR 313

Toutefois, 1l nous semble remarquable que la théologie herméneutique
d’Ebeling ait aussi provoqué parmi ses interprétes des réactions diamétralement
opposées. C’est notamment le cas de la lecture faite par Miika Ruokanen,
selon lequel, en fin de compte, le seul critére de I’interprétation authentique
des Ecritures chez Ebeling serait celui de 1’existence humaine®. La parole
efficace ne serait aucunement liée, chez le théologien allemand, & la forme
de la lettre, comme c’est encore le cas chez Luther et, en y regardant de prés,
toutes les formules luthériennes en sola seraient vérifiées chez Ebeling dans la
seule expérience existentielle. Sa christologie méme ne serait pas ancrée au fait
du Jésus historique, car Jésus-Christ serait primairement compris comme un
exemple (Vorbild) qui nous reconduit a une tiche de conversion toute person-
nelle. Finalement, selon Ruokanen, Ebeling n’aurait pas résolu les problémes
que posaient déja la théologie bultmanienne et, plus profondément, toute la
tradition de la théologie libérale .

Or, nous croyons qu’il y a un second point de désaccord entre Ebeling
et Ricceur allant précisément dans cette direction. Dans le mouvement de
distanciation, Ebeling aurait attribué trop d’importance a l’efficacité¢ de la
Parole en se plagant dans une perspective pour ainsi dire trop «barthienne».
A Dlinverse, dans le mouvement d’appropriation, le théologien allemand ne
Paurait pas suffisamment considérée et, a ’instar de Bultmann, aurait donné
une tonalité trop existentialiste & sa théologie. A ce propos, c’est curieusement
dans la partie centrale de Théologie et proclamation, précisément la ou Ebeling
mene une critique de la théologie de Bultmann que, au dire de certains inter-
pretes, 'auteur serait le plus proche de certains présupposés bultmanniens.
A I’occasion d’un compte rendu de ce texte, Jirgen Moltmann se demande
par exemple si Ebeling, en pensant la vérité du Wortgeschehen comme
«vérification» de I’identité de I’homme a 1’égard de soi-méme, ne reste pas
en réalité profondément bultmannien3®. Comme chez Bultmann, la décision
chez Ebeling ne renvoie pas a une décision extrinséque, mais a une décision
nécessairement inscrite dans la seule existence humaine. Ainsi, 1’identité
pronée dans la théologie herméneutique «risque de devenir une identité qui ne
comprend pas en soi la différence eschatologique entre 1’étre réconcilié et la
rédemption derniére [...] le croyant est en espérance un homme identifi€, in re
pourtant un homme infiniment différencié» 37.

Ce qu’Ebeling approuve sans réserve dans I’approche de Bultmann est
en effet la «volonté de concentrer strictement le discours sur |’action de Dieu
dans la relation entre parole et foi» 38, Autrement dit, I’«extraordinaire impor-

3 M. RUOKANEN, Hermeneutics as an Ecumenical Method in the Theology of
Gerhard Ebeling, Helsinki, Luther-Agricola-Society, 1982, p. 151.

¥ Ibid., p. 173.

% J. MoLTMANN, «Anfrage und Kritik. Zu Gerhard Ebelings “Theologie und
Verkiindigung™», Evangelische Theologie, 24° année (1964), p. 25-34, citation p. 28.

7 Ibid., p. 32-33.

* G. EBeLING, Théologie et proclamation, Paris, Seuil, 1972, p. 50.



314 ALBERTO ROMELE

tance» de la conception de Bultmann réside selon Ebeling dans ce point: «la
caractéristique du kérygme qui nous touche de plus pres, c’est qu’il s’agit non
de recevoir une information mais de répondre a une interpellation»*°. Certes,
personne ne saurait nier que |’effort ebelingien ait été précisément celui de
réhabiliter, au-dela de Bultmann, I’importance du Jésus historique. Comme son
maitre, Ebeling prend soin de distinguer la méthode historico-critique de la
vérité existentielle. Néanmoins, a la différence de Bultmann, il ne détache pas
I’'une de I’autre, prétextant que la premiere serait une simple vision a distance
et la seconde une €coute de I’interpellation, car cela ne rendrait «assez justice
ni a I’unité interne du processus herméneutique ni aux diftérenciations qu’on y
trouve» *°. Pour Bultmann, derriére 1’intérét d’une unité entre le Jésus de 1’his-
toire et le Christ du kérygme, il y aurait une tendance apologétique illégitime,
tandis que pour Ebeling c’est le kérygme lui-méme qui, en parlant du Jésus
historique, en réclame la prise au sérieux, et donc I’interprétation. En bref, la
connaissance du Dass d’un phénomeéne historique, la notion bultmanienne qui
renvoie évidemment a la Formalanzeige du jeune Heidegger, ne va pas pour
Ebeling sans une connaissance de son Was et de son Wie*!. Et pourtant, le Dass,
c¢’est-a-dire la «réduction a la détermination formelle de la facticité de 1’évé-
nement de la Parole», est pour Bultmann comme pour Ebeling la seule vérité
de la Parole, dans la mesure ou elle n’est pas une Parole quelconque, «mais
la Parole pure et simple, I’interpellation pure et simple, c’est-a-dire la parole
nantie de pleins pouvoirs, la parole [efficace] qui engendre la foi» *. Si Ebeling
se montre plus soucieux que Bultmann de distinguer, puis d’articuler, dans
le mouvement de distanciation, la méthode historico-critique avec la vérité
existentielle, on peut se demander, a I’instar de certains interprétes si, comme
Bultmann, il n’a pas réduit, dans le mouvement d’appropriation, 1’étrangeté du
kérygme a la simple familiarité de son efficacité existentielle.

Or, nous croyons que ce qui rend spécifique I’herméneutique, biblique et
philosophique, de Ricceur n’est pas seulement I’effort d’articulation entre vérité
et méthode. A la tentative de surmonter la célebre distinction gadamérienne,
on doit ajouter en effet la volonté constante de distinguer deux référents, la
vérité existentielle et celle, qui toujours la précede, de la «chose du texte».
A bien y regarder, c’est avec cette derniére que la méthode, selon Ricceur, se
croise, et c’est pourquoi nous affirmons que chez le philosophe frangais, la
vérité existentielle est, en fin de compte, une question secondaire — ce qui ne
veut aucunement dire qu’elle est marginale. C’est seulement dans la mesure
ou la méthode nous montre d’abord la vérité du texte que cette vérité méme
nous engendre ensuite selon la vérité de nos possibilités les plus propres. En
d’autres termes, c’est parce que notre imagination est ancrée dans la vérité de

9 Ibid., p. 58.

® bid., p. 85, note 83.
4 Ibid., p. 101.

2 Ibid., p. 109.



LA PAROLE EFFICACE CHEZ EBELING ET RIC(EUR 315

I’étre ou de Dieu qu’elle posséde aussi, chez Ricceur, un pouvoir de refiguration
de notre existence.

Quand le philosophe frangais formule sa critique a 1’égard de la théologie
de Bultmann a la fin des années 1960, c’est déja sur deux fronts bien distincts
qu’il le fait. Premiérement, au niveau de I’exégése, Bultmann aurait dii mieux
rendre compte de |’articulation entre expliquer et comprendre. C’est la distance
du texte et de la méthode de I’analyse textuelle qui ceuvre a I’appropriation
existentielle : «Il faut donc que le moment sémantique — celui du sens objectif
— précede le moment existentiel — celui de la décision personnelle — [...]. A
cet égard le probleme posé€ par Bultmann est exactement inverse de celui que
posent les théories structuralistes actuelles» *3. Comme nous venons de le voir,
c’est aussi a ce niveau que se place toute la critique d’Ebeling & son maitre. A
son tour, on I’a montré dans la premiere partie, c’est sur une radicalisation du
probleme de 1’herméneutique textuelle que se fonde la critique ricceurienne
de la distanciation chez Ebeling. Deuxiémement, avertit Ricceur, il faut que
quelque chose soit d’abord radicalement extrinseque a [’homme pour que
cela devienne ensuite efficace en 1’homme. C’est le sens idéal du texte qui en
détermine I’efficacité, sans pour autant se consommer en elle: «l’acte de Dieu
a sa premiére transcendance dans 1I’objectivité du sens qu’il annonce pour nous.
L’idée méme d’annonce [...] suppose, si j’ose dire, une initiative du sens, une
venue a nous du sens, qui fait de la parole un vis-a-vis de la décision existen-
tiellew**. C’est précisément a cette primauté du sens idéal, de la chose du texte,
de la vérité de 1’étre et de la donation de Dieu, qui ne se consomme pas dans
’existentiel et dont celui-ci ne peut jamais rendre pleinement compte, que ni
Bultmann, ni Ebeling n’auraient rendu justice. Bultmann, dit Ricceur, n’aurait
pas assez suivi le «chemin» de Heidegger, de sorte qu’il se serait emparé du
raccourci des «existentiaux», sans pour autant avoir pris le long détour de
la question de I’étre*. C’est la un reproche qui, du point de vue ricceurien,
touche aussi de pres le mouvement d’appropriation chez Ebeling, 1a ou il aurait
consommeé [’altérité de 1’étre et, encore pire, celle de Dieu dans la possibilité
qu’aurait I’homme d’étre aupres de soi-méme. Un reproche que, pour ce qui
concerne Bultmann, Ricceur modérera tardivement seulement et a une occasion
bien précise *°.

 P. Ric@ur, Préface a Bultmann, in: Ib., Le conflit des interprétations, op. cit.
(note 12), p. 373-392, citation p. 389-390. Sur Bultmann, ¢f. aussi P. Ric&ur, «Mythe
et proclamation chez R. Bultmann», Cahiers du Centre protestant de |'Ouest, 8° année
(1967), p. 21-33; Démythologisation et herméneutique, Nancy, Centre Européen Univer-
sitaire, 1967, p. 1-32; «R. Bultmann», Foi — Education, 37¢ année (1967), p. 17-35;
«Bultmann: une théologie sans mythologie», Cahiers d’Orgemont, 72¢ année (1969),
p. 21-40.

# Ibid., p. 390.

¥ Ibid, p. 391.

* Cf. P. Riceur, «Hommage a André Malet, interpréte de Bultmanny», in M.-F.
Conap, Ch. Picarp et M. VAUTRIN (éds), André Malet ou un homme en quéte de Dieu.
Hommage de |'Université de Bourgogne, Dijon, Ed. universitaires, 1991, p. 157-166.



316 ALBERTO ROMELE

La primauté du référent non existentiel est, a notre avis, une constante,
souvent sous-estimée, de toute la pensée du philosophe frangais. Cette
primauté est évidente dans sa premiére philosophie des symboles ainsi que
dans I’attention portée par le «dernier» Ricceur a la logique de la surabon-
dance qui gouverne I’économie du don. Elle I’est en revanche beaucoup moins
pendant la période du long détour par les voies du sens, car ici, ¢’était préci-
sément a travers |’analyse structurale qu’il fallait avant tout passer. Toutefois,
méme a cette époque, c’est la vérité de la «chose du texte» qui I’emporte sur la
référence existentielle.

Dans «La philosophie et la spécificité¢ du langage religieux», un texte du
milieu des années 1970 récemment réédité, Ricceur reconnait, d’une part,
que la préoccupation fondamentale de 1I’herméneutique biblique «devrait étre
I’analyse des modalités nouvelles et spécifiques de distanciation qui accom-
pagnent la production du discours comme ceuvre» *’. D’autre part, néanmoins,
si ’herméneutique est la tentative de surmonter cette distance, il lui faut alors
la considérer «a la fois comme objet de recherche, comme obstacle et comme
instrument, afin de réactualiser I’événement originaire de discours dans un
nouvel événement.»*® Pour Ricceur, il y a, de maniére notoire, un lien étroit
entre les formes de discours qui distinguent le Pentateuque, les Psaumes, les
prophéties etc., et la «confession de foi» d’une communauté qui s’exprime
dans les documents bibliques. La narration, par exemple, n’est pas un artifice
rhétorique étranger au contenu transmis, mais «il apparait plutét que quelque
chose de spécifique et d’unique est dit précisément dans la forme d’un récit» *°.
Mais au-dela du discours religieux et de la «confession de foi», c’est-a-dire
au-dela d’«un espace de jeu bien circonscrit, a I’intérieur duquel formes de
discours et significations théologiques sont dans un rapport mutuel de corré-
lation», il y a la «prétention a la vérité», ce qu’au niveau philosophique on
appelle avec Frege la «référence» (Bedeutung)»®°. Cette catégorie philoso-
phique, dit Ricceur en tension avec d’autres passages de son ceuvre, met en
garde dans le domaine des études bibliques «contre un recours prématuré a
des catégories existentielles par lesquelles on voudrait équilibrer 1’analyse
structurale»®!. Ce niveau du «monde du texte» n’est autre que «la limite de
toute herméneutique et 1’origine non herméneutique de toute interprétation» >,
Les expériences-limites racontées dans les paraboles des Evangiles, en effet,
«ne sont pas seulement, nous dit Ricceur en 1974, des expériences de crise et
de décision [...] ce sont aussi des expériences de culmination, comme dans la

" P. Ric®ur, «La philosophie et la spécificité du langage religieux», in: P. BUHLER,
D. Frey (éds), Paul Ricceur : un philosophe lit la Bible. A 'entrecroisement des hermé-
neutiques philosophique et bibligue, Genéve, Labor et Fides, 2011, p. 235-249, p. 239.

4 Ibid., p. 240.

9 Ihid., p. 241.

0 [bid., p. 243.

SUIbid., p. 245.
2 Ihid., p. 248.

w



LA PAROLE EFFICACE CHEZ EBELING ET RIC(EUR 317

parabole de la perle de grand prix, ou “trouver I’inappréciable” constitue la joie
supréme» >3. Et encore en 1982, ou il reconnait explicitement un roéle majeur
a I’analyse structurale, parce que «l’expression “Royaume de Dieu”, livrée a
elle-méme, peut se laisser capter par une image morte au contenu vaguement
politique» **, Ricceur parle néanmoins d’un «dynamisme interprétant du texte
lui-méme» selon lequel «le texte interpréte avant d’étre interprété. C’est ainsi
qu’1l est lui-méme ceuvre d’imagination productrice, avant de susciter chez le
lecteur un dynamisme interprétant analogue au sien.» >

Conclusion

De notre réflexion, nous pouvons tirer immédiatement deux conclusions.
Premiérement, on peut dire qu’entre les herméneutiques d’Ebeling et de Ricceur,
il y a pour ainsi dire un «air de famille». Comme I’ herméneutique du «premier»
Heidegger entretient un rapport privilégié avec la théologie de Bultmann, et
celle de Gadamer avec la théologie de Barth %, nos deux auteurs partagent au
moins la tentative, a travers 1’Ecriture, de donner leur juste poids aux deux
pbles de Dieu et de I’homme. Entre 1’intérét pour le probléme herméneutique et
la passion pour la Parole de Dieu, il n’y a, ni pour I’un ni pour 1’autre, a choisir,
mais il s’agit plutot de les articuler de la bonne maniére. Or c’est précisément
la fagon d’articuler les deux poles de I’événement de parole et du processus
d’interprétation qui différencie les herméneutiques de nos deux auteurs.

Deuxiémement, on peut affirmer qu’en définitive Ebeling et Ricceur ne
proposent aucunement deux herméneutiques diftférentes, mais qu’ils donnent
deux accents différents a la méme articulation. Sous la plume de Ricceur, dans
le mouvement de la distanciation, ’homme est le sujet qui peut librement se
mettre en chemin vers le «KRoyaume de Dieu». Dans le mouvement de 1’appro-
priation, ensuite, ¢’est Dieu qui devient le sujet de I’interprétation et qui peut se
tourner vers I’homme. Pour le théologien allemand, par contre, la distanciation
est le résultat du libre jugement de Dieu qui décide de la maniére dont I’homme
peut se rapporter a lui, en lui montrant, comme Luther le disait, son visage ou
son dos, en lui tendant sa main droite ou sa main gauche. Et pourtant, toute la
liberté humaine ainsi perdue est récupérée au niveau de I’appropriation, dans
la mesure ou la spécificité de la Parole de Dieu est d’engendrer I’homme selon
ses (im)possibilités les plus propres.

3 P. Ric@eur, «Manifestation et Proclamation», Archivio di Filosofia (Il Sacro. Studi
e ricerche. Atti del colloquio internazionale, Roma, 1974), 44/2-3 (1974), p. 57-76,
citation p. 70.

* P. Riceur, «La Bible et I'imagination», Revue d’histoire et de philosophie
religieuses, 62¢ année (1982), p. 339-360, citation p. 360.

S Ibid., p. 353.

* Cf. G. MoreTT0, La dimensione religiosa in Gadamer, Brescia, Queriniana, 1997.



318 ALBERTO ROMELE

Au lieu de se contenter de cette vertueuse circularité d’accents, il est
néanmoins possible de tirer €également une troisieme conclusion, selon laquelle
Ebeling se montre in fine plus cohérent que Ricceur dans sa réflexion autour
de la parole efficace. Pour le théologien allemand, il est clair que 1’homme
est des le début déterminé par Dieu selon ses (im)possibilités les plus propres.
Autrement dit, I’espace de jeu (Spiel/raum) dans lequel I’homme cherche, en
interprétant, a se mettre coram Deo est immédiatement fixé par Dieu lui-méme.
Par conséquent, bien qu’en s’adressant ensuite a ’homme, la Parole de Dieu
s’adresse encore en bonne partie a elle-méme, dans la mesure ou elle envisage
les (im)possibilités humaines qu’elle a elle-méme déterminées. En revanche,
Ricceur, en opérant une suspension typiquement phénoménologique, écrit
comme si ’homme était libre d’entreprendre un chemin interprétatif vers Dieu.
Toutefois, il reconnait, en derniere instance, la méme altérité et impénétrabilité
de la décision divine, une décision qui, bien entendu, ne peut qu’avoir été
prise des le début. Or, quelle différence y a-t-il entre une herméneutique qui
reconnait immédiatement les limites non existentielles de 1’existence et une
herméneutique qui reconnait les mémes limites onto(théo)logiques suite a un
long détour, en faisant entre temps comme si le processus interprétatif n’était
pas déja déterminé de part en part ? Finalement, Ebeling nous semble plus
cohérent en disant qu’un tel proces n’est nécessaire «qu’au cas ou |I’événement
de Parole, pour une raison ou une autre, est perturbé (gestért)»>’. Pour cette
raison, dit le théologien, la seule fonction de 1’herméneutique est d’«écarter
des perturbations, afin de laisser la Parole agir dans sa propre fonction hermé-
neutique» °®. Certainement, on pourrait penser qu’interprétation et Parole de
Dieu sont profondément inconciliables entre elles et que, si on veut parler
d’herméneutique, celle-ci serait un effort totalement humain vers des horizons
de sens mineurs par rapport a Dieu ou a I’étre. Toutefois, une telle perspective
serait en bonne partie étrangére a 1’herméneutique d’Ebeling tout comme a
celle de Ricceur.

7 G. EBELING, «Parole de Dieu et herméneutique», in: Ip., Répondre de la foi, op.
cit. (note 3), p. 65-96, citation p. 81.
8 Ibid.



	La parole efficace chez Gerhard Ebeling et Paul Ricœur

