Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 4: "Une théologie inscrite dans les oppositions de la vie" : autour de la
figure de Gerhard Ebeling (1912-2001)

Artikel: La rencontre entre Ebeling et Heidegger
Autor: Gens, Jean-Claude
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 293-304

LA RENCONTRE ENTRE EBELING ET HEIDEGGER

JEAN-CLAUDE GENS

Résumé

Le protocole des deux séances du séminaire auquel Ebeling invite Heidegger
a participer en 1961 témoigne de leur tentative de dialoguer sur le fond, du
coté de Heidegger, de son dialogue antérieur avec Bultmann et de sa lecture de
Luther au cours des années 1920, et, du coté d’Ebeling, de sa familiarité avec
["eeuvre ultérieure de Heidegger. Afin d’interroger la relation entre théologie et
philosophie, Ebeling propose de partir de la Disputatio de homine de Luther.
La lecture du De homine par Heidegger, essentiellement interrogative, s abs-
tient étonnamment de recourir aux notions a l'aide desquelles se déploie sa
propre pensée, pour s ‘attacher au texte méme de Luther. Heidegger interroge la
maniere dont Luther s 'approprie la conceptualité scolastique en la soumettant
a une destructio. Reprenant une suggestion d’Ebeling, Heidegger avance
d’abord que la définition théologique de I’homme repose sur le prédonné du
kérygme, ce qui implique de penser |’homme en termes d’écoute. Il interroge
ensuite ['appropriation luthérienne de la conception scolastique de |’homme,
des quatre causes et du couple forme — matiére, pour opposer aux scolastiques
[’expérience grecque de ['homme en tant qu 'étre mortel.

Tout penseur se nourrit des dialogues qu’il entreprend aussi bien avec les
figures d’une tradition a laquelle il appartient et dont il se réclame qu’avec des
contemporains. Le dialogue entre Ebeling et Heidegger a ceci de particulier qu’il
ne se déploie pas seulement a travers une correspondance mais a 1’occasion,
bien plus risquée, d’une rencontre publique. Comme celles plus tardives, par
exemple, entre Gadamer et Derrida ou entre Ricceur et Changeux, ce genre
de rencontres permet de mesurer le degré d’hospitalit¢ dont une pensée est
capable. A la différence néanmoins des exemples précédemment cités, ce n’est
pas dans le cadre d’un débat qu’a lieu la rencontre entre Ebeling et Heidegger,
mais dans celui d’une coopération a deux séances d’'un méme séminaire auquel
le théologien a invité le philosophe a participer en 1961. Si nous disposons de
quatre documents relatifs a leur rencontre — la correspondance entre Ebeling
et Heidegger, un texte d’Ebeling destiné a préparer a ces deux séances, le
protocole de celles-ci, et enfin la préface du second tome des Lutherstudien
dans laquelle Ebeling se remémore la rencontre —, c’est essentiellement au
témoignage direct de leur rencontre publique, c’est-a-dire au protocole, que



294 JEAN-CLAUDE GENS

nous nous intéresserons. Nous commencerons par rappeler le contexte historique
de cette rencontre pour, dans un second temps, examiner la nature de I’interpel-
lation d’Ebeling et la spécificité des deux séances du séminaire. Le dernier temps
sera consacré aux deux moments de la réponse de Heidegger.

L’arriere-plan de la rencontre est triple : comme on le sait, celle-ci s’inscrit
sur le fond du dialogue que Heidegger a antérieurement mené avec Bultmann
et dont leur correspondance est le meilleur témoin'; Luther a par ailleurs
accompagné de maniere décisive 1’élaboration de la pensée heideggérienne au
cours des années vingt du siécle dernier; enfin, Ebeling connaissait Heidegger
avant le séminaire de 1961.

La période marbourgeoise de Heidegger (1923-1928) inaugure une collabo-
ration et une amitié avec Bultmann, qui devaient durer toute leur vie. En 1924,
Heidegger intervient dans le séminaire de Bultmann — consacré a 1’éthique
paulinienne — a propos du probleme du péché chez Luther, en y voyant un
«concept de I’existence» (Existenzbegriff) vers lequel fait déja signe ’accent
mis sur affectus®. Les deux amis se retrouvent les samedis soirs pour lire
ensemble 1’évangile de Jean, mais aussi pour des lectures hebdomadaires de
textes grecs, d’Homere jusqu’a la patristique. Si, jusqu’au début des années
soixante-dix, I'un des thémes majeurs de leur correspondance concerne la
relation entre la théologie et la philosophie, il faut se souvenir que Heidegger
déclarait encore dans Acheminement vers la parole qu’il ne serait jamais
parvenu «sur le chemin de la pensée» sans la «provenance théologique»?,
c’est-a-dire sans la compagnie de Luther — une source théologique a laquelle
I’amitié de Bultmann 1’a aussi aidé a puiser. Comme on sait, Bultmann trouvera
dans I’analytique du Dasein le sol d’une nouvelle «fondation ontologique»
pour la théologie, et, en 1932, il dédiera Foi et compréhension a Heidegger,
en lui déclarant que I’ouvrage est «en grande partie le fruit de leur coopération
et de leur amitié»*. Heidegger lui dédiera inversement la conférence de 1927
sur «Phénoménologie et théologie» lorsqu’il la publiera en 1970. Cette amitié
est d’autant plus effective qu’elle ne leur interdit pas des critiques relatives

" R.BuLtMANN/M. HEIDEGGER, Briefwechsel 1925-1975 (désormais cité Brief-
wechsel), éd. par A. GroBmann et C. Landmesser, Francfort-sur-le-Main/Tiibingen,
Klostermann/Mohr Siebeck, 2009.

* Voir le protocole rédigé par B. Jaspert: «Heideggers Luther-Referaty (1924), in:
Briefwechsel, p. 267.

> M. HEIDEGGER, Unterwegs zur Sprache, Gesamtausgabe (désormais cité GA, suivi
du tome et de la page), Francfort-sur-le-Main, Klostermann, 1985, t. 12, p. 91 ; trad. frang.:
Acheminement vers la parole, Paris, Gallimard, 1976, p. 95. La correspondance permet &
cet égard de suivre I’évolution de la pensée heideggérienne relative a la théologie, qu’il
pensait initialement en termes de «science» (Briefwechsel, p. 87, 208, 223 sq.).

* Briefwechsel, p. 185.



LA RENCONTRE ENTRE EBELING ET HEIDEGGER 295

a leurs positions ou a leurs théses respectives’. Leurs derniéres lettres sont
encore marquées par la récurrence remarquable de leur gratitude réciproque
pour une amiti€ «unique» dont, écrit Heidegger, «il est impossible de mesurer
le rayonnement aussi bien silencieux que public»®.

De son c6té, Heidegger n’a pas attendu de rencontrer Bultmann pour s’inté-
resser a Luther. Si, a la suite de Dilthey, il considérait au début des années vingt
que c’est dans le christianisme et en particulier dans les épitres pauliniennes
que la vie facticielle du Dasein trouve sa meilleure expression’, son dernier
cours fribourgeois du semestre d’été 1923, intitulé Ontologie. Hermeneutik der
Faktizitdt, commengait par indiquer que si Kierkegaard lui avait porté des coups,
si Husserl lui avait implanté des yeux et Aristote avait été son modéle, c’est en
revanche «le jeune Luther» qui avait été son «compagnon» dans sa quéte?.

Qu’en est-il de la connaissance qu’Ebeling avait de Heidegger avant 1961 ?
Ebeling arrive a Marburg en 1930, donc deux ans aprés que Heidegger 1’a
quitté. Mais, comme 1’indique Mein theologischer Weg, il est alors introduit
a la pensée heideggérienne par Gerhard Kriiger®, et en 1932 il fait un exposé
sur le probléme de la métaphysique chez Heidegger dans le séminaire
d’Eberhard Grisebach a Zurich'’. Une trentaine d’années plus tard, Ebeling
invite Heidegger a Zurich dans le cadre des deux séminaires qu’il consacre
en 1960-1961 a Aristote et Luther: le premier est un séminaire d’histoire de
I’Eglise et le second de théologie systématique qui, lui, a pour théme «La philo-
sophie de Martin Heidegger et la théologie». Dans sa lettre du 27 janvier 1961
invitant Heidegger a participer aux deux derniéres séances de son séminaire,
Ebeling précise que celui-ci a porté sur sa pensée en rapport a la théologie
en se référant en particulier a la Lettre sur [’humanisme et a «Qu’est-ce que
la métaphysique ?», et, afin d’éviter d’entrer dans des considérations trop
générales sur la théologie et la philosophie, il propose comme théme de ces
séances la Disputatio de homine (1536)'' de Luther 2,

Rétrospectivement au moins, le choix du De homine de Luther est loin
d’étre anodin: Ebeling travaille manifestement déja a cette époque aux 40

5 A la lecture du fameux discours de rectorat, Bultmann déclare ainsi 2 Heidegger
voir dans la révolution politique de I’époque I’expression d’une wbris, a laquelle il
oppose la force de ce que lui ont appris Nietzsche et Kierkegaard (Briefwechsel, p. 194).
De son coté, mais sans s’y attarder, Heidegger témoignera plus tard a Bultmann de sa
réserve a |’égard du fameux concept de «démythologisation» (Briefwechsel, p. 224).

® Briefwechsel, p. 252.

7 Voir, par exemple, son cours de 1920-1921 sur la phénoménologie de la vie
religieuse (GA 60, et antérieurement GA 58, 61).

¥ M. HEIDEGGER, GA 63, 5 — la suite du cours critiquant la confusion des définitions
philosophique et théologique de I’homme chez Scheler (p. 26).

® G. EBELING, Mein theologischer Weg, in: Hermeneutische Blitter, Sonderheft,
Ziirich, Institut fiir Hermeneutik und Religionsphilosphie, Oktober 2006, p. 7.

' Ibid., p. 11.

" Voir Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe, tome 39, Disputationen I,
Weimar, 1926, p. 175 sq.

" G. EBELING, Mein theologischer Weg, op. cit., p. 52.



296 JEAN-CLAUDE GENS

théses de cette dispute "%, et il leur consacrera trois forts volumes qui constituent
le second tome des Lutherstudien publiés entre 1977 et 1989. Au regard de
cette ceuvre ultérieure, le séminaire de 1960-1961 semble n’avoir qu’un intérét
historique, c’est-a-dire secondaire, y compris si I’on cherche a évaluer I’'impact
de la pensée de Heidegger sur celle d’Ebeling, puisque ce séminaire ne constitue
qu’un moment de I’élaboration du second tome des Lutherstudien. Mais les deux
dernieres séances de ce séminaire ont un intérét exceptionnel dans la mesure ou
elles représentent une tentative concrete et assez rare d’interroger en commun la
nécessite et la possibilité d’un dialogue entre théologie et philosophie.

L’acceptation par Heidegger de cette invitation peut en revanche étonner,
dans la mesure ou la référence a Luther n’est plus aussi centrale au-dela des
années vingt, et John D. Caputo voit en ce sens dans la conférence de 1927
«Phenomenologie und Theologie» «l’adieu» de Heidegger a la théologie
chrétienne, c’est-a-dire la derniere expression de son intérét personnel pour
celle-ci'*. Trente ans plus tard, deux raisons peuvent néanmoins expliquer
’acceptation de I’invitation d’Ebeling. Heidegger avait de toute maniere prévu
de se rendre a Zurich la méme semaine pour participer, comme a I’accoutumée
depuis des années '°, a un séminaire du psychiatre suisse Médard Boss. Par
ailleurs, cette invitation était précisément 1’occasion de renouer avec Luther
en compagnie duquel il lisait Aristote au début des années vingt, c’est-a-dire
¢laborait sa phénoménologie herméneutique.

II.

Qu’en est-il de I’interpellation d’Ebeling et du protocole de ce séminaire ?
Aprés avoir fait envoyer un exemplaire de Wort und Glaube a Heidegger'®,
Ebeling rédige et lui expédie un texte préparatoire «Répondre de la foi dans la
rencontre avec la pensée de M. Heidegger. Theses concernant la relation entre
philosophie et théologie». A travers cette forme thétique, dont il s’excuse dans
sa lettre a Heidegger du 22 février 1961, Ebeling se propose de faire le bilan
du point auquel sont parvenues ses réflexions sur le sujet. Ce texte prépara-
toire invite non pas a une simple interrogation relative a I’impact réciproque
historique, c’est-a-dire factuel, entre philosophie et théologie, mais a leur
confrontation actuelle en suggérant que «La véritable rencontre avec la philo-

13 Voir «La “Dispute au sujet de I’étre humain” de Luther, hier et aujourd’hui», trad.
et commentaire de P. BUHLER, Etudes théologiques et religieuses, 69¢ année, 1994 / 4,
p. 529-548.

' J. D. Capruto, «Heidegger and Theology», in: The Cambridge Companion to
Heidegger, éd. par Ch. B. Guignon, Cambridge, Cambridge University Press, 2006,
p.332.

"* Voir sa lettre a Ebeling du 1¢ février 1961.

'® Voir la lettre de Heidegger a Ebeling du 14 février 1961.



LA RENCONTRE ENTRE EBELING ET HEIDEGGER 297

sophie rend la théologie plus théologique; [et que] la véritable rencontre avec
la théologie rend la philosophie plus philosophique» "’.

Comme le montre le dernier des trois moments de «Répondre avec la
foi», la spécificité du dialogue auquel invite Ebeling, par rapport a celui que
Heidegger a eu avec Bultmann, tient au fait que le théologien ne se référe plus
tant & I’analytique du Dasein de Sein und Zeit qu’a I’ceuvre heideggérienne
ultérieure, marquée a la fois par la critique de la pensée purement représen-
tative et calculante (une critique, pour ainsi dire, traditionnelle depuis Kant
et Hegel) et par la méditation de la parole humaine comme correspondance
(Entsprechen), telle qu’elle se déploie en particulier dans Acheminement
vers la parole'®. Heidegger aura le temps de lui écrire que sa présentation du
probléme, dont la seule forme est thétique, mériterait d’étre encore élaborée
et publiée; mais il répondra a Ebeling une dizaine de jours plus tard dans le
cadre du séminaire qu’il co-dirigera avec le théologien, c’est-a-dire en partant
du texte de Luther qui pointe la différence entre les définitions philosophique
et théologique de I’homme.

Le protocole des deux séances est étonnant & un double égard. Celui de la
premiére séance, c’est-a-dire celle du 3 mars, est bien plus bref que celui de
la séance du 4 mars, puisque la premiere se voit consacrer quatre pages et la
seconde treize. Ce protocole est par ailleurs loin d’étre clair, si ’on cherche a
faire la part de ce qu’Ebeling et Heidegger y ont effectivement dit. Ce probléme
herméneutique tient au fait non pas qu’il n’est pas rédigé de leurs mains, mais
que la premiere séance ne précise rien a ce propos, et que la seconde se réfere,
certes, a douze reprises a Heidegger, mais pas du tout a Ebeling, comme si ce
dernier n’y avait pas pris la parole. Certes, la lettre du 27 janvier 1961 propose
a Heidegger de partager la direction des deux séances, Ebeling dirigeant la
premicre et Heidegger la seconde. Le mutisme de 1'un ou de I'autre a 1’une
ou a l’autre de ces deux séances est néanmoins peu probable, et il semble
¢galement contredit par la photographie prise a cette occasion, ou I’on voit
les deux professeurs une craie a la main devant un tableau noir". La difficulté
a déterminer la part prise par chacun des deux interlocuteurs est également
difficile a surmonter étant donné la proximité de leurs perspectives. Cette

"7 G. EBELING, «Répondre de la foi dans la rencontre avec la pensée de M. Heidegger.
Théses concernant la relation entre philosophie et théologie», trad. et introduction par
P. BUHLER, Revue de théologie et de philosophie, 133, 2001, p. 126, et plus largement
121-130; entre-temps, le texte est réédité in: G. EBELING, Répondre de la foi. Réflexions
et dialogues, Genéve, Labor et Fides, 2012, p. 219, et plus largement p. 213-235.

'* Dans les termes d’une alternative, que Heidegger aurait récusée, Ricceur résume
cette évolution de la pensée heideggérienne en opposant un subjectivisme initial de
I'interprétation a la question ultérieure de «l’objectivité du sens» dans sa contribution
intitulée «Ebeling», Foi-éducation n°® 37, octobre-décembre 1967, p. 36-57; trad. all.:
«Gerhard Ebeling. Riickwendung zur Reformation und Wortgeschehen», in: Mein
theologischer Weg, op. cit., p. 75-97, et, en I’occurrence, p. 76 sq., 86 sq.

" Je remercie Pierre Biihler qui m’a communiqué une copie de cette photographie
conservée par les Archives Ebeling 4 la bibliothéque de I’Université de Tiibingen.



298 JEAN-CLAUDE GENS

difficulté est inessentielle, si I’effort manifeste des interlocuteurs est de penser
ensemble une question donnée : I’essentiel est alors ce «symphilosopher» ot il
importe de savoir non pas «qui» a parl¢, mais si quelque chose de consistant
s’y est dit. D’un autre co6té, si seule une enquéte philologique précise qui
mettrait en évidence les traces, dans le protocole, des tournures propres aux
deux interlocuteurs pourrait peut-étre permettre d’y voir plus clair, il semble
bien que, conformément a la proposition d’Ebeling, le protocole n’ait retenu
de la premicre séance que la question adressée a Heidegger, et de la seconde la
réponse de ce dernier.

La premiere séance commence par replacer la définition scolastique de
I’homme sur son arriére-plan grec; elle s’arréte ensuite sur ce que manque
la définition scolastique, c’est-a-dire I’'impuissance de la raison, et elle pose
finalement la question de savoir si le penseur a I’écoute de la parole de 1’étre
parvient a dire ’homme en sa totalité et a lui assigner son lieu d’une maniére
qui cor-responde a la parole de I’étre. La encore, et pour la troisieme fois apres
la référence de la lettre a la Lettre sur ['humanisme et le texte préparatoire,
Ebeling pose a Heidegger la question de savoir ce qu’il en est du rapport entre
théologie et philosophie au regard de sa propre pensée. Quant a la seconde séance
du séminaire, celle du 4 mars, ce qui la caractérise d’abord, c’est son style et
son articulation. A la différence du De homine dont la visée est historiquement
différente, la tonalité de la séance est moins thétique qu’interrogative, et elle
répond tres bien au style des cours et parfois des conférences de Heidegger. La
séance est par ailleurs articulée en deux temps: elle considere d’abord de maniere
générale 1’intérét de Luther pour la définition, puis retient cinq points de vue a
partir desquels est interrogée sa compréhension de la définition.

I11.

Comme Ebeling dans la séance précédente, Heidegger commence donc par
s arréter sur le projet de définition de ’homme, mais en le replagant dans le cadre
de I’exigence luthérienne de ne pas en rester a un usage vague des termes en
théologie. Cette exigence peut étonner au regard de la critique de Luther a 1’égard
de la suprématie de la logique et de la définition conforme a I’arbre de Porphyre
en théologie?’. Autrement dit, la question de savoir comment «définir» I’homme
peut sembler étrangére, voire a I’antipode, du projet luthérien. Mais Heidegger
se réfere, entre autres, a un des Propos de table selon lequel la définition exacte
est «nécessaire au salut»?!, car si elle se contente souvent de consoler a I’aide
d’opinions douteuses, elle permet pourtant de nourrir la conscience de doctrines
certaines. La définition est donc aussi une tache de la théologie.

Cette tache tient en I’occurrence, pour Luther, a la nécessité d’interroger
la pertinence de I’'usage, par la scolastique, des concepts aristotéliciens pour

% «Protokoll der Seminarsitzung, in: Briefwechsel, p. 294.
2 Jbid., p. 293.



LA RENCONTRE ENTRE EBELING ET HEIDEGGER 299

expliciter le dogme chrétien. Comme 1’écrit Ebeling trois ans plus tard dans
Luther. Einfithrung in sein Denken, la critique luthérienne d’Aristote ne s’inté-
resse pas a Aristote en lui-méme, mais «a I’utilisation qu’il a trouvée dans la
théologie. La question se pose de savoir si on n’a pas fait par elle tort autant a
Aristote lui-méme qu’a la théologie. Alors, la critique d’Aristote chez Luther
pourrait méme impliquer dans le fond une défense d’Aristote.» %

Heidegger rappelle ainsi la circonspection de Luther a I’égard de 1’usage
des notions métaphysiques en théologie, et en particulier de la notion de causa
Sformalis: dés lors qu’elles se voient transplantées dans un autre forum, il
convient de les «conduire au bain»?*. Que veut dire cette belle expression de
«conduire au bain» ? En un premier sens, les conduire au bain, ¢’est les purger,
les purifier, ou encore les libérer d’une sédimentation qui a progressivement
enveloppé ces notions d’une gangue, c’est-a-dire qui les a dévitalisées — cette
purgation relevant d’une destructio, d’une destruction ou d’une déconstruction,
dont on peut penser qu’elle a inspiré la fameuse Destruktion heideggérienne.
Seulement, «les conduire au bain» ne signifie pas simplement les reconduire a
un état primitif, mais procéder a leur régénération, leur accorder une nouvelle
vie: la vie — le bain auquel ces notions demandent a étre conduites est, pour
ainsi dire, celui du baptéme. Car lorsque Luther les conduit «au bain», c’est
précisément pour conférer un sens nouveau a ces concepts antiques, un sens
susceptible d’indiquer la voie du salut.

Il me semble qu’il faut distinguer ici deux niveaux de I’herméneutique
luthérienne : celui, philologique, dont un traducteur comme Luther ne pouvait
faire I’économie, et celui d’une intelligence théologique — ou philosophique
si ’on pense aux «grands philosophes» —, dont on trouve un exemple lorsque
Luther interroge le sens des concepts dogmatiques comme la «justice» de Dieu.
Dans le beau texte décrivant sa confrontation a I’épitre aux Romains, et en
particulier a la compréhension de la justice comme expression de la colere
divine communément opposée a la miséricorde, Luther découvre ainsi que
cette justice demande a étre entendue comme «justice passive par laquelle le
Dieu de miséricorde nous rend juste par la foi», ou encore que «la force de
Dieu, c’est celle par laquelle il nous rend forts» **. La nécessité de la définition
théologique étant établie, il convient maintenant d’expliciter la définition
théologique de 1I’homme telle que ’entend Luther, c’est-a-dire d’entrer dans
les cinq perspectives qui tentent d’en dégager la spécificité.

On aurait pu s’attendre a ce que ’explicitation heideggérienne de cette
définition se déploie en recourant a des notions comme celles de «pensée de

2 G. EBELING, Luther. Einfiihrung in sein Denken, Tiibingen, Mohr, 1964, p. 95;
trad. frang. in: Luther. Introduction a une réflexion théologique, Geneve, Labor et Fides,
1983, p. 80.

* «Protokoll der Seminarsitzungy, in: Briefwechsel, p. 292.

* Voir pour la traduction de ce passage A. BIRMELE, P. BUHLER, J.-D. CAussk,
L.KAENNEL (éds), Introduction a la théologie systématique, Genéve, Labor et Fides,
2008, p. 83.



300 JEAN-CLAUDE GENS

I’étren, d’Entsprechen, de Geviert, de «diftférence ontologiquey, etc., et cela
d’autant plus qu’Ebeling avait tendu la perche a Heidegger, puisque la derniére
page des theses préparatoires s’y réfere explicitement et que la séance précé-
dente du séminaire correle 1’aptitude a parler a la compréhension de I’étre en
renvoyant a la Sprache des Seins*. Or, en dehors d’une référence a Sein und
Zeit, Heidegger s’attache au texte méme de Luther.

La premiere des cinq voies destinées a expliciter la définition proprement
théologique de ’homme pointe le fait que ce qui caractérise d’abord une telle
définition, c’est qu’elle ne s’appuie pas simplement sur la pénétration dont
I’esprit humain est capable, mais repose sur quelque chose qui lui est prédonne.
En d’autres termes, alors que le philosophe ne peut recourir qu’a sa propre
pénétration pour définir — une définition a laquelle s’attachent les theses 3 a 19
du De homine de Luther —, ce qui est prédonné a la théologie, c’est la Verkiin-
digung, le kérygme. Mais pointer une telle différence est pratiquement une
évidence; c’est la suite de I’explicitation de ce theme qui est heideggérienne.
Heidegger poursuit en effet en considérant qu’il ne suffit pas de rappeler cette
spécificité de la définition proprement théologique: il faut encore |’ interpréter.
La chose est d’autant plus difficile que le prédonné du kérygme ne peut étre
conceptuellement défini, c’est-a-dire circonscrit a I’aide de concepts. Ce qui est
impliqué par une telle définition, c’est qu’elle est elle-méme un Nachsagen?,
un répons, une répétition d’une définition prédonnée. Le Nachsprechen
demande ainsi a étre entendu comme un Nachfragen.

Irréductible a ce qui en a été fixé dans un texte ou a I’histoire de la Verkiin-
digung, puisqu’il a le caractére d’un événement, d’une parole, ce prédonné
implique simultanément de penser I’homme en termes d’écoute: «Ce qui est
prédonné, avance Heidegger, c’est donc également ’homme en tant qu’il
écoute. Si I’on fait abstraction de ’homme qui écoute, les textes s’abiment
dans le vide», c’est-a-dire perdent toute consistance?’. La chose est d’autant
plus essentielle que lorsqu’on pense communément I’homme comme animal
doué de la parole, il est bien rare que cette dimension de 1’écoute soit entendue.
Heidegger semble prolonger ici la suggestion d’Ebeling qui, dans la premiére
séance, reconduisait la ratio, a laquelle se référe la premiére these de Luther,
a reor, etwas annehmen — la racine re se retrouvant dans le terme allemand
de Rede qui signifiait ‘rendre compte ou raison’ au Moyen Age et que I'on
entend encore dans ‘demander et rendre des comptes ou raison’ (jemanden
zur Rede stellen, Rede und Antwort stehen)®®. Mais Ebeling ajoutait que la
parole est le privilege de I’étant qui comprend I’étre, en laissant entendre que
penser ’homme en termes d’écoute est une exigence aussi bien théologique
que philosophique.

25

«Protokoll der Seminarsitzung», in: Briefwechsel, p. 289 et 291.

*® Jhid., p. 299.

77 Ibid., p. 296 («Wird vom hérenden Menschen abstrahiert, so gehen die Texte ins
Leere»).

** «Protokoll der Seminarsitzungy, in: Briefwechsel, p. 288 sq.



LA RENCONTRE ENTRE EBELING ET HEIDEGGER 301

Alors qu’il est facile de concevoir la parole d’abord en termes de comman-
dement ou d’expression, ou encore comme le milieu permettant 1’élaboration
d’une pensée théorique monologique, par rapport auxquels I’écoute est seconde,
Heidegger a, au contraire, insisté sur le caractere premier de I’écoute. L’homme
parle parce qu’il écoute, et non I’inverse. Comme le montre le cours de 1939
intitulé «Vom Wesen der Sprache» («Du déploiement de la parole»), la pensée
de Heidegger postérieure a Sein und Zeit se réfere encore en ce qui concerne
la primauté de I’écoute a I’essai de Herder sur I’origine de la langue?®. C’est
1a une premiére révision de la définition scolastique. Le second et le troisieéme
points de vue a partir desquels est considéré le propre de la définition théolo-
gique de I’homme en découlent.

Du deuxieme point de vue, c’est-a-dire dans le cadre d’une «définition
théologique, le défini n’est pas considéré comme un étant en soi (An-sich-
Seiendes), mais par rapport a quelque chose qui lui manque ou qui ne s’offre
pas encore au regard»’. La définition luthérienne vise en effet a mettre en
lumiere a la fois le pouvoir et 'impuissance de la raison — une impuissance sur
laquelle la définition scolastique est muette, comme le rappelait Ebeling dans la
séance de la veille?'. Si ce qui est en jeu, ce n’est pas seulement |’écoute dont
est capable I’homme comme étre doué de raison, I’intention de Luther n’est
pas d’opposer la foi a la raison, précise Heidegger, mais d’assigner a celle-ci
sa place. Cela signifie que — c’est la le troisieme point de vue — c’est & partir
d’une différence dont I’homme souffre ou fait I’épreuve qu’il doit étre défini:
«Le critére de toute définition théologique est I’homme en tant que conscience
inquiete (angefochtenes Gewissen)». Conformément a la thése luthérienne,
Heidegger poursuit: la définition nait en tant qu’elle «porte a la parole I’évé-
nement de la différence entre homo peccator et deus justificans. [...] C’est cela
que signifie la définition théologique de I’hommex *2.

Le quatrieme point de vue considére une notion déja avancée au moins deux
fois par Ebeling dans la premiére séance. Heidegger invite en effet a repenser la
question de la définition de ’homme en termes de Bestimmung, en |’entendant
non pas comme détermination, mais plutdt comme vocation, 1’accent €tant
mis sur 1’a venir indéterminé de I’étre-homme, ou mieux encore en laissant
résonner dans Bestimmung la parole ou la voix, la Stimme, a laquelle ’homme
est invité a répondre. Heidegger distingue donc trois ententes possibles de
la Bestimmung, d’abord a partir du latin determinatio, ol I’on entend ce qui
délimite au sens de I’ Umgrenzung, ou de 1’oros grec, puis a partir du felos, et
enfin a partir de Stimmung et de Stimme.

Cette explicitation de la Bestimmung s’attache alors au texte méme de
Luther pour examiner — en écho aux questions posées par Ebeling a la fin

» Heroer, Traité sur ['origine de la langue, Paris, Aubier/Flammarion, 1977,
troisiéme partie, p. 90 et 102-107.

3 «Protokoll der Seminarsitzungy, in: Briefwechsel, p. 294.

M Ibid., p. 290 sgq.

2 Ibid., p. 300.



302 JEAN-CLAUDE GENS

du second moment de la premiére séance du 3 mars — la reprise luthérienne
de la conception scolastique de la détermination de I’homme, ¢’est-a-dire le
recours des theses 12 a 15 du De homine aux quatre causes et des théses 35
a 38 au couple forme — matiére. «De quelle maniére [Luther] modifie-t-il ces
concepts ?», demande Heidegger.

Heidegger me semble accompagner le geste herméneutique de Luther dans
la mesure ou tout se passe comme si, alors qu’il lisait Aristote a la lumiére
de Luther au milieu des années vingt, il se proposait cette fois — au fond
comme Ebeling au début de la premiére des deux séances du séminaire — de
comprendre Luther a la lumiere des Grecs, comme si, pour comprendre la
transformation de la conceptualité que Luther s’approprie, il fallait reconduire
les concepts romains a leur provenance grecque. Si cela parait évidemment
étrange au premier abord, il faut pourtant se souvenir que Luther dénongait
la fausse compréhension que les scolastiques avaient d’Aristote et prétendait
mieux le comprendre que ces derniers**,

Interrogeant la provenance grecque de la causa formalis, Heidegger s’arréte
d’abord a forma qui correspond comme on sait a morphé dont la signification
ou «l’essence réside dans ’eidos, dans le paraitre de quelque chose comme
quelque chose», avance Heidegger. Mais si I’on interroge maintenant la prove-
nance grecque de la causa elle-méme, aitia signifie une connexion de la dette et
de la responsabilité (ein Zusammenhang des Schuldens und des Verschuldens >,
non pas en un sens moral, ajoute Heidegger, car — trés loin, me semble-t-il, de
la notion de Schuld dans Sein und Zeit — le Verschulden demande a étre entendu
comme production, poiesis.

Si tel est le sens de la causa formalis, suggére Heidegger, alors cela renvoie
non a la connexion de la cause et de I’effet, mais au formare latin, et «cela
pourrait nous donner une indication pour comprendre I’interprétation luthé-
rienne du schéme matiére — forme. Car Luther parle de Dieu comme de celui
dont proceéde la formatio, du formans, qui conduit I’homme a son essence.
D’apreés Luther, il faudrait interpréter la formatio en tant que iustification*.

Tout en se demandant si cette interprétation, qui n’a rien de grec, nous
conduit en quelque maniére aux critéres de la définition luthérienne de
I’homme, Heidegger pointe un autre aspect de la transformation de la signi-
fication du couple matiére — forme: Luther pense ce couple dans un horizon
temporel, et cela nous reconduit en revanche dans une certaine proximité d’une
pensée grecque plus ancienne que celle d’ Aristote.

3 Ibid., p. 290.

** Luther a donné des legons sur I’ Ethique a Nicomaque d’ Aristote en 1508 et 1509 ;
en 1517, il commence a écrire un commentaire sur la Physique d’ Aristote, bien que nous
n’ayons pas de traces susceptibles d’attester qu’il ’ait pour autant achevé, et, en 1519,
il fait un cours sur cette physique en considérant qu’elle ne contient pas de véritable
connaissance du monde naturel.

** «Protokoll der Seminarsitzungy, in: Briefwechsel, p. 302.

6 Ibid., p. 303.



LA RENCONTRE ENTRE EBELING ET HEIDEGGER 303

Heidegger qualifie en effet la définition de I’homme comme zoon logon
echon de définition «scolaire» et lui oppose la maniére dont les Grecs font
quotidiennement I’expérience de ce que signifie étre homme — une expérience
a laquelle la tragédie et la po€sie grecques primitives accordent une expression.
Celles-ci montrent au contraire «que [’homme y est avant tout vécu comme
thnetos [c’est-a-dire comme mortel, par exemple chez Hésiode et par opposition
a la divinité chez Eschyle et Platon] et c’est 1a ol I’on voyait sa véritable
essence» *’. Aprés avoir pointé le fait que pour penser I’homme comme parlant,
1l faut déja I’avoir pensé comme écoutant, la mortalité est le second correctif a
la définition scolastique de I’homme — bien qu’une telle correction ne puisse
évidemment satisfaire le théologien pour lequel la mortalité demande a étre
congue a partir de I’immortalité.

Le cinquiéme et dernier point de vue a partir duquel le séminaire questionne
la définition théologique de I’homme, ce sont les théses 35 et 34. Celles-ci
s’inscrivent dans le cadre d’un commentaire de Romains 3, 28, selon lequel
«’étre humain est justifié par la foi sans les ceuvres». La these 35 pose la
question de savoir comment interpréter 1’affirmation selon laquelle I’homme
est «matiere de Dieu», et Heidegger la lit en fonction des theses 37 et 38
invitant a penser I'unité de la justification et de la création — Dieu lui-méme
s’attestant «comme créateur dans la justification» *®. La thése 34 avance, quant
a elle, que I’expression d’«étre humain» demande a étre entendue en un sens
«indéfini». Si Heidegger cherche a éclairer I’ambiguité de ce terme d’un point
de vue théologique, la séance s’achéve par le constat que «la définition théolo-
gique de I’homme refuserait une définition au sens philosophique, c¢’est-a-dire
parlerait de I’homme de maniére indéfinie». Seulement, ajoute Heidegger a la
fin de cette séance, cela «pourrait-il valoir pour une définition de I’homme ?»
Si la question de la définition reste ainsi ouverte, le mérite de la théologie est,
quot qu’il en soit, d’inquiéter la définition philosophique.

Si ’on admet pour conclure que la premiere séance du séminaire constitue
une question posée a Heidegger, la réponse de ce dernier se caractérise non
seulement par son caractére interrogatif — ce qui n’a rien de nouveau —, mais par
le fait qu’elle s’abstient de recourir aux notions a I’aide desquelles se déploie
sa propre pensée. La double correction de la définition scolastique de I’homme,
qui met I’accent sur le fait qu’il est d’abord «écoutant» et «mortel», est certes
éclairante. Mais jusqu’ou répond-il a Ebeling ? Pourquoi se cantonne-t-il au
texte luthérien ? Si Heidegger s’est manifestement réjoui de 1’opportunit€ qui
lui a ét¢ donnée de revenir au texte de Luther et de se remettre a son écoute, il
s’est probablement aussi senti trop a ’étroit dans une conceptualité qui n’était
pas ou plus la sienne: celle de la «philosophie» a I’égard de laquelle il avait
pris ses distances, ou celle de la «définition», de sorte qu’il ne «pouvait» pour
ainsi dire pas répondre sans mettre en question les termes mémes du dialogue

Y Ibid,, p. 304.
B Idem.



304 JEAN-CLAUDE GENS

auquel I’invitait Ebeling. Pour reprendre la question initiale, I’'une des raisons
qui obligent Luther a définir, c’est aussi le contexte historique polémique de la
critique du dogme médiéval catholique, de la défense d’une nouvelle maniére de
penser la vie chrétienne. Dans un contexte bien différent, a la fin du séminaire,
certes bien plus tardif, de Zahringen, Heidegger entend en revanche 1’orismos
grec en une acception qui ne correspond plus a ce que la tradition comprend par
«définition» : «Chez les Grecs, il n’y avait pas de concept. Dans concevoir, en
effet, il y a le geste de capture. L’orismos grec au contraire entoure tendrement
(stark und zart) ce que le regard prend en vue; il ne congoit pas.»*’

Il faudrait, pour concevoir une réponse a Luther et a Ebeling, imaginer
ce que Heidegger aurait pu dire d’autre a partir de la dimension de sa propre
pensée. Heidegger aurait, par exemple, pu repenser la nécessité salvifique de
la définition en termes de nécessité d’entourer tendrement, afin de permettre
qu’advienne le salut ou le sacré (das Heile) en un sens holderlinien. Aurait-il
pu repenser la différence entre homo peccator et deus iustificans en termes de
différence ontologique ? Mais cela n’aurait-il pas signifi¢ le rejet des termes
mémes de la question qui lui était posée ?

Ce doute s’éléve aussi en considérant les choses du c6t€¢ d’Ebeling, en
particulier au regard de sa conférence de 1983 intitulée «Zur Definition des
Menschen». Répondant comme en é€cho a cette séance de séminaire, cette
conférence est une contribution a un colloque visant a constituer un comité pour
I’ Institut des Sciences de |'Homme de Vienne*. Ebeling commence également
par s’y référer au De homine et a la définition scolastique et aristotélicienne
comme a Heidegger. Mais c’est pour défendre I’1dée que la théologie doit faire
valoir ce que ni I’anthropologie philosophique ni les sciences humaines ne font
valoir, ¢’est-a-dire ce que le langage biblique désigne du nom de péché et de vie
éternelle*'. Et Ebeling d’élargir le champ du questionnement face a un public
dont les horizons devaient étre bien divers pour demander: que signifient les
notions si souvent invoquées aujourd’hui de «liberté» et de «paix» si ’on
manque la dimension vers laquelle fait signe la théologie lorsqu’elle parle de
péché et de paix éternelle 7+

Il n’est pas sir que, parmi les philosophes, Heidegger ait été le meilleur
interlocuteur possible. Car son concept de Schuld, qui est un des existentiaux
majeurs de Sein und Zeit, manque d’étoffe, pour ainsi dire, «éthique», comparé
par exemple au concept jaspersien de «culpabilité métaphysique». Dans quelle
mesure Ebeling a-t-il eu connaissance de la philosophie jaspersienne de 1’exis-
tence ? Quant a la paix, il semble douteux que la sérénité, la Gelassenheit telle
que Heidegger I’entend, consonne avec ce que la théologie entend par la.

* M. Heidegger, GA 15, 399, trad. frang.: «Le séminaire de Zahringen» (1973), in:
Questions [V, Paris, Gallimard, 1976, p. 339.

“" G. EBELING, «Zur Definition des Menscheny, in: Umgang mit Luther, Tiibingen,
Mohr, 1983, p. 95-100.

- Ibid., p. 98.

2 Ibid., p. 100.



	La rencontre entre Ebeling et Heidegger

