Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 269-286

BIBLIOGRAPHIE

Heinz WiSMANN, Les avatars du vide. Démocrite et les fondements de [ 'atomisme
(Le Bel aujourd’hui), Paris, Hermann, 2010, 91 p.

Ce petit ouvrage se compose de trois chapitres, «Atomos idea», «Réalité et
matiére dans I’atomisme démocritéen», «La logique de ’atome. A propos de la théorie
démocritéenne de la connaissance», dont les deux premiers reprennent des articles
parus respectivement en 1979 et 1980, tandis que le troisiéme, rédigé en 1982 pour une
décade de Cerisy consacré a René Thom, provient des Actes de ce colloque, publiés
en 1988. L’A. y a ajouté, en guise d’introduction, une mise au point synthétique, par
malchance éditée avec un certain nombre de coquilles, qui permet de saisir d’emblée les
principaux enjeux des analyses proposées. A la fois herméneutiques et critiques, celles-ci
s’inscrivent dans le sillage des travaux menés avec Jean Bollack (décédé en décembre
2012) sur la pensée présocratique (voir notamment Héraclite ou la Séparation, Paris,
Minuit, 1972). Si Démocrite «reste un étranger parmi les philosophes (p. 50 et 91),
c’est que la tradition doxographique, a la suite d’Aristote, n’a cessé de tirer Démocrite
du coté d’un matérialisme primaire, dénoncé d’abord comme un bricolage conceptuel
sans portée philosophique, puis salué, a partir du XIX¢ siécle, comme une préfiguration
naive de la science moderne. Seul Hegel semble avoir entrevu la nature véritable de
la pensée de 1’Abdéritain, en soulignant I’idéalité purement spéculative de ses atomes,
sans aller pour autant jusqu’a reconstruire la cohérence du systéme qui repose sur cette
prémisse. De fait, les atomes de Démocrite ne sont pas des «corps» mais des «forces»
(d’ou ’absence de poids, qui les distingue des atomes d’Epicure). Leurs propriétés
ne sont pas statiques («forme», «ordre», «position»), mais dynamiques («rythme»,
«toucher traversant» (sic!), «retour»), si bien que chaque atome se définit par son mode
de propagation, comparé par Démocrite au tracé de I’écriture. En tant que représentation
d’un linéament bidimensionnel, I’atome est une «idée indivisible», atomos idea. Par
conséquent, les atomes ne «s’agglomérent» pas pour constituer des «agrégatsy», mais
«s’entrelacent» pour former des «tresses», qui finissent par tisser des «membranes» a
intérieur desquelles s organisent des «mondes». Antérieurs & toute réalité cosmique,
qui suppose la présence d’éléments matériels dans un espace homogeéne et neutre, les
atomes surgissent, innombrables, du «grand vide», dont ils traduisent la dynamique
expansive. C’est ainsi qu’on doit comprendre la formule énigmatique, transmise par
Plutarque, selon laquelle le «den» n’existe pas plus que le «méden». En effet, le «on»
de 'ontologie classique n’est ici qu’un avatar du vide, une sorte de «ant» résultant
de I'action négative du «néant». A I'instar d’Héraclite, auquel il se réfere volontiers,
Démocrite congoit le «réel» comme antagonisme irréductible du Méme, clivé par une
tension qui creuse 1’«abime» ou se cache la vérité. Loin d’annoncer le matérialisme
grossier, aujourd’hui dépassé, des premiers ages de la science expérimentale, ’ontologie
critique de Démocrite se situe, sans disposer de I’outil mathématique des modernes, au
niveau des hypothéses les plus actuelles de la physique théorique, dans la mesure ou
celle-ci lie désormais étroitement 1’énergie du vide et I’origine de la matiére. Michel
Spiro, le président du Cern, ne vient-il pas de déclarer suite a la découverte récente
du boson de Higgs: «La masse ne serait donc plus une propriété intrinséque mais une
propriété partagée entre les particules et le vide» ? (Libération, 27 décembre 2012,
p-31). Démocrite, 4 sa maniére, ne semble pas avoir dit autre chose. Les spécialistes
des présocratiques, de Platon et d’Aristote (re)trouveront ici sans aucun doute matiére a

Histoire de
la philosophie



270 BIBLIOGRAPHIE

réflexion, a admiration et a controverse, comme il serait souhaitable que les physiciens
et les philosophes du XXI* si¢cle en débattent. Pour notre part, nous retiendrons la thése
philosophique centrale de I’A., qui propose une interprétation spéculative et dialectique
de la célébre théorie atomistique de Démocrite. «Le mouvement atomique articule
[altérité absolue du vide» (p. 90). On découvre alors in fine le motif de I’étrangeté
fonciére de Démocrite, d’«avoir ainsi renversé et cherché la vérité dans I’abime de
I’altérité plutdt que dans le ciel de I’identité» (p. 91) ! Livre exigeant, savant, pointu,
pour un propos aussi lumineux que provocant. Le béotien des présocratiques que je
demeure — initié aux mystéres de la pensée grecque par Pierre Javet, André Schneider
et Fernand Brunner — a bu du petit lait a la lecture de ces trois études, tout en se doutant
que son bonheur naissait aussi de la lecture cinétique et ouverte de Hegel que Démocrite
semblerait pouvoir encourager, bien loin de la tentation du jeune Marx de tirer Démocrite
du coté du matérialisme dialectique par le truchement de Leucippe et d’Epicure. .. Bref,
le nesciens-discens-docens qu’est ici (presque ?) tout enseignant et chercheur s’instruira
de toute maniére & méditer un gai savoir aussi corrosif et improbable, impossible a
ranger dans la classe des faits naturels avérés (voici qui est bien nécessaire en ces temps
d’utilitarisme sommaire et de scientisme simpliste !) et cependant propice a nourrir la
«réverie» philosophique et théologique la plus rigoureuse.

DEeNis MOLLER

BErRNARD LE CLUSIEN, Les huit péchés capitaux. De octo vitiis (Fragments),
Préface de Pascale Bourgain, Texte latin établi par Katarina Halvarson,
Traduction et présentation par André Cresson, Paris, Les Belles Lettres,
2012, 232 p.

André Cresson, a qui I’on doit déja I’édition critique et la traduction frangaise des
trois milles vers du De contemptu mundi de Bernard le Clunisien, livre ici une traduction
versifiée d’un poéme un peu postérieur du méme auteur, le De octo vitiis, composé
de 1400 vers. Bernard le Clunisien — appelé aussi Bernard de Morlaix ou Bernard de
Morlas — est non seulement I’un des plus grands poétes lyriques du Moyen-Age, il est
aussi un acteur intellectuel important de ’ordre de Cluny. Il est peut-étre le «Bernard»
que plusieurs documents des années 1120 mentionnent comme prieur de Saint-Denis
de Nogent-le-Rotrou. Vers 1150, il fait le voyage de Rome pour offrir son poéme sur
les Huit péchés capitaux au pape Eugéne III, moine cistercien et ancien disciple de
Bernard de Clairvaux, dont on sait les démélées avec Cluny. Excluant explicitement
le pape de la critique, son poéme vitupére cependant la curie pontificale, associée a
la cupidit¢ de Rome. Les huit péchés capitaux sont en effet une somme sur les vices,
dans la tradition initiée en monde latin par Jean Cassien et Grégoire le Grand, mais
aussi une critique sociale acerbe. Bernard considére la société de son temps comme
une société de malades, faible et abandonnée au péché. L’Eglise, minée par la cupidité,
porte sa part de responsabilité. De maniére intéressante, Bernard souligne une scission
délétere entre clercs et laics: «et I’Eglise ruinée, marché de simonie et de vénalité /
laics opposés aux clercs, clercs opposés aux laicsy» (v. 1130-1131). Dans la lignée d’une
certaine littérature d’art chrétienne qui remonte a Tertullien, le poéme de Bernard est une
ceuvre morale de critique et de combat, qui comporte cependant des moments réflexifs,
des prises de distance ou la dimension artistique explicitement affirmée se superpose
aux motifs moraux. Par exemple dans les vers 1096-1098 : «O grand Boéce, j’ai fait des
liens entrelagant tes vers et les miens, / je reprends maintenant mon poéme la ol je crois
devoir le reprendre. / Au fond d’un gouffre immonde est renversé le monde.» On 1’aura
remarqué, dans la mesure du possible le traducteur rend les rimes des hexamétres I€onins,



BIBLIOGRAPHIE 271

placées a la césure des deux hémistiches et a la finale du vers. Le volume est d’ailleurs doté
d’un ensemble d’annexes qui permettent d’apprécier la poétique de Bernard, livrant des
sources, un tableau de correspondances entre le De octo vitiis et le De contempiu mundi,
ainsi qu’un riche répertoire de figures de rhétorique et de style utilisées par Bernard. Le
texte frangais est un véritable travail de traduction, qui rend le ton, le rythme et la couleur
du poéme de Bernard. L’introduction fournit les rares éléments biographiques connus au
sujet de Bernard, elle donne un apercu clair de la doctrine médiévale des vices et de ses
évolutions les plus marquantes, elle résume le contenu du poéme et précise utilement les
¢léments de versification caractérisant I’hexameétre 1éonin.

CATHERINE KONIG-PRALONG

Francois FeLix, PHiLIPPE GRrOsOs (€ds), Henri Maldiney: phénoménologie et
sciences humaines. Actes du collogue de ['Université de Lausanne des 3
mars et 18 novembre 2009, avec trois études d’Henri Maldiney (Etre et
devenir), Lausanne, L’ Age d’Homme, 2010, 260 p.

L’ouvrage est composé¢ de deux parties: trois textes de Maldiney, dont le texte inédit
d’une conférence prononcée en 2006, et un ensemble de onze articles sur la philosophie
de Maldiney. Les trois articles de Maldiney développent les themes de 1’ouverture du
langage et la signifiance de I’ceuvre d’art. L’approche esthétique repose sur la sensation
et sur ce que Maldiney nomme le rythme, c’est-a-dire ’entrée en tension qui apparait
aussi comme une entrée en relation avec ce qui est unique (face a I’ceuvre d’art, elle et
moi sommes uniques). Or, le moment inaugural d’une dimension rythmique se trouve,
pour Maldiney, au départ de la possibilité de la parole, comme de celle d’une existence.
L’étre n’est pas un gage d’existence, c’est-a-dire d’ouverture. S’agissant de relations
d’unique a unique, dans le creux d’une approche rythmique, Maldiney analyse 1’échec
de la pensée du systéme a rendre compte de ’existence — inventant des reperes pour
écarter I’impossible qui pourtant se produit. En abordant ainsi I’importance du rythme
a la fois dans la langue, dans les langues et dans I’art, Maldiney se risque a exposer des
analyses qui reconduisent a I’expérience pathique. En écrivant par exemple, a propos
de I’ceuvre d’art que «nous sommes au rythme, nous ne sommes pas devant. Et celui
qui n’est pas au rythme I’ignore a jamais» (p. 66), Maldiney rappelle I’importance
fondamentale de 1’expérience relationnelle ou I'impossible advient, tandis que tout
I’effort de la philosophie consisterait selon lui & effacer les traces de 1’unicité qu’une
telle expérience implique afin de proposer des systémes dans lesquels le possible
remplace I’impossible. Dans son second temps, la particularité de cet ouvrage collectif
consiste 4 ne pas rassembler des articles par une thématique close ou par un probléme
précis, mais a I’inverse a offrir un ensemble de perspectives sur I’ceuvre de Maldiney
grice A une question ouverte et véritablement traversante: ou se situe I'ceuvre de
Maldiney ? C’est donc a un dialogue avec différents champs disciplinaires que le lecteur
est convié, a travers des articles portés par des auteurs qui défendent chacun une entrée.
Sont ainsi présentées les relations qu’entretiennent les textes de Maldiney avec la
théorie psychiatrique, la clinique psychiatrique, la littérature, la musique, la biologie, la
philosophie contemporaine et la morale. Dans tous ces détours, revient I’idée constante
que Maldiney n’a pas seulement puisé une inspiration dans ces champs, mais surtout
que la collaboration qu’il a entretenue avec eux — souvent a travers des personnes — a
donné lieu 4 une influence réciproque. Ainsi d’un coté, Jean-Pierre Charcosset souligne
des le premier article le caractére «polyglotte» de I’ceuvre de Maldiney: qui rassemble
le grec et I’allemand dans un frangais qui, lui-méme, réunit d’un méme mouvement la
langue de Partiste, celle du phénoménologue, du psychiatre et du linguiste entre autres.

Philosophie
contemporaine



272 BIBLIOGRAPHIE

Maldiney polyglotte, mais pas seulement: d’un autre coté le texte d’Alain Gillis met
en évidence une attitude «spontanément ‘clinique’», autrement dit une maniére d’étre
dans la proximité de la rencontre, dans la découverte de I’humain, et non a la recherche
d’un systeme, d’une théorie, d’un diagnostic. Le lecteur pourrait avoir le sentiment que
I’ceuvre de Maldiney se situe a la croisée de toutes ces disciplines, mais elle se trouve
plus encore a la rencontre de ceux qui les lui font approcher: Binswanger, Heidegger,
Tal Coat, Bazaine, du Bouchet, Ponge ou Celan, mais aussi les anonymes qu’il a pu
rencontrer a I’hdpital psychiatrique du Vinatier. Maldiney semble donc écrire depuis
le ceeur de cette humanité des rencontres non pour en tirer une collection, mais en y
entendant chaque fois la question posée par I’ouvrage lui-méme : comment se situer ? Et
on peut y retrouver cette fameuse question, mentionnée par Alain Gillis, que Maldiney
pose dans I’analyse de la production d’un psychotique : «qui serais-je, si j’avais fait moi,
cette peinture ?». — Tous les articles convergent vers les points fondamentaux du rythme,
de I’événement, de I’Ouvert, en d’autres termes vers la question de I’exercice d’une
subjectivité a partir de I’interruption du projet. Qu’il s’agisse de la langue de Celan, dont
Caroline Gros décrit le souffle coupé par I’événement; ou la «découverte du vide pur»
par Nicolas de Staél, évoquée par Sarah Brunel; les analyses de Maldiney interviennent
pour soutenir et penser cette version discontinue et imprévisible du vécu mais aussi la
transformation de notre monde a partir de la venue d’un sens inattendu. Dans [’article
qui cloture cet ouvrage, Philippe Grosos développe I'idée d’une these cruciale qui
soutiendrait les analyses de Maldiney, a travers la variété des champs que le philosophe
aborde: celle d’une philosophie de I’origine. L’auteur souligne qu’il s’agit de «penser
la présence plutdt que la conscience, I’expression plutot que le sens et [...] la question
comment et non pas quoi !». Qu’il s’agisse de |’ceuvre d’art ou de I’humain, Maldiney
trace sa voie phénoménologique en approchant la présence pour elle-méme, dans sa
propre manifestation, 1a ol s’ouvre 1’événement comme origine. Cet ouvrage a le mérite
de proposer des approches variées, quoique non exhaustives, de I’ceuvre de Maldiney,
ce qui pourra permettre a chaque lecteur d’entrer dans cette philosophie par une porte
différente, mais pour y entendre a chaque fois la thése structurelle de cet ouvrage: I’unité
de la philosophie de Maldiney repose sur une recherche de la signifiance, celle-1a méme
qui permet a ’humain d’exister en tant que tel.

FLORA BASTIANI

JURGEN HABERMAS, La constitution de !'Europe, traduit de I’allemand par
Christian Bouchindhomme (nrf7Essais), Paris, Gallimard, 2012, 224 p.

En réunissant ces essais politiques sur I’Europe dans un ordre différent de 1’édition
allemande, le traducteur de Habermas rend un précieux service aux lecteurs francophones
qui peuvent ainsi mieux comprendre pourquoi Habermas est aussi sévere envers la
politique de la chanceliére Merkel. «Les capacités de 1’Etat national sont insuffisantes
pour venir a bout des problémes qui se posent désormais a nous» écrit le philosophe
allemand dans la préface inédite de I’édition frangaise (p. 11). Comme d’autres — et
notamment Jean-Marc Ferry du coté frangais — Habermas dénonce I’aveuglement
des exécutifs et la mise en veilleuse des Parlements et des opinions publiques dans
tout ce qui concerne I'avenir de I’Europe. Une politique commune s’impose, these
qui ne se confond nullement avec I'utopie d’un Etat fédéral européen. Car ce dont il
est question, c’est d’une démocratie transnationale, capable de conférer aux peuples
de I’Union européenne un pouvoir spécifique, distinct de la souveraineté des Etats.
Cela passe bien évidemment par une nouvelle relance des parlements, tant au niveau
national qu’au niveau proprement européen. Seul ce découplage des niveaux exécutifs et
parlementaires permettra a I’Europe de sortir de son impasse actuelle. La juridicisation



BIBLIOGRAPHIE 273

démocratique est donc nécessaire, en lien avec un partage de souveraineté permettant
Iarticulation fine de la citoyenneté nationale et de la citoyenneté cosmopolitique. La
méditation tres kantienne de Habermas sur la constitution a la fois juridique, politique
et éthique de I’Europe débouche sur un ancrage puissant des droits de ’homme dans le
concept charniére de dignité¢ humaine, qui énonce en quelque sorte le socle sans lequel
les droits de ’homme, puis ceux des citoyens comme individus et des peuples comme
entités structurées démocratiquement n’auraient pas de consistance. Voila donc un livre
vigoureux et stimulant. Le lecteur suisse, quelle que soit sa conviction politique face a
I’Union européenne, se dira sans doute que tous les défauts actuels de I’Europe valent
bien, demain, un surplus d’Europe démocratique, dans laquelle la Suisse, ses citoyens et
son peuple, devraient finalement trouver leur place.

DENIS MULLER

MicHAEL ESFELD, Physique et métaphysique. Une introduction a la philosophie
de la nature, Lausanne, Presses Polytechniques et Universitaires Romandes,
2012, X+ 172 p.

Issu de cours donnés & I’Ecole polytechnique fédérale de Lausanne, cet ouvrage
se caractérise par sa clarté conceptuelle et argumentative remarquable et sa tres grande
qualité pédagogique: la pensée se suit agréablement malgré la technicité des questions
abordées, les indications bibliographiques sont tres utiles, les exercices didactiques
s’avérent certainement précieux. Le lecteur regoit toutes les précisions souhaitables
sur la philosophie de la nature, I’histoire de certaines métaphysiques rationnelles, la
situation réflexive actuelle de la physique quantique sur I’ontologie. «La mécanique
quantique ne réfute pas la métaphysique humienne. Toutefois, si on considére que la
fonction d’onde de la mécanique quantique décrit des propriétés des éléments de
I’ontologie primitive qu’on adopte, alors ces propriétés sont des dispositions & engendrer
un certain développement temporel de ces éléments» (p. 138). Le lecteur ressort instruit
et provoqué a débattre. Venant d’un tout autre mode de pensée, et n’étant pas compétent
pour juger de la compatibilité éventuelle de cette conception de la métaphysique avec
I’état actuel des sciences et de la physique (aux physiciens de se prononcer), j’ai quatre
questions: 1) que gagne-t-on philosophiquement a réduire ainsi toute métaphysique a
une ontologie ? 2) que deviennent, dans ce débat quelque peu biaisé analytiquement, les
autres prétentions normatives de la métaphysique classique et de ses formes modernes
(sur I’infini, la question de Dieu, I’étre de I’étant, etc. )? 3) que fait-on des débats
philosophiques et éthiques contemporains sur la pensée post-métaphysique, avec ses
incidences sur la bioéthique ? 4) les relations entre physique et métaphysique peuvent-
elles autrement dit étre traitées hors de toute considération sur les autres significations du
concept de nature que celles émanant de la «métaphysique» quantique ?

Denis MULLER

FrEDERIC GROS, Le Principe Sécurité (nrflEssais), Paris, Gallimard, 2012, 286 p.

Voici un livre fort bien écrit, érudit mais trés abordable, sur un sujet tout a fait
actuel. Le Principe Sécurité (une expression forgée sur le modéle antérieur du Principe
Espérance de Bloch et du Principe Responsabilité de Jonas) est en effet omniprésent
dans les débats éthiques et politiques contemporaines, pour le meilleur, mais parfois
aussi pour le pire. L’A. reconstruit ledit principe en quatre étapes, distinguant la sécurité



274 BIBLIOGRAPHIE

comme état mental (lieu de sagesse), comme situation objective héritée des craintes
et des utopies millénaristes, comme garantie contractuelle ou étatique et enfin comme
controle des flux, énergétiques, nutritionnels ou financiers. La securitas a nourri de
nombreux modéles sapientiaux: stoicisme, épicurisme, scepticisme, tout en se voyant
devenir objet de méfiance et de critique du coté chrétien (Augustin, Luther). De Joachim
de Flore aux millénarismes de la Renaissance, la méme sécurité s’est apparentée a un état
d’harmonie paradisiaque, objet des plus belles espérances comme des plus grossiéres
manipulations. De méme, la sécurité contractuelle, si elle a pu soutenir les libertés
du sujet et les droits de ’homme, a dégénéré en sécurité militaire ou étatique, quand
ce n’est pas, avec I’abolition de tout droit, en totalitarisme. Enfin, la bio-sécurité, la
sécurité alimentaire ou le tout internet ont leur poids d’ambivalence, aidant a protéger la
sphere privée ou I’envahissant au contraire de tous les bio-contréles et d’un bio-pouvoir
aliénant et étouffant. Nous est revenu en mémoire, a la lecture, la distinction que Luther
faisait entre la securitas, toujours trompeuse, et la certitudo, certitude croyante seule a
méme de nous libérer (via la justification par la foi seule). A titre plus personnel, I’A.
s’avere craindre plus que tout cet esprit sécuritaire pervers qui, sous forme de libération
totale des marchés, finit par justifier «I’augmentation délirante des inégalités» (p. 238)
et conforter le status quo. Bref: la solide réflexion proposée dans ce livre attire notre
attention sur le fait que si la sécurité a bien sa place dans le catalogue équilibré des
valeurs démocratiques, c’est a la condition de ne pas s’installer elle-méme dans un
absolu mensonger et que nous la contre-balancions par le Principe Espérance comme
par la liberté et la justice, ces foyers principiels d’une éthique responsable.

DENis MULLER

PIERRE-ANDRE STUCKI, Les ruines de la chrétienté. Visite guidée, Geneve, Labor
et Fides, 2013, 172 p.

Le 28 février 2013, a 20 heures précises (heure de Rome), Benoit XVI a fait ce
qu’il avait annoncé quelques jours auparavant devant les cardinaux réunis en consistoire,
a savoir qu’il renongait au trone de saint Pierre. La raison en est simple, du moins
officiellement. Le pape, en proie a des ennuis de santé, est a bout de forces et ne se
sent plus la force d’assumer la charge imposée par le ministere de 1’Eglise catholique,
apostolique, romaine qu’il juge par ailleurs profondément divisé pour des questions
essentiellement d’intégrité morale et religieuse. Une page se tourne, et avec elle tout un
pan de I’histoire de la papauté. Se pourrait-il, deés lors, que Pierre-André Stucki ait vu
Juste lorsque cet ancien professeur de philosophie a Lausanne et Neuchatel se propose
d’accompagner ceux que le sujet intéresse a la maniére d’une visite guidée au milieu de
ce qu’il pergoit comme étant les ruines de la chrétienté ? C’est en tout cas 1’objectif de
son dernier opus, publié le 9 janvier de cette année, i.e. quasiment au méme moment que
la renonciation de Joseph Ratzinger, redevenu simple prétre au service de Dieu. Et c’est
grdce a une sociologie de la religion que I’A. entend mener a bien sa démonstration.
Pour ce faire, il a recours au modéle de ’emposieu: métaphore hydraulique censée
expliquer au lecteur ce qu’il en est aujourd’hui du bassin de la chrétienté. Car si
I’Evangile en est la source, rien n’indique que le message porté par Jésus-Christ n’est
pas non plus une résurgence du judaisme, et ainsi du reste jusqu’a son embouchure
qu’est la société contemporaine tant que 1'Eglise continuera a se faire siphonner par
tout un tas de croyances diffuses qui, au quotidien, rendent les lieux de culte inopérants
car surannés du fait qu’il n’y a plus que les touristes pour les fréquenter. Le phénomene
est particuliérement visible a partir du moment ou les croyants se heurtent au principe
de réalité (objet du troisieme chapitre); lequel les oblige a regarder en face ce qu'ils
ne voulaient pas voir jusqu’ici, depuis que la science, au nom de la vérité, propose une



BIBLIOGRAPHIE 275

vision du monde en opposition avec la religion, grande pourvoyeuse d’illusions au sens
ou pour Sigmund Freud, il n’y a pas plus dangereuse illusion que la religion, étant donné
qu’a une époque, c’est elle qui occupait la place de la science dans le cceur des hommes.
Le probléme est que pour appréhender un tel phénomene, si tant est que celui-ci existe
vraiment, il est nécessaire pour ’observateur de circonscrire au mieux son objet d’étude,
en ’occurrence ici la fonction de I’Eglise dans [’histoire de I’humanité, ne serait-ce
qu’en validant la these qui veut qu’un ensemble donné existe a partir du moment ou il
est possible de s’en extraire completement. Ainsi de tous ceux qui, statistiques a I’appui,
auraient perdu la foi a mesure que s’imposait a eux la dure réalité d’une société qui
n’aurait que faire des ruines de la chrétienté. A suivre ce que laisse entendre I’A. a
la fin du livre par I’intermédiaire du Club de Rome, autrement dit: une fois arrivés
dans la derniere salle de cette exposition virtuelle, ne peut-on pas ainsi considérer que
’avenir de la religion n’a rien a voir au fond avec la crise des vocations ou le nombre de
fidéles présents chaque dimanche a la messe, mais avec la maniére dont les serviteurs du
christianisme vont s’attacher a réinterpréter I’héritage du passé et mettre du sens sur ce
qui, aujourd’hui, n’en a plus a cause des dérives de la science et du climat anxiogéne qui
s’en est suivi, a partir notamment des années 1970 et des premiéres grandes catastrophes
écologiques que le monde ait connues depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale ? La
réponse a cette question, comme un défi lancé a la modernité, n’en est pas moins laissée
a la libre interprétation du lecteur. Ce qui assurément fait de ce livre un ouvrage de
discussion, propice a la réflexion.

MATHIEU BLESSON

GABRIELLA ARAGIONE, ENRICO NORELLI, FLavIO G. NUVOLONE (€éds), A Diognete.
Visions chrétiennes face a l'empire romain, Actes de la journée d’études
du GSEP du 24 novembre 2007, Etudes réunies par Gabriella Aragione,
Enrico Norelli et Flavio G. Nuvolone (Cahiers du Groupe Suisse d’Etudes
Patristiques, 1), Prahins, Zébre, 2012, 129 p.

L’intérét premier de cet ouvrage consiste dans 1’édition et traduction attentive du
texte grec lui-méme de I’A Diognéte (AD) qu’Enrico Norelli a établi comme base, et qui
est «aussi proche que possible de celui du manuscrit de Strasbourg» (p.16). Jusqu’alors,
en effet, la seule, et aussi la premiére traduction dont le public frangais disposait était
celle qu’Henri-Irénée Marrou avait publiée dans les Sources chrétiennes, vol. 33, en
1951. Nous ne pouvons qu’admirer la maniére dont E. Norelli a su rendre la concision,
la beauté et la densité spirituelle des expressions, des métaphores, en un mot, de la
phraséologie et du contenu de ce texte magnifique qui ne cesse, depuis sa découverte
a Constantinople par Thomas d’Arezzo vers 1436, d’étonner et d’interpeller les
lecteurs. Pour ne prendre qu’un exemple, I’identification du cceur avec la connaissance
par la simple jonction des deux mots est trés remarquable : «Que pour toi le cceur soit
connaissance (Eto soi kardia gnosis)», dit en effet I’A. inconnu au dernier chapitre,
résumant ainsi en une seule formule cette exigence absolue, exprimée de multiples
manié¢res dans I'Ecriture, et qui fait du cceur le siége de I'intelligence. Les quatre
¢tudes qui suivent tentent chacune a leur tour de faire le point sur quelques questions
concernant principalement la situation du texte et de son message dans son contexte
historique. Face a certains interprétes récents qui considérent volontiers que I’A.de I’'AD
prend ses distances par rapport a la tension paulinienne, eschatologiquement orientée,
entre I'existence du chrétien et le monde, Rudolph Brindle s’applique au contraire a
montrer qu’ «il reste fidéle a I'expérience de 1’apotre, d’apres laquelle la puissance de
Dieu se révéle dans la détresse et la persécution». Celse et I'auteur de 1’4AD sont-ils

Histoire de
la théologie



276 BIBLIOGRAPHIE

comparables dans la maniére dont ils considérent chrétiens et christianisme ? En mettant
en lumiére I’attachement irréductible du premier a I’héritage de la philosophie grecque
et la conviction du second du role axial et primordial de la christologie néotestamentaire
avec ses racines juives, Horacio de Leona prouve une fois de plus I’incompatibilité
radicale entre platonisme et christianisme. Ce n’est pas comprendre 1’intention profonde
de 'auteur de I’AD dans les chapitres 2 a 4, que d’affirmer, comme le faisait encore
Marrou dans son introduction, que sa polémique contre la vénération des images et des
idoles et le culte juif n’avaient pour lui «ni grande importance ni intérét réel, et qu’il se
débarrasse au mieux d’un pensum» (op. cit., p.117-118). Au contraire, pense a juste titre
Marco Rizzi, le but de I’A. est d’abord de convaincre ses lecteurs que le christianisme est
la seule religion légitime et de montrer, en attaquant toute pratique religieuse publique,
que la vie chrétienne n’est véritable que par une radicale transformation intérieure. Quant
aI’A. de I’AD, pourrait-il étre Polycarpe ? Non, répond enfin E. Norelli contre la these
de Charles E. Hill. La diversité de leur style est trop importante et, surtout, dit-il «si ’AD
était un écrit de Polycarpe, il y aurait de quoi s’étonner du fait que ni I’auteur du Martyr
de Polycarpe, ni surtout Irénée, qui a connu personnellement Polycarpe et est intéressé
aussi a sa production écrite, n’aient fait aucune allusion a la composition par Polycarpe
d’un texte dont la valeur littéraire est haute, la théologie significative et ’engagement
personnel remarquable» (p. 115). Les trois index des textes, auteurs anciens et auteurs
modernes et onomastique sont précieux pour le travail de recherche.

JEAN BOREL

CypriEN DE CARTHAGE, Ceux qui sont tombés, De lapsis, Texte critique du
CCL3 (M. Bévenot), Introduction par Graeme et Michel Poirier, traduction
par Michel Poirier, Apparats, notes et index par Graeme Clarke (Sources
chrétiennes, 547), Paris, Cerf, 2012, 262 p.

Depuis longtemps attendues, I’édition et la traduction du De lapsis de Cyprien de
Carthage enrichissent de maniére importante la connaissance que nous pouvons avoir de
la pensée de Cyprien de Carthage, remarquablement équilibrée dans un temps de crise
grave et sur un théme de pastorale qui a divisé les esprits. Si, a ses yeux, en effet, par
la persécution de Déce, «le Seigneur a voulu voir ce que valaient ses serviteurs, parce
qu’une longue paix avait mis a mal la régle de vie regue de lui», si «la rigueur céleste a
voulu remettre debout une foi couchée a terre et presque endormie», si, enfin, «Dieu dans
sa trés grande bonté, a conduit les événements avec une mesure qui fait apparaitre tout
ce qui s’est passé plus comme une vérification que comme une persécution» (cf. chap. 5,
p. 135), il a tout de méme bien fallu réfléchir pour savoir comment agir avec tous ceux
qui étaient ‘tombés’, c'est-a-dire qui avaient participé de pres ou de loin a un sacrifice
aux dieux par peur de I’exil, de la prison, de la torture, de la confiscation des biens, voire
de la mort. Quelle était donc la solution, un rigorisme excluant la réconciliation ou un
laxisme réintégrant les fautifs sans vraie repentance ? Ni I’un ni I’autre, pense Cyprien,
qui ne veut ni interdire ’espoir ni fermer les yeux sur la gravité des fautes commises,
mais qui exige, et c’est la la preuve du véritable amour fraternel et christique, que 1’on
prenne conscience de cette gravité et que ’on fasse alors une vraie pénitence dans les
larmes, la priere, le jetne et ’aumdne. Une excellente introduction éclaire la portée
réelle de ce texte en le resituant dans le cadre des circonstances politiques et religieuses
qui ont précédé et suivi la persécution de Déce. Une analyse fouillée de la rhétorique
argumentative de Cyprien analyse la maniére dont il fait recours a I’Ecriture et dont
il manie les métaphores et les clausules. Enfin, un exposé canonique et disciplinaire
permet de comprendre la conception qu’avait Cyprien de la rémission des péchés



BIBLIOGRAPHIE 277

graves, a I’époque de la rédaction du De lapsis. Le texte latin reproduit, avec quelques
variantes supplémentaires et des changements typographiques mineurs, le texte édité par
M. Bévenot dans le Corpus Christianorum, Series latina 3 (1972), p. 221-242, lequel
repose solidement et judicieusement, en I’état actuel des choses, sur une sélection de
manuscrits similaires. Enfin, une bibliographie compléte donne au lecteur intéressé
I’ensemble des ouvrages consultés, et un index des références bibliques, mots latins et
auteurs anciens lui ouvrent le chemin d’une lecture précise et réfléchie.

JEAN BOREL

AMPHILOQUE D'IcoNntuM, Homélies, Tome [ (1-5), Introduction, traduction,
notes et index par Michel Bonnet, avec la collaboration de Sever J. Voicu
(Sources chrétiennes, 552), Paris, Cerf, 2012, 375 p.

AMPHILOQUE D'IcoNiuM, Homélies, Tome Il (6-10), Fragments et Lettres,
Introduction, traduction, notes et index par Michel Bonnet, avec la

collaboration de Sever J. Voicu (Sources chrétiennes, 553) Paris, Cerf,
2012, 389 p.

C’est a une magnifique réhabilitation d’Amphiloque d’lconium que s’est consacré
Michel Bonnet dans ces deux récents volumes des Sources chrétiennes. Cet évéque du
I'V* siécle, cousin de Grégoire de Naziance, parfait disciple de Basile de Césarée qui le
considére comme son ‘fils trés aimé’, (p. 76), cité, imité, homme de grande réputation
a son époque et loué par St. Jérome, reconnu par les historiens ecclésiastiques Socrate
le scholastique, Sozomeéne et Théodoret de Cyr comme ’un des principaux acteurs de
la restauration nicéenne (p. 104), a étonnamment passé dans les oubliettes de I’histoire
ultérieure, pour étre encore dédaigné par la plupart des historiens modernes, le qualifiant
d’ ‘esprit moyen’et d’ ‘astre mineur de la constellation cappadocienne’ (p. 11 sg.). Avec un
nouveau regard, et pour faire abstraction des avis méprisants, M. Bonnet reprend I’entier
du dossier, difficile pour deux raisons principales: d’abord parce qu’ Amphiloque, dans
son ceuvre homilétique, ne parle jamais de lui-méme, comme [’ont fait les trois grands
cappadociens et d’autres écrivains chrétiens, et que ses lettres, 4 une exception pres,
n’ont pas été conservées. Il fallait donc relire attentivement les ceuvres, témoignages
et correspondances des contemporains, parmi lesquelles les 22 lettres qui lui ont €té
adressées par Basile et 9 autres par Grégoire de Naziance occupent le premier rang, pour
tenter de retrouver I’homme en chair et en os qu’il fut. Une introduction magistrale brosse
alors de maniére aussi précise et compléte que possible la biographie d’Amphiloque,
né a Ozizala, éléve de Libanius, devenu évéque d’lconium et métropolite de Lycaonie
au ceeur de cette époque troublée par les querelles christologiques qui opposaient, sur
les grandes questions de 1’ “ousie’ et de I’ *hypostase’, ariens et anoméens, sabelliens
et modalistes, homéens, homoiousiens et homoousiens. La seconde raison était la
traduction des 10 Homélies elles-mémes, avec les questions délicates d’authenticité qui
s¢ posent a leur sujet, et celle de Fragments d’ouvrages perdus transmis par voie de
tradition indirecte, soit par des floriléges, soit par des chaines exégétiques ou encore sous
forme de citations dans le cadre d’ouvrages théologiques en grec, latin et syriaque. Le
résultat est de premier intérét, car Basile ne s’est pas trompé sur les qualités de son ami
préféré, et I'ceuvre que nous avons dans les mains nous permet de mieux comprendre ce
qQue pouvait et devait étre la prédication publique d’un ecclésiastique de haut rang dans
un siecle aussi perturbé et compliqué. Les thémes fondamentaux des cinq premieres
Homélies abordent successivement le mystére et la gloire de I'Incarnation du Christ (I);



278 BIBLIOGRAPHIE

la conception virginale de Marie et sa virginité in partu (II); la résurrection de Lazare
comme moyen pour le Seigneur de prouver sa divinité et de forcer I’adhésion de ceux
qui assisteront au miracle (IIT); la femme pécheresse et I’onction du parfum (IV) et,
enfin, la doctrine de la descente du Christ aux enfers le Vendredi-Saint.

— Dans la VI* Homélie, sur laquelle s’ouvre le second volume, Amphiloque, avec
un art de dramaturge, met en scéne la Passion et fait de Jésus un acteur qui explique a
’auditoire le sens de ses paroles et de ses actes. Mais derriére cette dramaturgie, il s’agit
d’une vigoureuse polémique contre les ariens et les anoméens, par laquelle il cherche a
démanteler la thése arienne selon laquelle le Verbe aurait eu peur de la mort, manifestant
par la une crainte incompatible avec sa divinité. Une fois de plus, I’évéque, en rhéteur
avisé, tente de rendre aussi vivante que possible la bonne compréhension de 1'Economie
et ’action salvifique du Verbe fait chair. C’est aux baptisés de la vigile pascale, qu’on
appelait traditionnellement les ‘nouveaux illuminés’ que s’adresse I’Homeélie VII,
é¢voquant avec autant de lyrisme que de liberté, «la vision de la prairie céleste accessible
aux ‘yeux du cceur’ qui nous transporte dans un monde enchanté et mystique ou poussent
de multiples arbres, symboles de toutes les vertus» (p. 83). C’est encore certainement
a ’occasion de liturgies baptismales qu’est prononcée I’ Homélie VIII, dont Zachée est
le théme, et qui est proche par son caractére pénitentiel de I’ Homélie IV, avec laquelle
elle fait un ensemble pour le méme auditoire (p. 125). «Le Fils ne peut rien faire de
lui-méme» (Jn 5,19), telle est la parole que développe I’ Homélie 1X. Elle s’inscrit dans la
grande polémique qui secoue I’Eglise depuis qu’Arius, au début du I'V* siécle, a contesté
la divinité de Jésus. Amphiloque y concentre tout son art pour démontrer que le verset
de Jean ne peut permettre de nier I’égalité du Pére et du Fils. Enfin, la X¢ Homélie en
syriaque, polémique comme la précédente, défend de maniére plus insistante encore
I’égalité divine du Fils, coéternel au Pére. Quant aux Fragments retrouvés et connus
a ce jour, ils constituent, comme le dit I’A., «les témoignages les plus évidents de la
considération dont a joui trés tot Amphiloque» (p. 243). Et I’Epitre synodale qui est la
seule a nous rester et dont le sujet est la nature du Saint-Esprit, elle nous renseigne de
fagon intéressante «sur le mode de diffusion en Asie des théses sur I’Esprit-Saint, théses
dont les Cappadociens en général et Basile en particulier se sont faits les champions.
Le temps ne sera pas éloigné ou elles triompheront au concile de Constantinople de
381» (p. 316). L’introduction a chaque Homélie présente les thémes doctrinaux débattus,
la datation possible, les destinataires et les circonstances de sa rédaction. Un index
scripturaire complet et plus de trente pages de bibliographie ouvrent au lecteur intéressé
un vaste champ de recherches possibles.

JEAN BOREL

JEAN DAMASCENE, La Foi orthodoxe 1-44, Texte critique de I’édition B. Kotter
(PTS 12), Introduction, traduction et notes par P. Ledrux, V. Kontouma
- Conticello et G.-M. De Durand (Sources chrétiennes, 535) Paris, Cerf,
2011, 375 p.

JEAN DAMASCENE, La Foi orthodoxe 45-100, Texte critique de I’édition
B.Kotter (PTS 12), Introduction, traduction et notes par P. Ledrux et G.-M.
de Durand (Sources chrétiennes, 540) Paris, Cerf, 2011, 361 p.

Lorsqu’un travail d’érudition doit étre repris par un autre spécialiste pour cause

de déces, c’est toujours une source de difficultés supplémentaires et I’occasion d’un
retard. Confiée a Pierre Faucon il y a une trentaine d’années, cette traduction de la



BIBLIOGRAPHIE 279

Foi orthodoxe de Jean Damascéne a dii étre en effet poursuivie par les soins de Pierre
Ledrux et d’autres réviseurs, dont certains sont aussi décédés avant son achévement.
Cette ceuvre, qui enrichit les Sowrces chrétiennes d’un texte patristique capital, est
donc aujourd’hui la bienvenue. Trés tot traduite en syriaque, arabe, vieux bulgare,
géorgien, arménien, puis en latin par Burgundio de Pise au XII¢ siécle, - traduction que
Thomas d’Aquin a utilisée dans sa propre Somme —, traduite & nouveau par Jacques
Lefevre d’Etaples au X VI siécle et par Michel Lequien au XVIII® siécle, traduction
reprise par Migne (P. G. 94) en 1860, la Foi orthodoxe est a juste titre considérée
comme I’une des premiéres synthéses doctrinales du Moyen-Age, tant en Orient qu’en
Occident, dont le rayonnement fut exceptionnel. La «foi droite» ou orthodoxe doit
étre comprise comme étant la foi chalcédonienne. Elle fait partie d’'un ensemble de
trois ouvrages désignés sous le titre de ‘Pége gndséos’, ‘Source de la connaissance’:
1. — Les chapitres philosophiques ; 2. — Le livre des hérésies; 3. — La foi orthodoxe. Sa
rédaction en cent chapitres, «issue des habitudes de I’enseignement monastique, permet
de cerner un probléme a travers une libre méditation; contrairement au florilege, elle
admet commentaires et développements de types variés» (p. 36). L’ouvrage est dédié
a Cosmas, hi¢romoine de Saint-Sabas, consacré en 742 évéque de Maiouma. Avec une
excellente introduction de M™ Vassa Kontouma-Conticello, laquelle fait le point de
maniére nouvelle sur ce que nous savons de la vie du Damascéne a la charniere du
monde chrétien et du monde arabe, le premier volume contient les chapitres 1-44, avec
en regard le texte critique grec €tabli entre 1969 et 1988 par B. Kotter: 1-15, Dieu,
de la simplicité et de 'incompréhensibilité de 1’essence divine a Dieu Trinité; 16-25:
Création, anges et structure du monde comme acte de la volonté et de I’amour divin;
26-42: Létre de I’homme et ses caractéristiques propres, perception sensorielle et
pensée discursive, imagination, mémoire et libre arbitre ; 43-44 : Providence, prescience
et prédétermination divines.

— Le second volume s’ouvre avec les chapitres 45-81, dans lesquels Jean Damascéne
développe I’économie divine et I’ceuvre rédemptrice du Christ en suivant de prés la
Dispute avee Pyrrhus de Maxime le Confesseur, dont il discerne bien la fidélité a la
tradition chalcédonienne, et dont il a assimilé la structure philosophique. Il insiste
aussi, contre les Nestoriens, sur le nom de la Mére de Dieu (Théotokos), puisque ce
nom renferme tout le mystére de 1’économie. Comme le remarque Pierre Dupreux, «il
concentre son effort d’élucidation de la doctrine sur deux points essentiels, le libre arbitre
de I’homme et la notion de nature a laquelle est liée celle d’hypostase» (p. 58). Les
derniers chapitres évoquent enfin, dans le sillage de la doctrine de Cyrille d’Alexandrie
et des Cappadociens, la pratique et le sens des sacrements du baptéme et de I’eucharistie,
le culte des saints, le signe de la présence divine dans les icones, le «sacrement» de
I’Ecriture comme source de grice, le probléme du mal et le libre-arbitre humain, le
sabbat, la virginité et la circoncision. Relevons enfin ’originalité de la conclusion dans
laquelle le Damascéne présente la résurrection des morts comme le retour a Dieu de
I’humanité dans le Christ, suivie d’un dossier scripturaire qui en présente le témoignage
de maniére «parfaitement articulée» (p. 73): d’abord dans 1I’Ancien Testament (Noé,
Moise, David, Isaie, Daniel), puis par les actes du Seigneur lui-méme dans son s¢jour
sur la terre, enfin par I’Apétre Paul que Jean considére comme le principal témoin
de I’enseignement de I’Eglise sur la résurrection. Vient ensuite le raisonnement: la
résurrection est justifiée par la puissance créatrice de Dieu. Infiniment précieux en
eux-mémes par la richesse de leur contenu, ainsi que par les cinq index complets des
citations de l’Ecriture, sources, noms propres, mots grecs et thémes principaux, ces deux
volumes seront aussi indispensables aux lecteurs des sommes théologiques médiévales
ultérieures qui s’y rapportent réguliérement.

JEAN BOREL



280 BIBLIOGRAPHIE

Patrick CABANEL, Histoire des protestants en France (XVI-XXE siecle), Paris,
Fayard, 2012, 1502 p.

Méme si, comme I’affirme Patrick Cabanel en ouverture, «l’histoire des
protestants en France est celle d’un échec et d’une durée», c’est une tres belle histoire,
remarquablement écrite et documentée qu’il nous en offre ici. «Une durée et un échec:
ni les rois, ni les parlements, ni I’Eglise, ni la Ligue, ni les foules n’ont pu venir a bout de
la minorité huguenote ; mais elle-méme n’a bientdt plus cherché qu’a survivre. Double
€chec, peut-étre : la France n’a jamais pu retrouver son unité spirituelle, si ce n’est dans
les acres illusions d’un début d’automne, en 1685; et les protestants n’ont pu offrir
a leur patrie ce que promouvaient un Calvin a Genéve ou des Peres pelerins au nord
de ’Amérique... Mais laissons 1a une approche doloriste, et retournons ces constats
négatifs pour en retenir I’envers doublement positif: la France a dii a la survie tétue
d’un protestantisme minoritaire son apprentissage, bon gré mal gré, de diverses formes
de pluralisme religieux et intellectuel. La minorité, elle, n’a pas manqué de jouer sa
partition dans un travail d’influence et d’infléchissement du génie national, au moins a
certains moments, parfois proches de nous, telle I’institution de la laicité républicaine.
C’est dire qu’il faut prendre garde au piége que nous tend une certaine mémoire du
protestantisme frangais, en invitant trop souvent a lire les faits a travers le filtre de la
souffrance, cette derniére servant de base a son identité, parfois de titre a sa gloire...
Il y a eu un bonheur protestant en France, au moins depuis 1789, voire au milieu du
XVII® siécle, et il y a eu un bonheur de la France riche de sa part protestante». Telle
est I’histoire dont ce livre restitue le mouvement et les péripéties et nul ne pouvait
mieux les synthétiser de cette maniére et en donner le ton que I'A. lui-méme. De la
Réformation a la France contemporaine, quatre périodes essentielles se dégagent et
constituent ainsi logiquement les quatre parties du livre. La premiere part des causes de
la Réformation aux guerres de religion (1510-1588), décrit les nombreuses répressions
que les protestants ont subies et les martyrs, mais aussi la violence protestante et
I’iconoclasme, et ce qu’a représenté dés le départ la vie intense de ce que I’A. appelle
la ‘minorité du livre’, attachée a la lecture de la Bible d’Olivétan et des Psaumes de
Marot et de Béze, les commentaires et I’ Institution de Jean Calvin. Le siécle de I’édit
de Nantes (1589-1685) forme la seconde partie, mettant en lumiére les événements qui
ont suscité la signature de 1’édit par Henry IV en 1598, les aléas et contrastes de la vie
des protestants sous 1’édit, la naissance des académies protestantes, jusqu’a la signature
de sa révocation par Louis XIV en 1685, le démantélement d’un droit a 1’existence,
les premiéres dragonnades et les conversions forcées. La troisiéme partie, intitulée
«Désastre, Désert, Refuge: autour de 1685», passe en revue et interpréte a la lumiere
d’innombrables documents, la résistance qui a suivi la révocation de I’édit, la guerre
des camisards, les incroyables et dramatiques récits d’exils des protestants dans toutes
les régions du monde. «Au moment ou les réfugiés ont cessé de croire en un retour et
se muent en citoyens de leurs Etats d’accueil, le protestantisme frangais, dit I’A., releve
la téte. Il le fait dans le secret et la répression, et non parfois sans divisions, mais le
mouvement est ascendant: c¢’est celui d’une restauration continue, presque inespérée
au terme de trente années de ruines et de désordres» (p. 867). La derniére partie évoque
alors, au cours des XVIII® et XIX® siécles, les restaurations ecclésiastiques et les débats
autour de la tolérance, le retour des pasteurs et des temples, les réveils, les écoles et
Jjeunesses protestantes, et ce foisonnement de faits et gestes qui ont su tout ensemble
recréer une présence positive du protestantisme en France jusqu’a nos jours. Quelques
trois cents pages de notes fouillées et éclairantes, cent pages de bibliographie font de cet
ouvrage une somme impressionnante d’informations sur cinq siécles de vie réformée
frangaise pour en démontrer la force, la cohérence et les nombreux enjeux sur les plans
politique et religieux, économique et social, philosophique et littéraire.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 281

Dom JeEaN-BAPTISTE PORION, Lettres et écrits spirituels, Documents inédits
rassemblés et présentés par Nathalie Nabert (Spiritualité cartusienne —
Textes), Paris, Beauchesne, 2012, 607 p.

Il est des livres dont on se demande comment ils ont pu voir le jour. Tel est bien
celui-1a, dont Nathalie Nabert est la cheville ouvriére, avec la collaboration de moines
chartreux et de plusieurs personnes qui se sont rendues disponibles pour rassembler
quelques 260 lettres écrites par Dom Jean-Baptiste Porion, profés de la chartreuse de La
Valsainte en 1925, 4 I’age de 26 ans, devenu procureur général de I’ordre des chartreux a
Romede 1946 a 1981, décédé le 4 aotit 1987 ala Valsainte ou il était revenu a cette derniére
date. Quand on sait qu’a la mort d’un moine chartreux, comme ce fut le cas pour Dom
J.-B. Porion, les lettres et documents personnels sont détruits, et que la confidentialité
et la discrétion la plus radicale entourent ce qui a touché de pres ou de plus loin & sa
vie la plus intérieure, les six cents pages de correspondance qui nous sont offertes font
figure d’exception et doivent étre lues en conséquence. Ce n’est qu’avec I’aval du Prieur
de la Grande-Chartreuse que ces lettres, précieusement gardées par leurs destinataires
respectifs, peuvent étre publiées aujourd’hui, a la satisfaction et a la reconnaissance de
tous ceux qui connaissent de renom la profondeur de sa vie contemplative, I’érudition
théologique, philosophique, littéraire et spirituelle impressionnante qu’il avait acquise
par la possibilité de parler ou de lire dix-huit langues, I’acuité de son regard sur les
problemes de son temps et sur les réformes de Vatican 11 en particulier, en un mot son
intelligence et une capacité de synthése hors du commun qui étaient les siennes dans
une humilité et une droiture sans faille. Réparties en treize liasses, selon les noms des
correspondants auxquels elles étaient destinées, parmi lesquels nous trouvons Stanislas
Fumet, Anggle et Georges-Humbert Radkowski, I’abbé et le cardinal Charles Journet,
Georges Borgeaud, Jacques et Raissa Maritain, Georges Cattaui et Jean de Menasce,
ainsi que quelques confréres chartreux restés anonymes, ces lettres sont éditées non
pas selon un classement thématique, mais dans 1’ordre chronologique propre a chacune
d’elles. Comme le dit M™ Nabert, cette maniére de faire «a le mérite d’épouser le flux
de la vie et des événements au fur et 3 mesure des échanges humains et des affinités qui
se nouent et se dénouent — de préserver au temps sa place perméable aux mouvements
intérieurs avec leurs avancées et leurs récessions toujours révélatrices de I’homme dans
son rapport au monde et au divin» (p. 10). Il est impossible de faire le tour de tous les
thémes abordés dans ces lettres, comme des conseils et enseignements spirituels qu'’il
a donnés de telle fagon a I’un, de telle fagon a I’autre, et que I’on peut retrouver sous
une autre forme encore dans les ouvrages qu’il a laissés comme «dmour et silence,
«Trinité et vie surnaturelle» ou dans les articles qu’il a rédigés pour la revue Nova
et Vetera. Mais ce que I’on peut et doit dire, c’est que, pour Dom J.-B. Porion, au
niveau spirituel ou il se plagait lui-méme, dans I’exigence de 1’unique intuition qui I’a
toujours animé et qui était la simplicité de Dieu, intuition qui I’a fait parcourir aussi
bien I’Occident que I’Orient chrétien et non chrétien, I’Advaita Vedanta et le Zohar,
et qu’il a su trouver chez Angelus Silésius et les maitres taoistes, Maitre Eckhart et
la mystique rhéno-flamande, Hadewijch d’Anvers et bien d’autres encore, tout fut
toujours ordonné a la plus stricte rigueur et probité intellectuelle, comme a la plus stricte
orthodoxie doctrinale et ecclésiale, dont il a toujours eu le souci. Telle fut sa force, regue
dans I’exercice intense d’une vie contemplative, dont la tranquillité et le calme furent
les premiéres et essentielles dispositions, pour que puissent devenir «transparentes les
profondeurs de I’esprit» (p. 38). Si, & un premier niveau de lecture, chacune de ces
correspondances exprime une méme qualité de compréhension et d’attention envers
les personnes auxquelles il s’adresse, le ton de chacune est toujours particulier, selon
les problématiques envisagées ou les conseils donnés. Et soudain, un frisson saisit le
lecteur, comme si, au fil de la lecture de ces lettres, il se sentait de plus en plus indigne
d’entrer, sans le mériter, dans I’intimité d’une telle intériorité et d’assister a I’acte méme
de leur écriture manuscrite : indiscrétion indue ? Peut-étre. Pourtant elles sont 13, dans



Théologie
contemporaine

282 BIBLIOGRAPHIE

nos mains auxquelles elles n’étaient pas destinées, comme I’un de ces nombreux joyaux
de la littérature mystique posthume. A nous de savoir les recevoir a leur juste mesure,
et de réaliser, si I’on devait une conclusion provisoire a cette présentation d’une somme
incomparable et incomparablement précieuse, que «I’Unique n’est pas objet de parole»
comme il ’écrit a 'un de ses fréres en 1974 (p. 42). L’ouvrage se termine avec une
bibliographie de Dom J.-B. Porion et un index des noms, des lieux, du concile, des
périodiques, collections et dictionnaires cités.

JEAN BOREL

SteraN  ATzE, Ethik als Steigerungsform von Theologie? Systematische
Rekonstruktion und Kritik eines Strukturprozesses im neuzeitlichen
Protestantismus (Theologische Bibliothek Topelmann), Berlin, Walter de
Gruyter, 2008, 669 p.

Cet ouvrage constitue a ce jour, a notre connaissance, le travail le plus achevé et
le plus complet sur la «théologie éthique» de Trutz Rendtorff, aprés celui, également
de vaste ampleur, que Marin Laube a consacré a la théologie de Rendtorff comme
telle (Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien zur Genese und Profil der
Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tibingen, Mohr Siebeck, 2006). 1l s’agit de la
version allégée et remaniée d’une dissertation soutenue en 2006 a la faculté de théologie
protestante de I’Université de Vienne sous la direction d’Ulrich Kértner. L’ ouvrage porte
toutes les qualités d’une recherche doctorale, avec le sérieux et la profondeur usuels en
Allemagne. L’ouvrage est bien édité, a I’exception d’une petite coquille p. 525 (titre du
§ mal rédigé). Le parcours de I’A. est impressionnant: une premiere partie s’efforce de
reconstruire minutieusement la problématique dont il va étre question aussi bien dans
I’interprétation que dans la critique de 1’éthique rendtorffienne : visant a montrer, selon
une expression d’Ulrich Barth, que nous sommes en présence d’un «protestantisme
éclairé de maniére conséquente», Atze analyse brievement la transformation moderne du
christianisme et sa différenciation dialectique en trois distinctions majeures : dogmatique/
éthique, religion/théologie, religion/éthique. Puis il retrace en détails les antécédents
sur lesquels se base Rendtorff: Friedrich D. Schleiermacher, Richard Rothe et Wilhelm
Herrmann. Dans une deuxiéme partie, il met en perspective les relations entre I’histoire
culturelle du christianisme et la philosophie éthique de I’histoire chez Ernst Troeltsch,
avec une insistance particuliére sur le démarquage opéré envers 1’éthique de Herrmann.
Une troisieme partie, plus centrale, permet alors a I’A. d’aborder de front la pensée de
Rendtorff. Dans une premiére section nous est proposée une reconstruction de la maniére
dont Rendtorff a abordé les relations entre la théologie, le christianisme et la modernité ;
on y prend conscience de I’importance nodale de la catégorie de liberté humaine,
opposée a celle d’autonomie divine chére a Karl Barth ; une deuxieme section concrétise
le sens de la «théologie éthique» rendtorffienne, de maniére a bien mettre en évidence
la portée globalement théologique de cette notion; comme chez le Schleiermacher de la
maturité, 1’éthique reconfigure la théologie dans son ensemble, tel semble bien étre le
sens de la fameuse formule selon laquelle la théologie éthique est, selon Rendtorf¥, une
«forme de radicalisation ou d’intensification» (Steigerungsform) de la théologie (p. 423
sq.). L’éthique est a la fois une théorie de la réalité et de la conduite de la vie (Theorie
der Lebensfiihrung, p. 414 5q.). Un lien trés fort est établi dés lors avec la théologie de la
création et avec la place centrale qu’y occupe I’homme sous sa forme individuelle. C’est
dans I’amour que cet individu trouve son rapport subjectif a la réalité. En méme temps,
la vie humaine s’y réveéle comme fondamentalement inachevée, sans cesse renvoyée a
un telos, qui, du point de vue théologique, prend la forme eschatologique du Royaume
de Dieu (théme omniprésent chez Troeltsch et repris de concert avec Pannenberg



BIBLIOGRAPHIE 283

notamment). L’A. insiste également avec finesse sur les différences de nature politique
intervenues entre les deux premiéres éditions de I’Ethik, avec le recul du concept de
révolution (p. 439-446). Une quatriéme partie se veut la reprise et la discussion critiques
de la théologie éthique rendtorffienne. L'A. avait déja laissé entendre, dans la partie
précédente, que la structuration méme de I’Ethik adoptait un schéma trinitaire (la vie
recue, le don de la vie et la vie réfléchie) et que cette théologie éthique trés attentive
au pluralisme et aux ambivalences de la modernité était en attente d’une formulation
de la vérité et donc, finalement, d’une Glaubenslehre. Mais on sent bien, a lire les
interrogations nuancées et différenciées d’Atze, que sa frustration demeure assez
profonde. Parfois, I’A. esquisse des comparaisons audacieuses, ainsi avec la perspective
d’Alasdair Maclntyre (p. 549-551): on imaginerait en effet difficilement écart plus grand
entre le philosophe communautarien d’origine écossaise et le libéral luthérien! Force
nous est d’avouer quant a nous que la comparaison proposée nous semble demeurer
assez superficielle, faute, sans doute, d’avoir analysé de maniére plus dense la rupture
rendtorffienne avec toute forme de métaphysique (un domaine dans lequel Maclntyre,
comme Pannenberg sans doute, sont beaucoup plus a I’aise). L’A. tend par ailleurs a
marquer surtout I’opposition radicale de Rendtorff a Barth, de telle sorte que le lecteur
peut avoir |’impression que nous aurions a choisir entre ces deux manieres d’affronter
théologiquement et éthiquement les défis de la modernité. Certes, I’A. indique des voies
différentes, que ce soit par le recours aux travaux de feu Falk Wagner ou a partir de ceux
d’Eilert Herms, de Wilfried Hérle et d’Ulrich Kortner notamment. Ne serait-il pas plus
fécond de reconnaitre la part de continuité qui unit néanmoins le geste de Rendtorff
a celui de Barth, et de creuser ainsi un chemin plus novateur parce que plus radical ?
Les principales critiques adressées a Rendtorff semblent cependant dignes d’intérét: a)
I’approche protestante trés libérale dont fait preuve I’éthicien allemand ne réduirait-elle
pas la subjectivité humaine et croyante a sa composante purement individuelle, au
détriment de ses dimensions communautaires et sociales pourtant si solidement étayées
chez Troeltsch lui-méme? b) ’insistance paradoxale du méme Rendtorff sur les
fonctions évidentes de la famille ou du groupe social ne viendraient-elles pas nourrir
un néoconservatisme fortement influencé par la lecture de Hegel proposée par Joachim
Ritter, un des maitres a penser de Rendtorff ? ¢) le rabattement anthropologique de la
théologie sur I’éthique n’opérerait-il pas une perte de substance de la doctrine de la foi
comme élément dérangeant et innovateur du christianisme moderne et post-moderne ?
Pour toutes ces questions, bien d’autres analyses et problématiques passionnantes,
I’ouvrage prend une place estimable et convaincante non seulement dans ce qui pourrait
bient6t s’appeler les études rendtorffiennes, mais dans les efforts contemporains de
reconstruction de la théologie au cceur de la modernité avancée.

DEenis MULLER

Eric pE Rus, La personne humaine en question. Pour une anthropolpgie de
'intériorité (Cahier d’études steiniennes), Paris, Ad Solem-Cerf-Editions
du Carmel, 2011, 129 p.

_Assorties de traductions nouvelles en frangais, les études consacrées a la pensée
d’Edith Stein (1891-1942) sont aujourd’hui en pleine expansion. Ce petit ouvrage
s’inscrit dans cette mouvance, sans autre prétention que d’initier le lecteur a
"anthropologie steinienne. L’axe de présentation consiste a organiser les divers textes
autour d’un théme central : I’intériorité. Prenant acte que le souci de la «constitution de
la personne humaine» est devenu comme un centre de gravité dans la pensée de cette
femme hors normes, I’A. introduit & cet «itinéraire existentiel orienté vers I’avénement
et 'unification de la personne humaine depuis son intériorité» (p. 14), d’autant plus a



Science
des religions

284 BIBLIOGRAPHIE

propos qu’Edith Stein elle-méme a compris ses travaux philosophiques «comme le reflet
de ce qui m’a occupée dans ma vie» (p. 13). Ce parcours parsemé de citations bien choisies
est présenté a la fois selon un axe philosophique régi par la méthode phénoménologique
et par le thomisme (la personne humaine est présentée comme unité substantielle d’ame
et de corps, comme étre en relation, rationnel et libre) et selon un axe théologique, voire
mystique (ou I’intériorité s’offre comme demeure de Dieu et espace de donation, vécue
dans I’économie de la Grace qui passe par la croix). Le lien entre la quéte du vrai et la
constitution de la personne y est maintes fois souligné: «En effet, si connaitre, c’est
s’acheminer vers le sens ultime de I’étre, cela met immédiatement en question le pouvoir
de la raison humaine» (p. 28). Par la méme, la liberté intérieure est envisagée comme
capacité de «se tenir en main» (p. 48); suivre son instinct naturel serait donc moins
pire que choisir a I’aveuglette, car la nature au moins se trouve «régie par une raison
cachée». Le lecteur ne saisit pas toujours comment s’articulent exactement la raison et la
foi (p. 31-34) dans la pensée d’Edith Stein, ni non plus comment s’y méne le «dialogue
fictif» entre Husserl et saint Thomas (p. 29-30); ce qui produit un ensemble thématique
un peu décousu, avec des theses plus juxtaposées que construites organiquement. Le
livre présente les grandes options de I’anthropologie d’Edith Stein plus qu’il ne vise une
syntheése que structureraient quelques intuitions majeures. Une telle tentative qui exprime
I’intériorité dans ses dimensions cognitives, psychologiques et anthropologiques, portées
dans la foi théologale et une mystique chrétienne (p. 100), permet d’insister sur le fait
que I’ame est «temple de Dieu»: par le baptéme, Dieu vivant y fait sa demeure (p. 108).
Aussi toute élévation vers Dieu passe-t-elle par une «intériorisation progressive» (p. 110).
Et le livre — qui aurait pu se fermer sur une orientation bibliographique — s’acheve sur
une intéressante note consacrée a I’esprit d’enfance: on est invité a s’abandonner avec
confiance a la volonté de Dieu, la ou la personne se sent protégée (p. 122), ce qui lui assure
sa véritable et souveraine liberté¢ a 1’endroit des choses, et lui procure I’indispensable
stireté requise pour son «assise intérieure» (p. 123).

FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

Joser vaN Ess, Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen
hdresiographischen Texten (Studien zur Geschichte und Kultur des
islamischen Orients, Neue Folge 23), 2 t., Berlin/New York, de Gruyter
2011, 1510 p.

C’est une des spécificités de la littérature arabe classique que d’avoir développé
comme genre littéraire a part entiére la description et le classement des sectes et
écoles de pensée, religieuses et philosophiques, islamiques ou non, arabes et autres.
Certes le christianisme antique a produit des hérésiographies, mais leur orientation est
essentiellement polémique, visant avant tout a réfuter les opinions erronées pour laisser
apparaitre en creux I’orthodoxie dans sa pureté. La littérature grecque nous a aussi légué
des doxographies, mais celles-ci, au demeurant peu nombreuses, ont surtout jou¢ un
role de substitut pour la connaissance des écoles philosophiques dont les productions
originales, pour des raisons diverses, n’ont pas survécu. Ce qui distingue I’islam
classique est la quantité considérable de tels ouvrages qu’il nous a laissés et la relative
impartialit¢ avec laquelle ils exposent les systémes de pensée les plus opposés a la
religion du Coran ou a ses interprétations majoritaires, sunnite ou chiite duodécimaine.
[ls constituent ainsi une mine inestimable pour reconstituer le foisonnement des
¢coles et la richesse des débats qui ont marqué les premiers siécles de I’islam avant la
glaciation juridique qui s’établit a partir du XI¢ siécle de notre ére. Ils sont également
indispensables pour retracer I’histoire de la transmission de la pensée antique au Moyen-
Orient médiéval. 1l est de ce fait étonnant que cette littérature, intensivement exploitée



BIBLIOGRAPHIE 285

par les historiens de la théologie et de la philosophie, n’ait pour ainsi dire jamais été
étudiée pour elle-méme. La vaste Cambridge History of Arabic Literature, en six
volumes, 1’ignore complétement. Le Grundriss der arabischen Philologie lui consacre
un chapitre de cing pages, «Haresiographie», di a la plume de Wilferd Madelung. C’est
donc une lacune importante que vient combler le récent ouvrage de Josef Van Ess. Il
est congu sur [’échelle monumentale & laquelle son auteur nous a habitués: 1400 pages
de texte, 70 de bibliographie, 65 d’index. Il fait figure de «Companion» & I’histoire des
débuts de la théologie islamique du méme auteur publiée entre 1991 et 1997 sous le
titre de Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Aprés avoir,
dans cette derniére somme, passé au crible I’ensemble de la littérature hérésiographique
pour reconstituer et replacer dans son contexte historique la prolifération des débats
théologiques en islam avant la synthése ash’arite, Van Ess revient sur les sources
elles-mémes pour en dresser un tableau d’une impressionnante richesse. — L’ordre de
I’exposé est essentiellement chronologique et débute, comme toute chose en islam, avec
le hadith, la Tradition prophétique. C’est le fameux hadith des soixante-douze sectes
qui fournit le point de départ et la justification scripturaire a 1’étude des divisions qui
se sont produites dans la communauté des croyants, mais c’est aussi par le biais de
traditions que se sont exprimées les premiéres dénonciations et les premiéres €bauches
de classifications. La littérature des deuxiéme et troisiéme siecles de 1’hégire doit étre en
grande partie reconstituée a partir d’auteurs postérieurs avant d’arriver a I’époque des
«grandes synthéses» du quatriéme siécle, par quoi I’A. désigne avant tout al-Ash’ari,
fondateur de la principale école de théologie sunnite et auteur d’un ouvrage sur les
doctrines (magalat) des adhérents de I’islam. C’est toutefois aux deux siécles suivants,
les XI¢et XII* de notre ére, qu’appartiennent les deux représentants les plus célebres de
la discipline, Ibn Hazm I’ Andalou et al-Shahrasténi, originaire de I’Iran oriental, et dont
le livre couvre non seulement les sectes islamiques mais aussi les écoles philosophiques.
Traduit dans plusieurs langues dés le XIX¢ siécle, la recherche occidentale en a fait un
usage constant. Mais I’histoire ne s’arréte pas la. Dans un chapitre sobrement intitulé
«Die Spitzeit», van Ess passe en revue une vertigineuse galaxie d’auteurs, allant du
Yémen a I’Inde, qui prolongent la chronique jusqu’a I’aube du XX° siecle. — Van Ess
se plaint dans son introduction que la littérature scientifique, de plus en plus, soit
citée mais pas lue. On peut craindre que telle ne soit la destinée de son ouvrage. La
richesse méme de ses index et de ses références internes incitera a I’utiliser comme un
dictionnaire et une encyclopédie. Ce serait toutefois grand dommage. C’est un livre que
I’on prend un immense plaisir a butiner. La troisiéme et derniére partie, en particulier
(«Que faut-il entendre par hérésiographie islamique ?»), aborde par le biais de cette
enquéte hautement spécialisée des questions fondamentales. La lecture de n’importe
quel paragraphe pris pour ainsi dire au hasard retient immédiatement I’attention par
I"abondance des informations inédites et souvent curieuses, des rapprochements
inattendus et des considérations éclairantes sur la prodigieuse diversité que recouvre
cet étonnant singulier: I’islam. Que I’on prenne, pour ne donner que deux exemples, le
paragraphe sur milla (p. 1259), un terme notoirement insaisissable et dont I’apparition
suscite toujours la perplexité du traducteur, ou les réflexions sur la notion si élusive
d’orthodoxie (p. 1298). - La question demeure toutefois de savoir pourquoi I’islam, qui
se définit comme la religion de I'unité, et qui de surcroit, contrairement au christianisme,
n’accorde qu'une place secondaire aux questions de dogme, a recensé pendant plus de
mille ans, avec une attention presque maniaque, les plus infimes variations de doctrine.
A cette intrigante question, méme I'immense sagacité de Josef van Ess ne semble pas
avoir trouvé de réponse. Il est a espérer toutefois que I’A., tout comme il a réussi a
extraire, pour le lecteur pressé ou non spécialiste, la substantifique moelle de son autre
magnum opus (Prémices de la théologie musulmane, Paris 2002), trouvera aussi le
temps de nous donner une version réduite a I'échelle humaine du présent ouvrage.

CHARLES GENEQUAND



	Bibliographie

