Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 3

Artikel: Croyance et modernité séculiere
Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 251-268

CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE

PIERRE GISEL

Résumé

Que peut-il ou doit-il en étre du religieux et de la croyance en modernité
séculiere ? La question conduit a revenir sur [’histoire de la modernité et de
son affirmation propre. Sur cet axe, on examine ici le destin qui a affecté le
croire, au gré d'une comparaison culturelle plus large que I’Occident, d’une
histoire plus différenciée de ce méme Occident et d’une interrogation sur
les redistributions contemporaines. Notre présent s’en trouve mis autrement
en perspective et la sécularité revisitée, comme, du coup, ce qu’il en est de
nos sociétés, traversées de phénoménes d’homogénéisation symptomatiques
quant a I’histoire dans nous provenons et quant a nos déploiements présents
Justement. Adossé a un autre balisage du terrain que ce qui a pu sous-tendre
les théories classiques de la sécularisation, le texte balise la tdache qui nous
requiert aujourd 'hui, faite d’un autre investissement des particularités cultu-
relles et religieuses et d'une autre maniére de dire ce qui les dépasse.

A ’enseigne de «croyance et modernité séculiére» ', je vais proposer ici un
balisage de ce qui me parait circonscrire notre présent et de la maniére dont se
posent aujourd’hui un certain nombre de questions de fond.

Ce sera I’occasion de préciser ce qu’il en est ou peut en étre du religieux
et de la croyance, avec ses forces éventuelles, alors 4 valider mais selon une
détermination a préciser, comme avec ses dangers, alors a circonscrire et a
circonvenir. Mais cela suppose qu’on revienne sur I’histoire de la modernité
et de son affirmation propre, justement en lien — en critique et en héritages
divers, conscients ou non, revendiqués ou dénoncés —avec le religieux, au long
d’une trajectoire qui a traversé et a fait I’Occident. Par-dela ce qu’il en est de
cette histoire et de ce qui nous en vient — de ce qui /ui «arrive» aussi, incluant
Ce qui nous en «arrive» —, on pourra aussi pressentir qu’une scéne religieuse,
avec les diversités qui la traversent, peut étre globalement instructive — fiit-ce
indirectement — de réalités sociales larges, donnes politiques comprises.

' Exposé donné a I’Université de Nantes le 7 mars 2013 a I’invitation de Jean-Marc
Ferry, titulaire de la chaire de philosophie européenne. Titre libellé par les organisateurs
(J’ai maintenu le singulier de «croyance», la thématique pouvant étre traitée comme telle
méme si, de fait, il n’y a pas de croyance hors de croyances, voire hors, probablement,
d’autres choses encore...)



252 PIERRE GISEL

1. De la croyance et de la transcendance
Le croire pris dans un destin qui en affecte la donne

Spontanément — mais cela signale déja une forte caractéristique socio-
culturelle, propre aux Temps modernes —, croire se donne en rivalité avec le
savoir. Et se donne comme du faux savoir, ou du savoir non assuré, provisoire
(en attente d’étre confirmé ou infirmé), ou su par procuration (renvoyant a des
témoins autorisés, mais des témoins qui, du coup, sont censés ou supposés
savoir, ayant bénéficié de révélations particuliéres ou autres manifestations de
portée analogue). A I’arriére-plan, croire, ici, c’est croire gue quelque chose
existe et/ou que ce quelque chose a tel ou tel attribut.

Je souligne que le croire est ici propositionnel. Et qu’il est des lors examiné,
que ce soit pour le récuser ou pour le défendre, au plan de ses énoncés, au
plan donc de ce qui est mis en avant comme objet du croire, mais d’un croire
justement compris selon parallélisme a du savoir.

Ce point est central dans la période classique de notre modernité, aux XVII*
et XVIII¢siecles tout particulierement. Il revient aujourd’hui dans les parages
du positivisme logique. Il va de pair avec le fait que la religion est un espace
d’organisation propre, avec ses institutions et ses énoncés séparés, a falsifier ou
a légitimer justement (d’ou la question, alors stratégique, d’une «révélation»).

Une considération historique de plus large ampleur — que ce soit au plan
des diverses cultures ou civilisations, convoquant 1’ Antiquité pré-chrétienne,
des données ethnologiques ou d’autres dispositions, indiennes et chinoises
par exemple, ou que ce soit au plan de I’histoire interne a I’Occident marqué
de christianisme, incluant alors I’Antiquité tardive et le Moyen-Age, non les
seuls Temps modernes — montre que cette maniere de voir, loin d’aller de soi
ou d’étre «naturelle», est particuliere et historiquement déterminée, et, a tout
prendre, plutdt exceptionnelle. A commencer par la distinction entre le culturel
et le religieux (ou est la différence, en Inde, entre un patrimoine culturel, a
partir des Védas et passant par la Bhagavad-Gita ou autres, et un fond spirituel
ou religieux ?).

Que la maniére de voir spontanée en modernité classique n’aille pas de
sol mais soit historiquement déterminée, on le pressent d’ailleurs en notre
temps de redistribution des cartes au plan des phénoménes observables et des
instances a convoquer, un temps ou sont en cours d’autres balisages du terrain
et des partitions que ceux usuels jusqu’ici. Nous n’avons en effet aujourd’hui
plus seulement a faire face a un pluralisme religieux, ni a une pure opposition
savoir/croyance, mais a un flottement quant a ce qui peut ou pourrait circons-
crire le religieux méme, dans sa différence a d’autres espaces ou instances



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 253

justement; c’est, ainsi, qu’on y vise €équilibre de vie, sagesse et spiritualité,
cette dernicre fiit-elle dite athée (André Comte-Sponville).

Dit positivement et avec les anthropologues, le croire reléve de la
«négociation» que I’humain noue dans ses rapports a soi et au monde, passant
par ce qui ne peut en €tre appropri€ ou ce qui échappe (le cosmos et la socialité
comme telle). Une négociation qui se cristallise en forme de symbolisation et
de ritualisation relevant d’un phénomeéne d’institutionnalité générale, ou de ce
qu’il n’y a d’existence humaine qu’a travers du «construit».

Est alors en cause non I’ «idée», avec ses «représentationsy, mais le corps et
ses pratiques, ce qui s’y enracine et ce qui le traverse : de I’appartenance, faite
de données irréductibles (qui demandent a étre symbolisées), et du désir, avec
ce qui s’y marque d’une force propre et ce qui s’y joue d’excés (qui demandent
a étre pris en compte et régulé)® C’est le lieu de ce que Julia Kristeva nomme
un «incroyable besoin de croire»?, un lieu de thumos et d’énergie. Il a sa
consistance anthropologique et sociale, et a en fin de compte a voir avec ce qui
tient ’existence et la société, ce qui en est le «ciment» ou I’«armature»* — ou
se tissent nos déploiements d’«expérience»’ —, ainsi qu’avec ce qui en est la
provocation, une provocation a étre, a advenir ou a émerger. S’y jouent tant le
sujet que le lien social.

Or, sur les deux points en cause, la symbolisation ou la ritualité d’une
part, avec tout ce qui s’y rapporte de procés d’identité¢ et d’identification,
passant par médiation et institutionnalisation, le rapport a excés d’autre part,
a ce qui déborde et ne se laisse pas assimiler ou homogénéiser, nos sociétés
dites postmodernes sont plutot en panne. D’ou d’ailleurs, sans surprise, de
la revanche (des réaffirmations identitaires, mais posées pour elles-mémes et
sur mode d’alternative) ou au moins de la compensation® (des recherches de
«chemins de vie», qui mobilisent volontiers ésotérisme et psychologies trans-
personnelles pouvant se brancher sur des «énergies cosmiques»). Ou 1’on est
désormais, et de fagon significative, dans du religieux hors culture (Olivier Roy
le diagnostique avec beaucoup de pertinence”).

* Je me suis attaché, avec S. Margel, a travailler ce qui est ici en jeu, selon mises
en perspective historique et de fond, incluant du comparatif, et n’y reviens donc pas; cf.
S.MARGEL, La force des croyances. Les religions du livre et le destin de la modernité,
Paris, Hermann, 2009 ; P. GisiL (éd.), Les constellations du croire. Dispositifs hérités,
problématisations, destin contemporain, Genéve, Labor et Fides, 2009; P. GiskL,
S.MARGEL (€ds), Le croire au ceur des sociétés et des cultures, Tournai, Brepols, 2011.

¥ Cet incroyable besoin de croire (2006), Paris, Bayard, 2007.

* Ainsi J. PoulLLoN, Le cru et le su, Paris, Seuil, 1993, p. 10, 24.

* Cf. J.-M. FeRrry, Les puissances de ['expérience. Essai sur 'identité contempo-
raine, 2 vol. (Le sujet et le verbe et Les ordres de la reconnaissance), Paris, Cerf, 1991.

® M. GAuCHET, qui n’est pas que le chantre de la sortie de la religion, le pointe dans
La religion dans la démocratie. Parcours de la laicité, Paris, Gallimard, 1998.

" La Sainte ignorance. Le temps de la religion sans culture, Paris, Seuil, 2008.



254 PIERRE GISEL

Un contemporain a mettre en perspective

La conjoncture qui est aujourd’hui la noétre, avec la panne signalée (la
perte, diraient certains, mais c’est une expression plutot égarante) et les types
de réaction qui s’y font jour, invite a reprendre des éléments de généalogie.
Non sur un arriere-fond qui tracerait des continuités et des héritages, mais
pour éclairer ce qui «arrive» a tel motif: ce qui, en I’occurrence, arrive avec la
modernité, et non sans passer par ce qui s’y condense d’une critique légitime
d’héritages et d’une affirmation tout aussi légitime de nouveauté ®.

Sont a mon sens a remettre 1a sur le métier le croire méme (que la modernité
rapportait a des «fables», non croyables et, au surplus, a la hauteur ni de ce
qu’on peut légitimement tenir pour moral, ni de ce qu’on peut entendre par
Dieu) et le rapport a une transcendance en hors-monde qui lui est lié (un
«Dieu», que la modernité répudiait comme hétéronomie). Un double point qui
se tient au cceur des Lumiéres européennes.

La conjoncture religieuse alors en cause — ressortissant a du socioculturel
plus large, comme toujours en ces matiéres — est liée a une matrice monothéiste.
[l convient de le souligner, d’autant que cette matrice est spécifiquement en
position d’accusée dans le contemporain, que ce soit en matiere de réflexion
sociale, voire politique (le monothéisme comme source de violences ou au
moins d’intolérance), ou que ce soit dans ce qui sous-tend les nouvelles dispo-
sitions du religieux, notamment dans ce que j’appelle le «religieux diffus» (li€
a un retour d’ésotérismes, a une prégnance de sagesse, retrouvée a I’encontre
de stricts savoirs ou tout au moins d’un type de savoir, et de spiritualités,
valorisées par rapport aux formes instituées du religieux)®. Mais s’il convient
de souligner ce point — parce qu’il se tient au cceur tant de la contestation du
religieux hérité que, différemment, des redistributions contemporaines —, il
convient tout autant de souligner que, du monothéisme, il existe non seulement
plusieurs formes (le judaisme, le christianisme et I’islam pour commencer),
incluant divers types de rapport au fondement, et donc divers types de rapport
au monde (les deux choses sont liées), mais aussi une histoire diversifiée de ces
formes mémes ; ainsi, central pour ce qui nous concerne ici, du christianisme.

A cet égard, il est vrai qu’au cceur et du cceur de I’ Antiquité tardive, le
christianisme nait comme partie prenante d’une redisposition socioculturelle
d’ensemble — il y apparait a la fois concurrent ef complice des gnoses ou du
néoplatonisme — ou est en jeu un dépassement des religions particulieres des

¥ Cf. H. BLUMENBERG, La légitimité des temps modernes (1966, 1988?), Paris,
Gallimard, 2000.

? Pour plus de développement, je renvoie a Qu ‘est-ce qu 'une religion ?, Paris, Vrin,
2007 ; voir aussi «De quoi le retour du motif religieux est-il le nom ?», in: Religieux,
société civile, politique. Enjeux et débats historiques et contemporains (J. EHRENFREUND
et P. GiseL éds), Lausanne, Antipodes, 2012, p. 301-320, ici p. 301-303.



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 255

cités, alors récusées comme «superstition». Et vrai que ce dépassement se fait au
profit d’un hors-monde qu’on pourrait dire, dans notre vocabulaire, universel,
mais qui peut se présenter soit comme 1’«Un au-dela de 1’étre», I’ «essentiel»
d’ot I’on vient et a quoi il convient de retourner, ou un «Dieu» plus consistant
mais alors principiellement décalé du monde, ou en disproportio, comme ne
cessera de le méditer le Moyen-Age chrétien, et non en rapport direct & I’his-
toire et au politique: la «cité de Dieu» est eschatologique et commande une
dialectique transversale aux cités terrestres, selon un motif augustinien déter-
minant ', et le «théo-logique» n’est pas homogéne a I’«économique», pour
user d’un vocabulaire classique en théologie et qu’a récemment remis en avant
Giorgio Agamben''. Et se noue en méme temps — faisant polarité, méme si le
rapport peut étre décalé et asymétrique —, li¢ au méme dépassement des parti-
cularité religieuses articulées aux cités, un centrage sur 1’individu, 1’ intrigue ou
la dramatique propre dans laquelle son étre méme ou son existence est inséré,
et qui ’engage, voire le convoque . D’ou, justement en lien au hors-monde
indiqué, le moment d’un croire, dés lors décisif.

La nouveauté de cette conjoncture ne doit pas étre sous-estimée. Elle se
tient au cceur du christianisme naissant, tout en €tant plus largement partagée.
[llustrons-la succinctement. Dans les formes antérieures est central un type
de rapport au cosmos (c’est le lieu de ce qui définit la religio selon Cicéron,
résumant ce qui peut s’en ressaisir au terme de 1’ Antiquité gréco-romaine), un
cosmos a la fois comme démesure face a I’humain (et c’est la vertu de religion
que de le reconnaitre, comme «condition» dirait-on aujourd’hui, sur fond
de sagesse et en distinction de 1’hubris qui en figure la position opposée) et
comme lieu marqué ou signé par les dieux. Concrétement, on fait tel rite avant
de traverser tel cours d’eau, sans quoi les dieux, les forces cosmiques ou la
nature, peuvent se déchainer (on en a de fait troublé 1’ordre), et on accomplit ce
rite que 1’on soit de la cité ou étranger, «croyant» ou non, dirait-on aujourd’hui,
et qu’on soit, ou non, de cette «Eglise» ou communauté, dirait-on selon le
méme anachronisme.

Premier enseignement donc — qui s’ajoute a ce qu’on a vu dans la section
précédente a propos de ce qu’on peut entendre par religion —, quand on parle
de religion, I’engagement d’un croire et le rapport & un Dieu ou  une transcen-
dance ne se rencontrent ni partout ni tout le temps. Et sils sont I'un et I"autre
aujourd’hui centraux dans la discussion sur religion et politique — qu’on adhere

' Motif que P. MANENT reparcourt dans Les métamorphoses de la cité. Essai sur la
dynamique de ’Occident, Paris, Flammarion, 2010.

"' Dans Le régne et la gloire. Homo sacer, I, 2 (2007), Paris, Seuil, 2008, parlant
méme d’un «an-archique» inscrit au cceur de 1’originaire, p. 99-101 (et cf. p. 94 sq.),
108sq., 214 sq., 318.

* Sur ce surplomb, ¢f. P. SLoTERDUK, Tu dois changer ta vie. De I'anthropotechnique
(2009), Paris, Libella-Maren Sell, 2011 (cf. aussi le titre frangais de son Eurotaocismus
La mobilisation infinie [1989], Paris, Bourgois, 2000), ou C. Taylor parlant, pour la
modernité dont nous sortons, d’un 4ge de la «mobilisation», L dge séculier (2007),
Paris, Seuil, 2011, p. 723 5q.



256 PIERRE GISEL

ou non a une «foi» —, c’est ’effet d’un héritage culturel. Mais il y a un second
enseignement a tirer, c’est que les deux aspects en cause — une transcendance
en hors-monde et un croire comme lieu d’engagement d’un sujet — sont I’objet
d’une histoire diversifiée, au coeur méme d’une trajectoire posée et vécue
comme tradition, ici celle du christianisme. Je vais I’esquisser rapidement, sur
un ou deux points stratégiques.

Le premier motif d’abord: le rapport a une transcendance hors monde. Je
I’ai anticipé quand j’ai souligné que le Dieu, dans le christianisme de 1’ Anti-
quité tardive et du Moyen-Age, était, a I’égard du monde, en disproportio et
en décalage. Le motif en est centralement affirmé dans la théologie regue,
mais qui n’est alors pas une discipline autonomisée, plutét le moment d’une
quéte, philosophique — certes portée par une foi, mais la foi engage ici une
posture fonciérement humaine —, visant une vérité qui vaut accomplissement
de I’humain (c’est le fait qu’elle soit ainsi pensée, a I’interne, qui la distingue
de la «superstition»'*) et qui, concrétement, se déploie sur fond de sagesse
et passe par les itinéraires spirituels que commande I’inadéquation d’avec
le Dieu (et ce, notons-le, méme en matiéres proprement religieuses qu’on
dirait aujourd’hui «positives»'*). C’est un motif qu’accompagne une frappe
d’héritage néo-platonicien, surplombant au moins jusqu’au XII¢ siécle, un
motif que confirme aussi une formulation doctrinale ou le renvoi a la figure
d’un Christ déterminant et a des sacrements positifs n’est rien sans |’invocation
d’un Esprit qui les travaille a I’interne et en permet seul une reprise devant
étre singuliere, le motif enfin qui permet que soit validée une «autonomie des
causes secondes» (le monde et ce qui s’y tisse ne sont pas sous la dépendance
directe et im-médiate du Dieu '’), au moment, le XIII¢ siécle, ou 1’on intégrera
plus nettement un héritage d’Aristote qui se donne comme lieu d’un savoir
sur le monde, un savoir pré-chrétien, en outre transmis via les Arabes et leurs
commentaires, et qu’on va justement intégrer.

Le second motif: le moment d’un croire. Notons d’abord qu’on n’est pas ici
dans un ou des «systémes de croyance», comme ce sera le cas des le début des
Temps modernes, des systémes autonomisés dans leur espace et réalités propres
(avec leurs «biens de salut»), mais dans le cadre de «vertus», en héritage antique
et disant une disposition de ['humain dans le rapport au monde. Signalons
ensuite que, explicitement dans la Somme de théologie de Thomas d’ Aquin par
exemple — promise a devenir référence autorisée de I’institution romaine —, on
trouve un traité de la religion d’une part (ou il n’est pas question du croire, mais
d’une «vertu humaine» de révérence a I’égard du cosmos, qui reprend la dispo-
sition validée par Cicéron et méme les exemples qu’il donne pour Iillustrer),

' C’est en ce sens, et en ce sens seulement, que le christianisme a pu se dire «vraie
philosophie», ce qui n’entend donc pas dire systéme de propositions tenues pour vraies,
opposées a d’autres propositions tenues pour fausses.

" En théologie médiévale, on ne dira pas qu’on croit & la Bible ou aux sacrements
(ni, directement, qu’on croit la Bible ou les sacrements).

" On sait qu’il y a sur ce point débat avec I’islam.



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 257

et des considérations sur la foi d’autre part, apparaissant ailleurs dans 1’archi-
tectonique du texte. La foi y est dite vertu «théologale», en ce que son «objet»
(ce qui en détermine la texture : un rapport a Dieu) n’est, par définition, pas du
monde, ni du type des objets du monde (il n’y en a donc pas de rapport direct);
elle est ce qui commande une considération et une réception du monde, en en
renvoyant les choses mémes a ce qui les dépasse et les traverse. Pas d’objet
spécifique donc, au sens courant du terme, mais un face-a-face avec le monde
— seule réalit¢ directement en cause — et une intrigue quant a la maniére d’en
user. Rappelons enfin que la distinction des postures qui sont respectivement
celles du savoir et du croire est, en théologie ancienne, explicitement traitée,
et comme étant constitutive. Dire «je sais» et dire «je crois», parce que ne se
tenant pas dans un méme type de rapport a I’objet (ou de par le statut différent
de ce qui vaut comme objet) n’engage pas la méme posture du sujet. On ne dit
méme pas ici «je crois que Dieu existe», une proposition qui ne pourrait qu’étre
anachronique ; le «je crois» est un acte de confiance (un s’en remettre), en Dieu
certes, mais transversal a la réception des choses du monde et de I’existence, et
inséparable des réalités ici en jeu et éprouvées '°.

2. Retour sur la thématique de la sécularisation
Quelle sécularisation et de quoi ?

A ’arriere-plan de la question des croyances et du religieux en modernité
se tient toujours la question d’une sécularisation : un transfert de données prises
en charge par le religieux, et d’abord par les Eglises, a une sphére politique
profane et laique — leur «sortie de la religion» —, ouvrant du coup une gestion
autonome, a conduire selon une rationalité déterminée par des savoirs et des
impératifs de fonctionnement efficients partageables par tous.

Les éléments de généalogie évoqués jusqu’ici permettent une vision plus
différenciée. Il y a certes de la sécularisation en termes de transferts institu-
tionnels (les hopitaux et autres prises en charge de soins, I’école, etc.). Etily a
globalement «appropriation», au plan humain et subjectif, de désirs, de taches
et de valeurs qui étaient auparavant inscrites en religion (Feuerbach, dans
L’essence du christianisme de 1841 et 1843, en restera I’exemple type) et dés
lors émancipation. Et si des réalités religieuses demeurent, elles se retrouvent
reléguées au privé, au sentiment ou aux convictions intimes, avec leurs diffe-
rences et leurs particularités irréductibles, dont I’affirmation au plan sociétal
ne peut qu’étre lourde de conflits (des guerres de religions). Mais quel est ici

' Je renvoie ici a la contribution de L.-T. Somme dans le collectif déja cité, Les
constellations du croire, ainsi qu’a mes précisions et développements dans mes propres
contributions au méme volume.



258 PIERRE GISEL

le religieux supposé dont on se sépare, avec le risque — ou parfois la volonté
assumée — d’en reprendre une fonction, quitte a donner du coup forme a un
lien social qui, pour étre républicain, ne s’en inscrit pas moins dans un méme
imaginaire, un méme balisage du terrain, un méme dispositif de fond que celui
qui sous-tendait le religieux et, ici significativement, son régime d’Eglise'”?
Disons-le sans détour, le religieux dont on se sépare, c’est celui d’un régime qui
s’est mis en place au début des Temps modernes, non celui que donnent a voir
d’autres constellations civilisationnelles, ni méme celui qui, dans notre histoire
marquée de monothéisme chrétien, avait pris forme avant ces Temps modernes.
On y suppose un Dieu tout-puissant (c’est la these de la potestas Dei absoluta
du nominalisme qui, 4 la fin du Moyen-Age, prend la place des visions de
différenciations et de décalages que j’avais notées pour I’ Antiquité tardive et
le Moyen-Age antérieur), un Dieu posé a partir de lui-méme et pour lui-méme,
en position de «souverain», pour utiliser un vocabulaire cher a Carl Schmitt et
qui cristallise un motif-clé des données et de la discussion en modernité, un
souverain investi et usant d’un pouvoir direct, et commandant un espace totali-
sable et en principe homogéne '8. Structurellement: du «marcionisme» °, au
sens ou est posée une origine isolable, valant pour elle-méme dans sa nouveauté
ou son affirmation de toujours, s’opposant au jeu d’une démarcation opérée sur
un terrain déja 1a, qu’elle suppose et qui s’y reprend — un terrain participant
dés lors constitutivement a ce qui advient — en vue d’une advenue ni simple, en
elle-méme, ni homogene™. Une origine immaculée, celle que figurent ce type

'” Rappelons que Durkheim écrivait, naivement: «nous ne rencontrons pas, dans
I"histoire, de religion sans Eglise», Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le
systeme totémique en Australie (1912), Paris, P.U.F., 2003, p. 60.

'8 On connait la thése de Schmitt, «tous les concepts prégnants de la théorie moderne
de I’Etat sont des concepts théologiques sécularisés» (texte de 1922, in: Théologie
politique, Paris, Gallimard, 1988), ce qui, a mon sens, vaut pour la théologie du début
des Temps modernes et pour la vision de 1’Etat et de la société dont vit la pente majeure
des Lumiceres et les positions classiques de la laicité.

1 Du nom de Marcion qui, aux environs de 1’an 135, comprend le christianisme
comme nouveauté absolue, rompant donc tous liens avec le judaisme antérieur et,
par-dela, avec le réel (il renvoie du coup a un Dieu «étranger», un point alors transversal
a la mouvance «gnostique»), une position récusée par I’Eglise. Méme jugement chez
Eric Voegelin, ¢f. T. Gonrier, «De la “théologie politique” a la “religion politique”:
E. VoeGeLIN critique de Carl Schmitts, in: Politique, religion et histoire chez Eric
Voegelin (T. Gontier éd.), Paris, Cerf, 2011, p. 45-66, ici p. 56.

0 Marcionisme comme homologie de structure — ici entre du théologique et du
politique —, qui ne tranche pas de la question du rapport aujourd’hui noué avec le
judatsme, ni de ce que le théologique en cause présenterait ou non de confessant ou
d’un rapport a un fondement vu comme religieux (ici la Bible); pour la discussion d’un
«marcionisme» en ces matiéres, et avec références, cf. T. StormE, Carl Schmittt et le
marcionisme. L'impossibilité théologico-politique d'un cecuménisme judéo-chrétien?,
Paris, Cerf, 2008 (touchant ce que précise le début de la présente note, 1’appréciation
d’un marcionisme ou non de Schmitt n’est pas liée au méme angle de vue chez Storme
et chez moi).



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 259

de Dieu et ce type de rapport au monde, ou celle que postule une raison faisant
table rase et partant de rien d’autre que ce qu’elle pose?!

Or, on le sait, ce modéle est aujourd’hui en crise. La réalisation de sa
promesse d’émancipation et de subjectivation s’est avérée hypothéquée ou tout
au moins lourde d’ambivalences (des «effets pervers», a déchiffrer et dont tenir
compte). Le proces est connu et diversement instruit: la modernité séculiére
comme processus «inachevé» (Habermas), comme prégnance d’une réduction
a D’instrumental et a I'unidimensionnel, non sans enfermement uniformisant
et auto-dévoration (Horkheimer, Adorno, Marcuse), comme livrée a la
seule domination de la technique (Heidegger), comme lieu de la venue des
«derniers hommes» prophétisés par Nietzsche, escamotant tout réel et toute
provocation d’existence forte (Zizek), ou comme enveloppée d’une matrice
disciplinaire (Foucault) ou d’extension généralisante (Agamben)?. En sourd
une interrogation a redéployer touchant les différences et les particularités qui
font I’humain, ou se nouent et se tissent des identités, avec, a ’arriére-plan, la
question de leur reconnaissance, et en quoi et jusqu’ou.

S’annonce la une interrogation spécifique sur les phénoménes d’homo-
généisation qui traversent la société contemporaine, dite postmoderne, ultra-
moderne ou de modernité tardive. C’est notre tiche. Mais il convient de ne
pas simplement s’inscrire alors dans la pente d’un proces mettant en cause une
force totalisante traversant la modernité méme et ayant pu aller jusqu’a totali-
tarisme *. Et d’abord parce que 1’acception de ce concept doit étre précisée **
(comme doit étre également retravaillé le motif «messianique» qui a pu s’y
lier), sauf a ne pas bien discerner ce qui est I’ceuvre au cceur du contemporain
et, du coup — c’est la seconde raison pour aborder les choses autrement —, a
risquer de ne pas correctement profiler les ripostes a lui opposer, les «initia-
tives» a prendre et en vue de quels «commencementsy dirait Hannah Arendt.

*' Sur Marcion et ses caractéristiques, ¢f. ce qu’en reprend Harnack qui, en bon
moderne, le privilégie; je le présente dans «Deux postures différentes dans la lecture
du christianisme : Harnack et Troeltsch», in: Du religieux, du théologique et du social.
Traversées et déplacements, Paris, Cerf, 2012, p. 135-157.

** Pour plus de développement, je renvoie a «Quel effacement de transcendance
dans la société contemporaine ?», in: Du religieux, du théologique et du social, op. cit.,
P. 49-69, et Le déni de I 'exces. Homogénéisation sociale et oubli des personnes (P. GISEL,
[. ULLERN éds), Paris, Hermann, 2011.

? Classiquement: E. VOEGELIN, Les religions politiques (1938), Paris, Cerf, 1994, et
K. Lowrrw, Histoire et Salut (1949), Paris, Gallimard, 2002 (voir aussi E. GENTILE, Les
religions du politique. Entre démocraties et totalitarismes [2001], Paris, Seuil, 2005);
aujourd’hui, non sans un plus grand déplacement justement, cf., par-dela I’ Ecole de
Francfort, Agamben ou Sloterdijk ou, autrement, le Derrida de Spectres de Marx. L Etat
de la dette le travail du deuil et la nouvelle Internationale, Paris, Galilée, 1993, p.97-126.

* A ce propos, cf. le dossier «Le prisme du totalitarisme», Ethique, politique,
religions 2012/1, Paris, Garnier, et J.-C. Monob, «Historicisation de I'eschatologie et
immanentisme moderne : une discussion de Voegelin», in: Politique, religion et histoire
chez Eric Voegelin, op. cit., p. 111-125.



260 PIERRE GISEL

Du contemporain et de comment le travailler

Avant de réfléchir au désirable et au possible, il faut, ici comme ailleurs,
prendre la mesure des faits. Donc de ce qui fait le contemporain. Et de voir que
ce contemporain est le lieu d’une modification de terrain plus importante que
ce qu’une perspective en termes de transfert pouvait faire voir. Non qu’il faille
récuser ’1dée qu’une prise en charge de telle ou telle fonction change au gré de
modifications historiques affectant le social et le culturel (de nouvelles réalités,
instances, références, institutions, etc., peuvent en effet se voir investies d’une
charge auparavant assumée par une autre réalit¢), mais parce que ces modifica-
tions ne prennent justement pas toujours la forme d’un transfert d’un régime a
un autre qui seraient ~omologues (on avait pu le croire a propos d’un «sacré»
censé fournir légitimation et cohésion, et se tenir ainsi au départ du «lien
social», du sacré qu’on pourrait circonscrire et qui serait du coup transférable):
ces modifications peuvent étre liées a un autre balisage du terrain, ou a une
systématique d'ensemble autrement configurée®.

Outre un trait trop optimiste ou unilatéralement positif quant aux effets
escomptés, la perspective classique de la sécularisation et un penser en
termes de transfert échouent en effet, 8 mon sens, a caractériser ce qui se
passe aujourd’hui dans nos sociétés dites post-modernes. C’est qu’il n’y a
pas linéarité, mais du nouveau, a interpréter, ni substitution progressive de
nouvelles sphéres d’existence a un régime ancien (ici, un religieux promis a
évanouissement programme¢), mais qu’il y a de I’inattendu, qui surprend. Il
désargonne d’ailleurs les réflexes spontanés, faisant qu’on parle d’inintégré ou
de mal-intégré comme s’il fallait «assimiler», alors qu’il y a probablement a se
laisser instruire de ce que de la différence fasse retour, quoi que I’on puisse en
penser, au moins dans un premier temps.

A la place de sécularisation supposant des transferts sur fond de matrices
homologues, il parait, pour I’aujourd’hui, plus approprié¢ de parler d’écla-
tement et de redisposition fonciére. Ce dont on hérite en matiere religieuse
a d’ailleurs souvent le statut de morceaux exorbités (hors matrice), de
«déchets» (des «restes» ? «soustraits» aux logiques dominantes ?), recyclés

» Notons que la thématique d’un transfert de sacré semble spécialement trouver une
pertinence a propos de la laicité en sa forme frangaise, qui ne recoupe pas entierement les
versions allemandes ou anglo-saxonnes; ¢f., a leur propos, F. JAEGER, Réinterprétations
de la religion et théories de la société moderne. Religion et libéralisme en Europe et
aux Etats-Unis : étude comparée, Genéve, Labor et Fides, 2006, et, pour I’Allemagne
du début du XX¢ siécle, M. PuLLIERO, Une modernité explosive. La revue Die Tat dans
les renouveaux religieux, culturels et politiques de |'Allemagne d’avant 1914-1918,
Genéve, Labor et Fides, 2008.



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 261

pour d’autres usages?®. On peut le voir en littérature, en art et au cinéma?’,
plus largement en sciences-fiction, dans les jeux vidéo ou la publicité, comme
au creux des itinéraires de vie ou se bricolent les identités de chacun.

Le dispositif qui tient le contemporain peut se schématiser ainsi, pour
le meilleur s’entend, avec ses forces comme ses risques: une irréductible et
infinie multiplicité du monde d’une part (hors point de vue récapitulatif), de
’humain en forme d’émergences singuliéres toujours innovantes de 1’autre
(hors dépassement de 1’individuel), des émergences cristallisées au travers de
pratiques ou d’usages du monde, en discontinuité avec ce qui les précéde et
hors homogénéité tant avec le réel ou le social qu’avec la suite d’ceuvres (le
culturel), de production de monuments et d’institution d’imaginaires comme
corpus ou serait déposé du vrai*.

Il y a des lors a travailler les lieux et proces ou s ‘institue 1’humain via
symbolisation, ritualisation ou autre mode de «négociation» avec ce qui n’est
pas soi et qui pose les frontiéres et partitions dans lesquelles se déploient
’humain, individuel et collectif, comme ses productions ou ses ceuvres. C’est
1a que doivent se greffer le réflexif et le problématisant qu’ont pu porter dans
notre histoire le philosophique, comme le théologique d’ailleurs, de maniere
diverse et non sans débats ni procés quant a ce qu’ils sont. Le réflexif et le
problématisant y seront assignés non a de l'intellectualité (généralisante et
en surplomb), mais a de Ieffectif, a du réel social et historiquement marqué,
incluant des agents déterminés au demeurant: le religieux (avec ses institu-
tions et ses imaginaires), mais a I’instar des techniques (ce qu’elles font et
permettent), du politique (droit compris), du médical (avec ses discours sur ce
qu’est la santé), de I’éthique (comme lieu d’une régulation a I’ceuvre), de I’art
(avec ses théories esthétiques, du «beau» au «sublime» par exemple). L’ anthro-
pologie dite culturelle se tient aujourd’hui & I’arriére-plan du déplacement de
regard indiqué. Mais la question de ce qu’il en est du réflexif face au mytho-
logico-narratif ou face a la nature et a la cité est de toujours posée au ceeur de
ce qui fait I’Occident. Et, pour moi, nous avons a en reprendre la tache, fiit-ce
selon des registres différents.

On travaillera 12 dans un régime ou la considération des discontinuités
prime sur celle d’/héritages, fussent-ils transférés. Du coup, ni la culture,

% La référence a alléguer ici serait plus Certeau que les chantres de la séculari-
sation, c¢f. I. ULLERN-WEITE, «En braconnant philosophiquement chez Certeau», in «Lire
Michel de Certeau» (P. Giser, C. INpERMUHLE ET T. Laus éds), Revue de théologie et de
philosophie 136, 2004/1V, p. 347-366, et C. INDERMUHLE, Cristallographie(s). (Montes-
quieu, Certeau, Deleuze, Foucault, Valéry), Paris, van Dieren, 2007.

*" Pour exemples, cf. Jésus en représentations. De la Belle Epoque a la postmo-
dernité (A. BoiLLaT, J. Kaemprer et P. KAENEL éds), Gollion (CH), Infolio éd., 2011; la
thése de N. Dietscuy, Le Christ au miroir de la photographie contemporaine (2012);
T.LAus, «Le crane de Beckett, Jésus comme “déchet culturel” (Adorno)» (inédit).

* Se tient moins le schéme d’un renversement (Feuerbach) que celui, plus nietz-
s‘chéen, d’émergences diverses sur fond de procés @ méme le monde et les corps, histo-
rnquement situées a chaque fois.



262 PIERRE GISEL

ni les institutions ne constituent un réservoir ou un trésor dans lequel venir
simplement puiser pour assurer la poursuite de I’humain, selon herméneutique
et sélection (toute reprise interprétante, de fait, choisit). Notons que c’est la
tache de I’historien de mettre en lumiére ces discontinuités, aussi vrai que, bien
conduite, la pratique de I’histoire est expérience d’étrangeté, et donc de deuil,
de découverte aussi; et non seulement parce que des pratiques ou des énoncés
nous apparaitront bizarres, mais parce que toute réalité historique ancienne
apparaitra prise dans ce que Foucault et Agamben nomment des «dispositifs»
qui organisent une vision des choses qui n’est plus la nétre et nous échappe
profondément, I’histoire €tant faite, en ces matiéres, de basculements et de
redispositions dépassant la conscience des acteurs.

Se feront voir 1a des ruptures ; mais le fond de discontinuités indiqué et les
déplacements qui s’ensuivent font qu’on se trouve hors tout schéme duel. [l n’y
a des lors pas plus & défendre un héritage qu’a en prendre le contre-pied, selon
une polarisation qui a traversé bien des débats internes a la modernité et a mis
aux prises des idéologues du moderne et des idéologues de 1’anti-moderne .
Dit positivement, on est invité a travailler sur les discontinuités, donc sur les
basculements, les passages et les différences, en lien avec I’instabilité fonciére
des institutionnalités et les jeux de dissidences qui les accompagnent foncié-
rement et significativement. Mais ce n’est pas parce que 1’accent est mis sur
les discontinuités — et du coup sur des singularités émergentes au sein d’un
monde multiple et débordant — que la question d’une généalogie est évacuée.
Il y a seulement a distinguer généalogie d’une genese ou d’un épanouissement
progressif, et a la penser comme traversée de ruptures et de discontinuités, ce
qu’on fera notamment en ce que sera proposée une généalogie de problémes, dont
construire une scéne qui les exhibe?, hors laquelle ils ne sont rien d’ailleurs?".

C’est en visant une telle perspective généalogique que j’ai mis en avant, en
début d’exposé, les motifs du religieux, du croire, de la transcendance, de la
subjectivité, avec ce qui leur arrive®”. Y revenir sur ce mode doit nous aider a

» Sur ces derniers, riche documentation in: Dictionnaire de la Contre-Révolution
(J.-C. Martin éd.), Paris, Perrin, 2011.

 Reprenant les questions portées par les marxismes, mais intégrant les dépla-
cements socioculturels contemporains, J. RANCIERE met aussi le concept de «scene»
en position stratégique centrale, ¢f. La méthode de [’égalité. Entretien avec Laurent
Jeanpierre et Dork Zabunyan, Paris, Bayard, 2012, p. 107, 122, 124 et 151 (c¢f. aussi
p. 61, 66,98 sq., 127, 150, 220, 233).

' L’insistance sur les discontinuités, les dispositifs et les basculements, est en conso-
nance avec ’archéologique de Michel Foucault; que cela n’exclue pas la construction
de généalogies, le sanctionne Foucault lui-méme dans «Nietzsche, la généalogie et
Ihistoire» (1971), in: Dits et Ecrits. 1954-1988, 11: 1970-1975, Paris, Gallimard, 1994,
p. 136-166.

2 Pour une esquisse, en référence a divers auteurs, ¢f. «De quoi le retour du motif
religieux est-il le nom ?», op. cit. ; E. Voegelin apparait ici paralléle, cf. T. GONTIER, «De
la "théologie politique™ a la "religion politique™: E. Voegelin critique de C. Schmitt», op.
cit., p. 45-66, ici p. 56-66 (avec, sur le motif de la transcendance, renvoi a Blumenberg).



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 263

sortir des oppositions duelles et leurs jeux de polarisations, ol I’on a pu récuser
un absolutisme religieux mais sans 1’inscrire sur un arriére-plan historique plus
large et plus différencié, sans voir notamment ce qui le rattachait 4 une forme
de modernité et, du coup, sans se prémunir de postures réactives et de renver-
sements dommageables. En ces matiéres, on ne se laissera pas gagner par un
trend d’épuration, qui oblitére I’explication en corps a corps a mener avec ce
qui nous arrive au cceur du social et de ce qui fait I’humain, ce qui nous arrive
de diverses provenances et ce qui arrive @ ces provenances.

3. Quelle reconnaissance sociale des religions aujourd’hui ?

Que faire des religions et croyances en société¢ contemporaine, plurielle et
démocratique ? dans une société «sortie de la religion», au sens ou I’entend
Marcel Gauchet, et ou s’affirme la société civile, ce qui est une chance de
rééquilibrage et de diversité, mais qui va en méme temps de pair, dans les faits,
avec une crise du politique ? dans une société en perte de «tiers», que ce soit le
«tiersy institutionnel du symbolique ou ce qu’on commence a appeler le «tiers»
nature, une biosphére dramatiquement mise a mal, ouvrant sur ce que certains
nomment un «écocide» ?

L’histoire de 1’Occident a débouché sur une souverainet¢ tendant a se
localiser sur une unique instance. On touche la une marque décisive de notre
modernité. Elle a pesé sur les débats autour de la sécularisation et ce qui la
traversait sur mode substitutif. Aujourd’hui, on assiste plutot a un effondrement
sur soi (celui du seul présent et de la vie «nue»), hors décentrements et hors
registres permettant une régulation autre que de pur fonctionnement accom-
pagné d’un enveloppement de sécuritaire protecteur ou, dans le meilleur des
cas — parce qu’il y a aussi de la violence et de ’exclusion —, une gestion des
personnes sur mode de prise en charge maternante, hors tout objectif spéci-
fique, décentrant et pouvant constituer défi et provocation parce qu’aux prises
avec le réel du monde.

J’ai indiqué ce que le procés de sécularisation donnait a voir d’une
opposition de prétentions totalisantes, chacune pensée comme universelle.
Avec un jeu de renversements internes & la scéne moderne n’épuisant en
aucun cas ni la diversité du religieux, ni celle des organisations sociales au gré
des cultures et des moments historiques. Et notamment pas celle des jeux de
références et de 1égitimation, infiniment plus différenciés que ce qu’induit une
matrice moderne **.

En société contemporaine — hors les recompositions liées a ce que j’ai
nommé «religieux diffus» ou a un spirituel articulé sur des équilibres de vie
ne faisant pas recours a transcendance, une disposition hautement significative

** Pour plus, ¢f mon texte «De quoi le retour du motif religieux est-il le nom ?»,
op. cit.



264 PIERRE GISEL

au demeurant —, les religions appellent volontiers a légitimation externe et se
nouent souvent en prétention globale. Elles sont d’ailleurs le plus souvent vues
ainsi, a ’externe et a I'interne. Or c’est 1a 1’héritage d’un dispositif moderne
a retravailler, et les deux premicres sections de mon exposé ont mis en avant
les problématiques a reprendre ici, sur fond d’histoire de longue durée et de
comparaison interculturelle. Je vais maintenant me concentrer sur notre présent,
les deux moments — ’héritage a réexaminer et le présent a déchiffrer — devant
étre, sur le fond, travaillés en corrélation.

Pour un autre investissement des particularités, religieuses et autres,
et une relance différente de ce qui les dépasse

Le contemporain est traversé de retours d’affirmations, toutes particulieres ;
de sursauts aussi, de divers ordres, en forme de rupture ou de protestation*.
On peut les tenir, tous, pour irrationnels et les regretter. Mais c’est de fait une
revanche des corps. Corps personnels, avec ce qui s’y love d’émotions et de
souffrances; de désirs aussi, et d’affirmations singulieres. Corps de fraditions,
avec ce qui s’y cristallise d’appartenances et d’immémorial. Corps faits de
frontiéres, avec ce qui s’y dit de points de repére et d’identité. Une ou des
revanches qu’il convient d’écouter. Dont il convient d’honorer aussi ce qui les
sous-tend. Qu’il y a a déchiffrer, non a disqualifier d’entrée. A déchiffrer et a
comprendre, par-dela les crispations ou les refus dont elles témoignent.

On est dés lors invité a valider des particularités, et non seulement au vu
de ce qui se passe, que seul peut sous-estimer de I’aveuglement, fit-il bien
pensant, mais bien parce que c’est finalement au cceur méme de particularités
concretes qu’on est interpellé ou provoqué, fécondé aussi, la qu’il y a, tout
simplement, a vivre. Intellectuellement comme politiquement, c’est des parti-
cularités dont il faut partir, pour les transformer. En ce sens, les subvertir. Mais
c’est aussi en partant d’elles qu’on peut subvertir des projets trop totalisants,
abstraits et finalement impuissants, saufa ce qu’ils s’ imposent, aujourd’hui non
sans violence diffuse, le plus souvent déniée.

L’oubli ou la disqualification des particularités est au fond porté par une
pulsion de dépassement universel inscrite au cceur de la modernité, tant de son
projet que de ses effets en forme de sécularisation neutralisée, mondialisée et
purement extensive. La pulsion d’universel en cause se greffe sur le «grand
partage» moderne qu’a explicité¢ Bruno Latour, un partage qui ne connait que
des objets et des sujets autonomisés — les uns aussi bien que les autres, le donné
naturel, ou spontané et alors tenu pour naturel, et I’Aumain individuel et libre

** Dans ce qui suit, je reprends une part de ma «legon d’adieu» a I’Université de
Lausanne, du 9 nov. 2012, «Résistances des particularités et piéges de 'universel. Pour
un usage subversif des corps, des traditions et des frontiéres».



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 265

—, récusant des lors les faits et opérations de médiation hors desquels rien ne
se donne ni n’existe**, ainsi que les constructions sociales et culturelles qui
les portent, parce que réputées historiques et contingentes, donc «arbitraires».
Qu’elles le soient est ici admis. Sans reste. Mais cela n’empéche en rien que
ce sont elles qui sont a travailler — il n’y a pas d’autre lieu a interroger et a
réfléchir —, et a travailler a I’interne, non a marginaliser ou a liquider au profit
de je ne sais quel fantasme (celui d’une origine vraie comme telle ?) ni de quel
lieu pur et non opérant (celui des seuls principes?). Elles sont a travailler au
plan de leurs rationalités propres et de leurs déploiements effectifs, différents a
chaque fois selon que sont en cause le droit, le politique, le civil, I’éthique, le
religieux ou autre.

L’universalisme lové au cceur du partage moderne et de ses neutralisations
peut étre dit «surplombant» *®. 1l reprend une maniére, moderne au demeurant,
de poser le monothéisme, qui s’y trouve alors effectivement sécularisé. Or il
peut y avoir une autre maniere de ne pas se replier, ni de s’enfermer sur ou
dans sa particularité : se greffer sur ce qui porte chaque particularite, a la fois
inscrit en contexte (n’étant rien hors du contexte) et devant toujours étre repris
(n’étant rien hors de cette reprise en attente), supposant ouverture a ce qui ne
s’y résorbe pas et que sanctionne, pour commencer, |’existence d’autres corps
et d’autres traditions. On touche alors a cet universalisme que Michael Walzer
dit «réitératifyy, auquel son judaisme I’a probablement rendu attentif.

Valider une telle perspective redistribue I’ensemble des cartes. Sociales et
intellectuelles. Rompant avec la neutralisation moderne, parfois inapergue mais
puissamment a 1’ceuvre, on fera retour sur les particularités d’appartenances et
les constructions auxquelles elles donnent lieu — ¢’est 1a que tout se joue et se
donne —, une histoire des corps, des traditions et du social, avec aussi bien ce
qui les porte a différenciation que ce qui les traverse et les travaille (de I’ exister
et du croire). Ce n’est que 1a qu’il y a du réel. Mais c’est en méme temps la
que se tient une potentialité critique®. En consonance avec le «contextualisme
critique» défendu par Mark Hunyadi, qui valide du coup non la proposition
genérale, quelle qu’elle soit, mais le contrefactuel*®. Le refus de se replier sur
les particularités héritées et parfois violement réaffirmées — un refus a maintenir

¥ Cf. B. LATOUR, Enquéte sur les modes d'existence. Une anthropologie des
modernes, Paris, La Découverte, 2012 ; pour ce qui nous concerne, on lira, en fortes
consonances, le chapitre sur le religieux, p. 297-326 (sur les médiations, p. 159 sq., 170,
172, 178, 265).

% Ainsi chez M. WaLzER, «Les deux universalismes» (1990 angl., 1992 frang.), in:
Pluralisme et démocratie (1984-1997), Paris, Seuil/Esprit, 1997, p. 83-110, ici p. 84-87
(pour ce qu’il lui oppose, p. 87 sq.).

7 Cf. déja J.-M. Ferry, «Sur le potentiel critique des religions dans I’espace
européen», in: Théorie de la religion (P. GiskL, J.-M. TEraz éds), Geneve, Labor et
Fides, 2002, p. 350-361.

# Cf. L’homme en contexte. Essai de philosophie morale, Paris, Cerf, 2012, des,
respectivement, p. 18 et 22.



266 PIERRE GISEL

et a légitimer — n’ouvrira donc pas sur l’addition totalisante (1’addition des
diverses manieres d’étre homme), ni sur la mise en avant d’un «essentiel» qui
appartiendrait a tous et que chaque histoire particuliére illustrerait a sa maniére*’.
Elle sera portée par une force critique née de la différence et vivant de cette diffé-
rence, une différence maintenue, voire accusée — seule instructive et permettant
seule subversion —, pour se nouer — s’étant de fait déja nouée, de toujours — au
gré d’une confrontation, chaque voie étant irrémédiablement singuliére tout en
donnant corps et forme spécifiée a des questions de tous.

De problématisations a introduire sur le religieux,
en interne et de l'externe

On investira donc les particularités, mais en veillant a ne pas tomber pour
autant dans le particularisme et les communautarismes juxtaposés. Hors la
mise en confrontation indiquée, les particularités peuvent certes étre tolérées,
et intellectuellement objet de curiosité savante ou moins savante, mais sans
étre pour autant reconnues comme partenaires dans une construction sociale
commune, ni s’avérer instructives quant a une compréhension opérante de
’humain et du social. A I'interne, elles risquent en outre de se vivre sur mode
tendant au totalitaire, pensant que leur modele est de fait le meilleur ou — et
c’est alors justement a mettre en cause et a problématiser — qu’il devrait étre le
modele de tous. En considération du vivre-ensemble, il convient d’entrer dans
une interrogation — pouvant entrainer interpellation réciproque — ou chacune
des particularités est invitée a dire en quoi et comment elle est, a son sens, une
maniere d’habiter I’humain — donnant une forme singuliére a des questions de
tous — et a dire comment elle se situe face a la pluralité des maniéres d’étre
humain, voies religieuses comprises. Se profilent la des conditions de prise en
compte des particularités religieuses — avec leur possible «reconnaissance»,
adossée a une reconnaissance de leur «intérét public» — probablement plus
contraignantes que ce qu’accorde Jiirgen Habermas *: elles obligent chacune a

* On se tiendra hors réduction a un unique, et unitaire, pour valider au contraire les
passages, en aller-retour, "humain n’étant humain qu’a travers des décentrements et des
exodes hors du chez soi, avec la réflexivité qu’ils provoquent et permettent: I’humain
est appelé a vivre «entre» les langues et les cultures, religions et croyances comprises,
comme le thématise H. WISMANN, Penser entre les langues, Paris, A. Michel, 2012 ; ¢’est
1a un héritage de notre histoire, que sanctionne Umberto Eco quand il dit que la langue
de I’Europe, c’est la traduction.

# Prét a «reconnaitre» une conception dite intégraliste de la religion, et dés lors
habitée de radicalité; cf., critique, J. Stavo-DEBAUGE, Le loup dans la bergerie. Les
débats sur le post-sécularisme au regard du créationnisme, Genéve, Labor et Fides,
2012, p. 114-117, 135 sq. Et, a propos de la méme conjoncture issue de I’évangélisme
étasunien, P. GonzaLEz, J. S.-DeBauck, «Politiser les évangéliques par le “mandat
culturel”. Sources, usages et effets de la théologie politique de la droite chrétienne
américaine», in: Religieux, société civile, politique, op. cit., p. 241-276.



CROYANCE ET MODERNITE SECULIERE 267

un partage sur des enjeux de fond, humains et a argumenter a ce niveau, méme
si c’est pour y marquer des «différends» ou y exposer des «litiges».

On est ici invité a un déplacement du regard. Non plus, comme s’en contente
le plus souvent le politique, focaliser seulement sur les frontieres qui délimitent
les particularités, pour éviter la violence, a I’interne, ou le «clash» des civili-
sations, a |’externe (ce qui reste par ailleurs une tache). Ni non plus, comme
peuvent s’en contenter des chercheurs, seulement répéter que ces frontiéres
sont lieux de métissages toujours repris (ce qui est sans conteste avéré). Mais
porter le fer au ceeur des particularités en jeu (ce que les religions entendent le
plus souvent réserver, et ce dont, situé hors religion, on ne sait habituellement
que faire), une tiche a prendre en charge au plan de la société civile, certes,
dont sont parties prenantes les traditions et des institutions intermédiaires qui
peuvent leur étre liées, mais appelant en méme temps le politique a favoriser les
conditions de débat et de confrontation, a I’aune d’une respiration civile et de
I’antique notion de «bien commun» (qui comprend le bien de chacun*', selon
un motif qu’il convient de retravailler a [’encontre d’une propension moderne
a penser en terme d’idéal, qu’il soit religieux ou politique). On touche ici un
enjeu décisif: rien de moins que I’occasion — et donc la chance — d’ouvrir ou
de renouveler, a partir de donnes concretes et effectives, une interrogation sur
I’humain et la société, et a un moment ou revient de fagon appuyée la question
de ce qu’est la vie (ses limites et sa valeur propre) et de ce qu’est ’humain (sa
condition et son émergence, horizon trans-humaniste compris).

L’arriére-fond ne sera plus ici ni celui de ’onto-théologique*’, ni celui
d’une philosophie, voire d’une théologie de I’histoire — un changement de
terrain qui fut souvent opéré apres la perte de plausibilité¢ de I’ontologique
des théodicées—*, ni celui des totalités révées par bien des projets modernes,
révolutionnaires ou autres (ce n’est pas par hasard que la critique sociale est
aujourd’hui relancée a partir du genre, de la race ou des tribus, du religieux,
de la biospheére, toutes choses qui ne trouvaient pas place dans le marxisme
classique, ni par hasard non plus qu’on est conduit a une remise sur le métier de
la matrice messianique). L’arriére-fond sera celui d’une «brisure de I’étre» *,
dans laquelle s’installer et dont partir, en vue d’une instauration ou d’un

' Le concept de «bien commun» visait ce qui permet a chacun et a chaque organi-
sation sa perfection propre; on en trouve encore la présence a Vatican I, Gaudium et
Spes 164 sq.

** Un onto-théologique qui ne résume pas toute I’ histoire de la pensée, contrairement
a ce que met en scéne Heidegger, mais caractérise ce qui s’en déploie en modernité
occidentale; sur ce point, démarquant I’ Antiquité grecque de ce que dit Heidegger, cf.
C. Castoriapis, Ce qui fait la Gréce, Paris, Seuil, 2004, p. 261 sq. (¢f. aussi le livre de
H. Wismann cité plus haut).

* Sur les déplacements récents a ce propos, cf. mon texte, «Quelle philosophie de
Ihistoire ? Déplacements deux générations apres Paul Tillich», a paraitre.

* Central chez F. Rosenzweig, une veine qui traverse aussi I’Ecole de Francfort
et W.Benjamin, et qui peut étre reprise en termes d’«autrement qu’étren, a partir
d’E. Lévinas.



268 PIERRE GISEL

surgissement propre, hétérogéne et renvoyant a hétérogene. Le mode suppose
décalage et ’effectuation sera contre-factuelle et subversive. L’horizon en
restera 4 jamais différencié, convoquant des procédures irréductiblement
différentes, a commencer par le «métaphorologique» et non le seul conceptuel,
dirait Hans Blumenberg, a I’encontre d’une propension moderne a la totalité
qu’ont illustrée les travaux de Carl Schmitt, selon un geste dont ne peut que
sourdre une radicalité, qu’elle soit antimoderne (les fondamentalismes),
révolutionnaire (on en trouve dans la gauche dite radicale**) ou propre aux
théologies et philosophies de 1’altérité pure (la théologie dite dialectique, ou
certaines reprises, fidéles ou non, du Lévinas de Totalité et infini).

En derniére instance, c’est parce qu’il y a de I’hétérogénéité fonciere qu’il
peut y avoir de la singularité, au pluriel; et ¢’est pour la méme raison qu’on
est renvoyé aux médiations et aux constructions, toujours contingentes et hors
justification derniére, mais qui seules permettent la vie, tout en étant, en méme
temps, occasion de confiscation et d’étouffement. Et de ces médiations et de
ces constructions, il y a une rationalité, une rationalité qui dit la rationalité des
déploiements de I’humain, individuel et social.

“ Cf. a ce propos T. STorRME, «La postérité de la théologie politique chez Giorgio
Agamben et Daniel Bensaid», in: Religieux, société civile, politique, op. cit., p. 277-299.



	Croyance et modernité séculière

