Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 3

Artikel: L'amélioration du monde

Autor: Piron, Sylvain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 221-234

L’AMELIORATION DU MONDE

SyYLVAIN PIrRON

Résumé

Les recherches sur le travail comme valeur au Moyen-Age se sont princi-
palement attardées sur la malédiction prononcée lors de ['expulsion du
jardin d’Eden, négligeant I'activité a laquelle se livrait Adam avant la chute
(Gn2,15). A la suite de Philon, Augustin a proposé une lecture littérale de ce
premier travail, qui a eu un fort impact dans la culture médiévale, certains
auteurs comprenant ce verset au sens d une mission d’«améliorer» la création.

Marie-Dominique Chenu ne semble guere avoir été atteint dans ses
convictions par la mise a I’index, en 1942, de sa fameuse conférence de 1936,
publiée peu apres comme plaquette sous le titre: «Le Saulchoir, une école
de théologie»'. Le programme énoncé par ce texte, et concretement mis en
ceuvre dans les activités du studium dominicain de France, alors installé pres de
Tournai, dictait simultanément une approche historique de la pensée médiévale
et un engagement aupres des mouvements sociaux chrétiens, au nom de I’exi-
gence d’«étre présents a notre temps, comme le furent au leur un Thomas
d’Aquin ou un Bonaventure» *. Tout au long de sa carriére, Chenu n’a cessé de
souligner I’unité de ces deux volets de son activité. Si I’histoire de la théologie
se donne pour but de remonter a la source des questionnements, saisis dans leur
situation historique concréte, le méme mouvement, au présent, impose d’aller a
la rencontre de la question sociale. Comme on le sait, cet engagement conduisit
Chenu a défendre et soutenir les prétres-ouvriers, ce qui lui valut de nouvelles
sanctions en 1954°,

Au fil des années, ces préoccupations se sont exprimées dans une série de
publications. En 1942, un volume d’éducation populaire entendait contribuer

' M.-D. CHeNu, Une école de théologie.: le Saulchoir, Paris, Cerf, 1985. En
I’absence d’une biographie satisfaisante, on lira La Liberté dans la foi. Le P. Chenu,
textes choisis et présentés par O. b LA Brossk, Paris, Cerf, 1969 les entretiens entre
J. DUsQUESNE et M.-D. Cuenu, Un théologien en liberté, Paris, Centurion, 1975 et I'étude
d’E. Vancu VaNGu, La théologie de Marie-Dominique Chenu. Réflexion sur une métho-
dologie théologique de |'intégration communautaire, Paris, L’Harmattan, 2007.

* M.-D. Cuenu, Une école de théologie, p. 123-124.

3 F. LepriEUR, Quand Rome condamne. Dominicains et prétres-ouvriers, Paris,
Plon-Cerf, 1989,



222 SYLVAIN PIRON

a la «prise de conscience du role et de la dignité du travailleur»®. Une legon
donnée lors de la Semaine sociale de 1947, exposant la notion d’un «devenir
social», compris comme «histoire totale d’un monde ot ne sont pas disjointes
réalités intérieures et expression sociale», engageait plus clairement le
dialogue avec le marxisme®. Ce texte fut repris en volume, en 1955, a la suite
de la version développée d’un article initialement paru dans Esprit en 1952,
intitulé «Pour une théologie du travail» ®. Par la suite, c’est sous le nom d’une
«théologie de la matiere» que Chenu chercha a exprimer toutes les implications
de son anthropologie thomiste : I’unité de I’étre humain, esprit engagé dans une
matiere, le voue a une condition historique et sociale, le travail constituant un
lieu majeur de cette socialisation’.

Outre le thomisme, cette théologie sociale du travail puise a différentes
sources. L’expérience de la crise économique des années 1930 constitue le
fond de ce que Chenu décrit comme la «conjoncture» de sa réflexion. Dans
ces mémes ann€es, la question s’ imposait a de jeunes intellectuels catholiques
proches de Jacques Maritain, comme Etienne Borne® ou Yves Simon®. Sur
le fond, on reléve des affinités avec la démarche du groupe «Economie et
humanisme» et les positions de 1’économiste chrétien Frangois Perroux '°. Hors
du champ du catholicisme social et de ses variantes, il faut également compter
avec la lecture des Annales de Marc Bloch et Lucien Febvre. Abonné de la
premiere heure a la revue, Chenu reconnait avoir été profondément marqué
par les legons qu’il en a retirées''. S’il n’y a publié que tardivement, en 1974,
un article consacré a la promotion idéologique des activités manuelles au XII°
siecle dans 1’école de Saint-Victor ', ses rapports avec I’«école des Annalesy»

* M.-D. CHENu, Pour étre heureux travaillons ensemble, Paris, P. U. F.,, 1942, La
quatriéme de couverture annonce que la collection s’adresse en premier lieu aux institu-
teurs et «a tous ceux qui ont pour mission d’éduquer le peuple».

3 M.-D. CHenu, «La conception du devenir socialy», dans Le catholicisme social face
aux grands courants contemporains. Semaines sociales de France, XXII* session, Lyon,
Chronique sociale de France, 1947, p. 231-250.

¢ M.-D. CHeNu, Pour une théologie du travail, Paris, Seuil, 1955; les trente
premiéres pages €taient parues sous le méme titre comme article dans Esprit, 186, janv.
1952, p. 1-12.

7 M.-D. CuEenu, Théologie de la matiére. Civilisation technique et spiritualité
chrétienne, Paris, Cerf, 1968.

¥ E. BorNE, «Travail humain et esprit chrétien», Courrier des iles, 1 (s.d. [1932]),
p. 57- 87. Cet article est plus intense et aigu qu’une version développée, E. BORNE,
F.Henry, Le travail et I’homme, Paris, Desclée, 1937. Borne a également collaboré au
dixiéme numéro d’Esprit, en juillet 1933, consacré au travail.

* Y. SIMON, Trois le¢ons sur le travail, Paris, Téqui, 1938 ; Ip., « Work and Workman:
A Philosophical and Sociological Inquiry», The Review of Politics, 2, 1940, p. 63-86.

" M.-D. Cuenu, «Témoignage d’un théologien», Frangois Perroux, Lausanne,
L’Age d’Homme, 1990, p. 81-82.

"' M.-D. Cuenu, Un théologien en liberté, p. 51-52.

2 M.-D. Cuenu, «Civilisation urbaine et théologie. L'école de Saint-Victor au XII¢
siecle», Annales ESC, 29, 1974, p. 1253-1263. Pour étre complet, il faut également
rappeler I’introduction d’un fameux colloque de Royaumont sur I’hérésie, «Orthodoxie
et hérésie. Le point de vue du théologien», Annales ESC, 18, 1963, p. 75-80.



L’ AMELIORATION DU MONDE 223

et son impact sur I’historiographie francaise et internationale furent bien plus
précoces et profonds. Ses «conférences temporaires» de I’Ecole pratique des
hautes études, entre 1944 et 1952, fournissent la meilleure illustration de ce
que pouvait étre une histoire intellectuelle inscrite dans la perspective des
Annales . Sur bien des points, ce sont des suggestions du Pére Chenu que
Jacques Le Goff a développées, aussi bien a propos des intellectuels médiévaux
que dans son enquéte sur le travail au Moyen-Age '*.

Le travail d’Adam avant la chute : Philon et Augustin

On ne retient souvent des recherches menées par Le Goff sur ce théme
qu’une vision négative du travail, liée a la pénibilité attachée au mot labor et
a la punition infligée lors de 1’expulsion du jardin d’Eden (Gn 3,17-19): face a
une nature rendue hostile, ’homme mangera son pain a la sueur de son front,
en affrontant les ronces et les €pines. Cependant, ’'un de ses articles releve
bien I’ambiguité du récit de la Genese dans lequel il est tout d’abord question
d’une activité agricole confiée 4 Adam avant la chute . Le verset 2,15 dit en
effet: «Dieu prit donc I’homme et le plaga dans le jardin d’Eden, pour qu’il
le cultive et le garde» (ut operaretur et custodiret illum). Le Pere Chenu ne
semble jamais se référer expressément a ce passage, qui est en revanche évoqué
par ses contemporains dont il connait les travaux '¢. Cette omission s’explique
aisément : sa théologie ne s’énonce pas sous une forme systématique. Supposant
connue et partagée une culture générale biblique, patristique et scolastique,
elle ne prend pas la peine d’expliciter tous ses points d’appui. Mais lorsque
le maitre dominicain écrit que «Dieu a voulu s’associer des étres qui soient,
par leur intelligence, leur volonté, leur amour, leur action, ses coopérateurs,
des co-constructeurs du monde» ', il se place dans une longue lignée dont un
moment marquant remonte aux pages qu’Augustin a consacrées a ce verset
dans le huitieéme chapitre du De Genesi ad litteram.

3 Les travaux issus de ce séminaire ont été rassemblés dans M.-D. CHeNu, La
théologie au XIF siécle, Paris, Vrin, 1957, mais il est aussi intéressant de consulter les
comptes rendus publiés année aprés année dans les Annuaires de I’Ecole pratique des
hautes études, section des sciences religieuses, disponibles sur http://www.persee.fr.

" J. LE Gorr, «Le Pére Chenu et la société médiévale», Revue des sciences philoso-
phiques et théologiques, 81, 1997, p. 371-380.

" J. L Gor¥, «Travail, techniques et artisans dans les systémes de valeurs du Haut
Moyen Age (Ve-X¢ siecles) [1971], in: Pour un autre Moyen Age. Temps, travail et
culture en Occident : 18 essais, Paris, Gallimard, 1977, rééd. in: Un Aufre Moyen Age,
Gallimard, 1999, p. 110.

'* E. BorNE, «Travail humain et esprit chrétien», p. 72-74; Y. SimMon, «Work and
Workman», p. 77. Le Courrier des iles était disponible a la bibliothéque du Saulchoir;
I’exemplaire de Le travail et |'homme conservé au Saulchoir contient de nombreuses
annotations critiques, d’une main qui n’est pas celle de Chenu.

"7 M.-D. Cuenu, Théologie de la matiére, p. 117.



224 SYLVAIN PIRON

Comme Augustin s’en explique lui-méme, ce développement important
vise a corriger le traitement trop rapide de l’installation d’Adam au jardin
d’Eden contenu dans le De Genesi contra Manichaeos. Dans cette ceuvre de
jeunesse, rédigée peu apres sa conversion, il s’était contenté d’une interprétation
allégorique, courante chez les auteurs chrétiens orientaux et dans I’exégése
hébraique. La solution consistait a rabattre le premier verbe (operaretur) sur le
second (custodiret), pour comprendre cette formule comme une injonction faite
a Adam d’agir en vue de conserver 1’état dans lequel il a été placé'®. Si I’on
entend cette formule a la lumiere du verset suivant, qui énonce I’interdiction de
manger le fruit de I’arbre de la connaissance du bien et du mal, le sens de I’action
commandée a Adam se résumerait a observer les préceptes divins.

Dans son grand commentaire de la Genese rédigé au cours de la premicre
décennie du V¢ siecle, I’évéque d’Hippone examine bien plus attentivement la
possibilité d’une signification littérale de ce verset. On sait qu’il dispose depuis
peu d’une version latine des Questions sur la Genése de Philon d’ Alexandrie "°.
Cette lecture a certainement joué un réle important dans son changement de
perspective. Philon semble étre en effet ['un des rares interpretes juifs qui n’ait
pas opté pour une signification allégorique de ce passage®. Il en reconnait
tout d’abord la difficulté. Puisque le jardin était parfait, et qu’aucun voleur
ne le menagait, le travail du sol et la surveillance des plantations divines ne
revétaient aucune nécessité?'. Cette activité était cependant utile, afin de
donner un mode¢le aux cultivateurs a venir. Bien que le jardin ait été achevé,
Dieu a voulu laisser une part de travail au premier homme, afin qu’il se charge
de son entretien, qu’il le protege des bétes sauvages et veille a son irrigation.
L’interprétation de Philon est sans doute marginale dans la tradition hébraique,
mais il faut souligner qu’elle est fondée sur une compréhension exacte des
formes verbales employées dans ce verset: il est assurément question de la
culture de la terre (‘bd) et de la garde des animaux ($mr)??. La formule doit
s’entendre en écho a un verset précédent (Gn 2,3) décrivant I’état du monde

8 AuGusTIN, Sur la Genese contre les Manichéens. De Genesi contra Manichaeos,
Paris, 2004, p. 306 : «Ex eo autem quod additum est, et custodiret, significatum est qualis
illa operatio erat. Namque in tranquillitate beatae vitae, ubi mors non est, omnis opera
est custodire quod tenes». L’autocritique se trouve dans La Genése au sens littéral. De
Genesi ad litteram (éd. J. ZycHa, Vienne, 1894), Paris, 1972, p. 14-16.

' J. PARAMELLE, avec E. LuccHesi, Philon d’Alexandrie. Questions sur la Geneése 11
1-7. Texte grec, version arménienne, paralléles latins, Geneve, Cramer, 1984, p. 102-129.

2 M. ALEXANDRE, Le commencement du livre, Genése I-V: La version grecque de la
Septante et sa réception, Paris, Beauchesne, 1988, p. 267-268.

2! PHILON D’ALEXANDRIE, Quaestiones et solutiones in Genesim. A. E versione
Armeniaca, livres I-11, traduction C. Mercier, Paris, Cerf, 1979 (Les euvres de Philon
d’Alexandrie, 34A), p. 79: «Quant au paradis, s’il n’avait besoin d’aucune de ces deux
choses, du moins fallait-il que le premier homme, qui en avait recu la surveillance et le
soin, devint, pour les cultivateurs, comme une loi de tout ce qu’il faut faire.»

2 A. pa SiLva, «La conception du travail dans la Bible et la tradition chrétienne
occidentale», Théologiques, 2/3, 1995, p. 89-104.



L’ AMELIORATION DU MONDE 225

avant la création du premier homme et la plantation du jardin: «Il n’y avait pas
d’homme pour cultiver ( ‘bd) la terre». Placé dans 1’oasis originelle, I’Adam de
la Genése était bien chargé des deux formes de travaux agricoles qui furent par
la suite impartis s€parément a ses deux fils, Abel et Cain (Gn 4,2).

Augustin recueille et développe les suggestions présentes chez Philon,
en soulignant tout d’abord le paradoxe d’un travail qui semblerait imposé au
premier homme avant la chute. C’est I’observation de ses contemporains qui
lui suggere une explication convaincante. Certains prennent un tel plaisir (tanta
voluptate) au travail de la terre, en dépit des difficultés, que celui-ci devait
étre bien plus grand encore lorsqu’aucun obstacle ne s’y opposait. L’éloge
du jardinage et de I’intervention humaine dans le développement naturel des
plantes, au moyen des semis, bouturages et autres greffes, prend rapidement
une tournure métaphysique. Ces interventions peuvent étre décrites comme une
forme de dialogue que la raison humaine entretient avec la nature (cum rerum
natura humana ratio quodammodo loqui potest). En s’interrogeant sur ce que la
croissance des végétaux doit au seul déploiement des forces naturelles occultes
et ce qui revient a I’action humaine, 1’agriculteur est reconduit par deux voies
différentes a reconnaitre la providence du Créateur qui a aussi bien produit
la nature que doté I’homme de raison et de volonté *. Le jardinage se trouve
ainsi érigé en modele de coopération entre I’homme et Dieu; I’émerveillement
du jardinier fournit a son tour une clé pour exposer le double aspect, naturel
et volontaire, de la providence divine. Le passage fait appel a une citation
de la premiére épitre aux Corinthiens (I Co 3,7), énongant une métaphore
agricole qu’Augustin affectionne particuliérement et dont il faut reconnaitre
la présence a I’arriére-plan de tout ce développement: «car celui qui plante et
qui arrose n’est rien, mais ¢’est Dieu seul qui donne I’accroissement»**. Une
¢tude approfondie des multiples usages de ce verset serait utile pour mieux
apprécier le golit de I’évéque d’Hippone pour I’agriculture et le jardinage. Dans
le cas présent, la formule signifie clairement que 1’action humaine n’est rien, en
comparaison de la puissance de I’intervention divine, mais qu’elle n’en est pas
moins nécessaire a I’ordre du monde tel que Dieu I’a voulu.

Sur Dinterprétation du second verbe, custodire, Augustin adopte en
revanche une ligne d’interprétation de type moins pratique que Philon. La
nécessité de se préserver des bétes sauvages ne parait guere s’ imposer puisque
les animaux, créés auparavant, étaient déja dévoués a I’homme qui avait regu

* AuGUSTIN, De Genesi ad litteram, p. 34-40. Sur ce texte, voir Jean-Marie
SaLamito, «Travail et travailleurs dans I’ceuvre de saint Augustinw, dans Le travail dans
Uhistoire de la pensée occidentale, sous la direction de D. MERCURE et J. SPURK, Québec,
Presses de I'université Laval, 2003, p. 33-59, qui souligne également une proximité de
vues avec Ambroise sur la vocation agricole de I’homme. M. ArRNoOUX, Le temps des
laboureurs. Travail, ordre social et croissance en Europe (XFF-XI*® siécle), Paris, Albin
Michel, 2012, accorde une grande importance a ce texte, cf. p. 145-150.

** Je ne reléve pas moins de 72 citations de ce verset. Interrogation de la base de
Library of Latin Texts (LLT), le 19 septembre 2012, version 6.



226 SYLVAIN PIRON

la tiche de les nommer. Le verbe doit €étre compris au sens commun qu’il a
dans I’expression ‘garder quelque chose pour soi’: Adam devait agir en sorte
de conserver le jardin et de n’en étre pas expulsé. Ce retour a I’interprétation
classique n’invalide cependant pas le sens d’activité donné a |’operatio, comme
Augustin le rappelle . Le mouvement se prolonge cependant par |’élaboration
d’une nouvelle interprétation spirituelle. Relevant que ce verset est le premier
lieu de I’Ecriture dans lequel le Seigneur est désigné sous ce vocable, Augustin
envisage I’hypothese qu’il serait lui-méme le sujet des deux verbes: ’homme
aurait été placé dans le jardin des délices pour y étre agi et conservé par Dieu.
La proposition devrait alors se comprendre au sens ou le juste est maintenu
dans le bien par une assistance qui se renouvelle constamment et peut cesser
d’un instant a I’autre, dés que la volonté humaine se détourne de son Créateur *.

Comme c’est souvent le cas, ces pages d’Augustin ont eu un impact
considérable dans la culture de 1’Occident chrétien. Pour résumer brievement
une enquéte menée a travers les commentaires médiévaux de la Genése, un
grand nombre d’entre eux se contentent, sur ce point, de faire un résumé de
I’exposition littérale, en retenant principalement les premiers paragraphes
et I’image frappante d’un «plaisir» du travail agricole. C’est par exemple ce
que fait Bede le Vénérable, dont I’ceuvre exégétique a également connu un
large retentissement, et c’est également le cas de |’Historia scholastica de
Pierre Comestor, lecture de base de toute formation théologique a partir de
la fin du douziéme siécle?’. Pour sa part, Pierre Abélard synthétise les mémes
conclusions dans ses propres termes, en exprimant clairement que 1’opération
envisagée consiste bien en un travail de la terre (ut operaretur, idest ad
excolendum ipsum paradisum)®®. L’interprétation allégorique n’est pourtant
pas totalement exclue. Elle est notamment transmise par les échos que lui
ont donnés Ambroise, Isidore de Séville ou Grégoire le Grand?’. Autour de
1200, un théologien parisien comme Etienne Langton peut ainsi choisir de
comprendre les deux verbes au sens d’une action exercée par I’homme sur
son propre esprit, afin de faire le bien et d’éviter le mal’*’. Quelques décennies
plus tard, le maitre dominicain Hugues de Saint-Cher retient uniquement la

B AucusTIN, De Genesi ad litteram, V111, § 22, p. 42.

% AuGusTIN, De Genesi ad litteram, V111, § 25-27, p. 48-50.

7 BepA VENERABILIS, Libri quattuor in principium Genesis, ed. C. W. JONES,
Turnhout, Brepols (CCSL, 118A), 1967, p. 50-51; Perrus CoMESTOR, Scolastica
Historia. Liber Genesis, ed. A. SyLwan, Turnhout, Brepols (CCCM, 191), 2005, p. 32.

2 PETRUS ABAELARDUS, Expositio in Hexameron, ed. M. RomiG, D. Luscomsk,
Turnhout, Brepols (CCCM, 15), 2004, p. 96-97.

» ISIDORUS, Mysticorum expositiones sacramentorum seu Quaestiones in Vetus
Testamentum, PL 83, c. 217 ; GREGORIUS MAGNUS, Moralia in lob, x1x, 21, éd. M. ADRIAEN,
Turnhout, Brepols (CCSL, 143A), 1979, p. 984.

3 StEPHANUS LANGTON, Postilla in Genesim, Paris, BnF lat. 355, f. 9v: «in paradyso ut
operaretur mentem excolando et a viciis separando, et hoc per exercitium boni, et custodiret
per evitationem mali, et hec sunt due partes iusticie, declinare a malo et facere bonum.»



L' AMELIORATION DU MONDE 227

derniére interprétation proposée par Augustin, d’une opération justificatrice de
Dieu exercée dans I’homme*'.

Pour apprécier correctement le sens de ces divergences, il faut tout d’abord
rappeler que ’exégése médiévale est caractérisée par une disposition fonda-
mentalement accumulatrice qui n’oppose pas les différents types d’interpré-
tation mais cherche au contraire a multiplier les niveaux d’analyse?*. On peut
donc estimer que ces dernieres lectures ne visent pas tant a contester 1’expli-
cation littérale qu’a I’enrichir de nouvelles possibilités, en supposant connue
’interprétation augustinienne. Ces variantes ont toutefois été formulées par
des théologiens majeurs dont les ceuvres ont elles aussi fortement pesé dans
la construction de la culture universitaire au treiziéme siécle. Par contraste, ce
choix invite a accorder une valeur particuliére aux exégéses qui choisissent,
sans la moindre réticence, de prolonger et développer 1’interprétation littérale
du travail paradisiaque.

Le vocabulaire médiéval du travail

Avant d’examiner certaines de ces réélaborations, un nouveau détour
s’impose, qui nous reconduit a notre point de départ. Pour Marie-Dominique
Chenu, comme pour la critique biblique du Pére Lagrange dans le sillage duquel
il situait sa propre démarche, la question de I’historicité du langage revétait
une importance stratégique, comme point d’appui d’une approche historique
du texte révélé et du débat théologique. Cette attention a conduit Chenu a
mener et & inspirer de nombreux travaux lexicographiques, notamment une
série d’études publiées dans la Revue des sciences philosophiques et théolo-
giques portant sur des notions philosophiques de la scolastique médiévale *. Il
n’est pas inutile de reproduire sommairement une méme démarche dans le cas
présent. On appréciera en effet mieux les textes qui seront présentés plus loin
apres une courte étude du vocabulaire du travail et de ses transformations au
Moyen Age central. Les passages bibliques examinés ont déja permis de faire
apparaitre deux des principales familles lexicales, représentées chacune par
un verbe et plusieurs substantifs. Au labor, effort pénible et laborieux qui est
davantage associé aux travaux agricoles, s’oppose 1’opus, ouvrage accompli qui
convient plutét aux productions artisanales. La distinction apparait sans doute
plus nettement lorsque I’on considére le vocabulaire des catégories sociales
qui tend a différencier les laboratores, laboureurs, des operatores, ouvriers.
Sans revenir sur ces mots, bien connus et largement étudiés, je voudrais attirer

*' Huco pe Sancto CAro, Postilla super Genesim, Paris, BnF, lat. 357, f. 11ra.

2 G. DaHAN, L'exégese chrétienne de la Bible en Occident médiéval. xir-xiv
siécles, Paris, Cerf, 1999,

33 Ces travaux ont été rassemblés dans M.-D. CHENU, Studi di lessicografia filosofica
medievale, ed. Giacinto SpiNosa, Florence, Olschki, 2001.



228 SYLVAIN PIRON

I’attention sur deux autres termes qui ont servi a exprimer une dimension quali-
tative du travail.

Le premier cas est celui d’un vocable de latin classique qui a pris une
inflexion particuliere aux XI=-XII¢ siécles, avant d’étre employé dans 1’élabo-
ration d’une théologie morale des relations économiques. Le terme d’industria
désignait classiquement le fait d’accomplir un acte délibéré. On ne lui trouve
pas de connotation particulierement marquée et son usage ancien semble relati-
vement proche de celui de studium qui exprime le zele et I’application mis a
mener une action. Il est intéressant de relever que les deux termes ont connu
au Moyen Age central des spécialisations divergentes dans deux domaines
d’activité disjoints. Dans la premiére moitié du XII® siecle, la dissociation
semble consommeée entre un studium, réservé a I’effort d’apprentissage intel-
lectuel, et une industria exprimant I’implication mentale dans une activité
pratique, de sa conception a I’achévement de sa réalisation. Les usages savants
du terme révelent une vaste palette de nuances qui concernent autant la prise
d’initiative et I’anticipation du résultat futur que le savoir-faire et le soin apporté
au cours de I’effectuation de I’ouvrage. La fagon la plus claire de synthétiser
I’amplitude de ces significations serait de définir le terme par son antonyme
exact qui tient, négativement, une fonction encore plus cruciale dans la morale
pratique médiévale: a tous égards, 1’industria est le contraire de la négligence.

La situation du second terme est plus complexe et demanderait un examen
détaillé. D’usage rare en latin classique, le verbe melioro et le substantif
melioratio désignent dans la langue juridique les dépenses consenties pour
’accroissement ou I’embellissement d’une propriété. Leurs emplois semblent
plus fréquents dans I’ Antiquité tardive, et notablement a partir du vr° siecle, ou
ils se présentent souvent avec une nuance différente qui exprime non pas une
transformation positive, mais le retour a un état optimal, que ce soit la guérison
d’un malade ou la réparation d’une construction®®. C’est surtout a partir de
I’époque carolingienne que ces termes sont régulierement employés pour
désigner 1’accroissement absolu de la valeur d’une terre. Comme 1’énoncent
par exemple les clauses des contrats agraires qui impliquent une mise en
valeur, un fermier peut étre tenu d’«améliorer et bonifier» les terres qui lui sont
confiées *.

Les deux termes sont employés dans le cadre des discussions sur le profit
des marchands. Un texte célébre, tiré d’'un commentaire sur Matthieu du V¢
siecle abusivement attribué a Jean Chrysostome et inséré au XII® siecle dans
le Décret de Gratien, dénonce toute forme de gain obtenu par la revente d’un
bien qui n’a subi aucune transformation. La médiation inutile du commerce
est opposée a ’activité productrice de ’artisan. Le qualificatif employé pour

A titre de repére, Grégoire le Grand semble le premier auteur qui fasse un usage
fréquent de ces termes.

33 M. CHIAUDUNO, R. MOR0ZZ0 DELLA Rocca (éds), Oberto Scriba de Mercato (1190)
(Notai liguri del secolo XII, I), Genova, Ed. libr. Ital., 1938, p. 11.



L’AMELIORATION DU MONDE 229

désigner I’état de la marchandise est «inchangée» (immutata). Les juristes et
théologiens scolastiques ont tendance a modifier la citation pour se demander si
la chose a re¢u ou non une amélioration?’. Cette inflexion permet a I’analyse de
s’émanciper d’une simple comparaison en termes matériels, pour engager une
réflexion qui considere de fagon plus ample le destin social des choses. Henri de
Gand est I’auteur qui s’est montré le plus prolixe sur ce point. Dans son premier
Quodlibet (1276), il rétorque au pseudo-Chrysostome que les commergants font
subir a leurs marchandises d’autres modifications, spatiales et temporelles, du
fait de leur transport et de leur conservation, ou par le jugement pratique qu’ils
exercent en révélant la valeur des produits qu’ils achetent a leur juste prix.
L’«ceuvre de leur industrie» (opus industriae), qui permet d’établir avec sireté
les prix de référence, bénéficie a I’ensemble de la communauté. Ils méritent,
pour cette raison, de retirer de leur médiation un profit 1égitime, mais mesuré *%,

Lectures franciscaines

La rénovation de ce vocabulaire, qui s’exprime également de bien d’autres
fagons ¥, traduit une qualification positive donnée a I’activité transformatrice
de I’humanité. On peut y voir I’expression d’une tendance de fond des sociétés
médiévales dont les effets apparaissent en pleine lumiere a partir du XI* siecle.
Les multiples innovations lexicales que ’on peut observer indiquent que le
mouvement d’essor de la production agricole, puis des échanges marchands,
est porté par un renouvellement des catégories qui définissent le rapport des
hommes a la nature et aux choses matérielles. C’est au point d’aboutissement
de cette grande «croissance» médiévale, peu avant qu’elle ne se retourne
en crise de surpopulation, que I’on en trouve 1’'une des expressions les plus
conscientes. Dans son commentaire de la Genese, produit a Montpellier en
1280, le grand théologien franciscain Pierre de Jean Olivi surenchérit, de fagon
trés significative, sur I’interprétation la plus littérale de Genese 2,15. Si cette
lecture ne tient que sur une demi-page, il vaut la peine de I’examiner lentement.
La derniére interprétation proposée par Augustin est tout d’abord écartée
pour une raison grammaticale: «Bien que certains rapportent cette action a
I’homme, au sens ol Dieu agirait et garderait I’homme, par une ceuvre de grace

* Ce texte, habituellement désigné par son premier mot, Ejiciens, est présenté

notamment par J. Lt Gorr, La bourse et la vie, Paris, Hachette, 1986, p. 30.

7 Voir un exemple précoce chez RuriNus, Summa decretorum, ed. H. SINGER,
Paderborn, Schéningh, 1902, p. 341 : «utrum rei empte artem meliorationis impenderit
vel nequaquamy.

*® Henri b Ganp, Quodlibet I, éd. R. Macken, Leuven-Leyde, Leuven University
Press-Brill, 1979, q. 40, p. 221-229.

¥ Cf.S. PiroN, «Albert le Grand et le concept de valeur», dans Roberto LAMBERTINI,
Leonardo SiLeo (dir.), I Beni di guesto mondo. Teorie etico-economiche nel laboratorio
dell’Europa medievale, Porto, FIDEM, 2010, p. 131-156.



230 SYLVAIN PIRON

particuliére, cela n’est pas tres littéral, car il n’est pas habituel de dire que Dieu
agit quelqu’un du fait qu’il fait quelque chose en lui» .

Le sens littéral, qui doit donc étre privilégié, fait toujours surgir la méme
difficulté. En réponse a I’étonnement de Philon et Augustin — «mais pourquoi
donc I’homme devait-il travailler et cultiver ce jardin ?» —, trois explications
sont successivement invoquées. La premiere tient a la nature corporelle et
sensible de I’étre humain: «Il était bon qu’il exerce son corps dans des ceuvres
sensibles, sans ressentir ni géne ni peine. Un exercice convenable et adapté des
capacités physiques est agréable, et de surcroit vertueux lorsqu’il est, comme
ici, tourné vers Dieu.» *!

Le fait méme de la création de ’homme a pour premiére implication remar-
quable que la vie sensible du corps peut étre bonne par elle-méme. S’il a été doté
de puissances corporelles, c’est pour que celles-ci trouvent a s’exercer. Mais
cette activité est encore sans objet. Ce sont les capacités intellectuelles dont
est doté ce corps qui permettent d’expliciter la finalité de I’opération primor-
diale d’Adam. Cette activité fournit en effet a I’étre humain «1’expérience la
plus évidente de son pouvoir sur les choses inférieures, et de sa prudence et sa
prévoyance en les dirigeant et les gouvernant; de surcroit, il était adapté que
les choses susceptibles d’étre ainsi dirigées regoivent quelque amélioration a
travers son gouvernement. De la sorte est respecté un ordre hiérarchique par
lequel les inférieurs sont régis et accomplis par les intermédiaires, et les inter-
médiaires par les supérieurs.» *

Cette allusion a la définition de la hiérarchie selon le pseudo-Denys n’a
pas pour sens de justifier un simple état de supériorité et de domination; elle
exprime surtout une relation dynamique a 1’égard des réalités inférieures*.
De méme que des anges ont une mission médiatrice d’élévation vers les états
les plus élevés, 1’étre humain, placé en position intermédiaire entre les étres

4 PeTrRUS JoHANNIS OLivi, Lectura super Genesim, ed. David FLoob, St. Bonaventure
N.Y., Franciscan Institute Publications, 2008, p. 111 : «Ut operaretur et custodiret illum,
scilicet ortum. Licet quidam referant hoc ad hominem sub hoc sensum scilicet ut deus
operaretur et custodiret hominem, per speciale scilicet opus gratie. Sed hoc non est
multum litterale, quia non est consuetum dicere deus operaretur illum ex hoc scilicet
quod facit aliquod in ipso. Sed ad quid homo debuit operari et excolere ortum illum ?»

' Ibid. «Dicitur quod triplici ex causa. Una est quia decens fuit quod corpus suum
virtuose excerceret circa ista sensibilia opera, absque tamen molestia et labore. Debitum
enim et proporcionale exercitium potentiarum est delectabile et ibi, quia ordinatur in
deum, est virtuose.»

2 Ibid. «Secunda est experiencia evidencior sui dominii super hic inferiora suoque
prudencie et providencie in illis disponendis et regendis, et ultra hoc decebat res ad
hoc gubernabiles aliquam meliorationem recipere ex regimine suo. Servaturque in hoc
ordo ierarchicus, idest quod inferiora reguntur et perficiuntur per media et media per
supprema.»

% Sur I'interprétation qu’Olivi donne de la hiérarchie, voir S. PiroN, «Deplatonising
the Celestial Hierarchy. Peter John Olivi’s interpretation of the Pseudo-Dionysius», in:
[. IRIBARREN, M. LENz (éds), Angels in Medieval Philosophy Inquiry. Their Function and
Significance, Aldershot, Ashgate, 2008, p. 29-44.



L’ AMELIORATION DU MONDE 231

spirituels et la nature sensible, regoit pour tiche d’élever les créatures qui lui
sont inférieures en dignité. Cette exigence se traduit par un €noncé specta-
culaire: si le monde créé par Dieu est nécessairement parfait, il est pourtant
concevable que I’homme puisse le rendre encore meilleur. Plus précisément,
pour développer une formulation trés concise et abstraite, en s’exergant sur
les plantes et les animaux, la sagesse pratique de 1’action humaine peut les
faire passer de I’état sauvage a 1’état domestique de «chose gouvernabley.
Le terme d’amélioration exprime quant & lui une intervention artificielle qui
modifie la nature méme des choses; le théologien pense assurément ici aux
greffes, éventuellement aux croisements entre races animales. En demeurant
a un niveau €levé d’abstraction, Olivi donne a cette tdche d’amélioration de
la nature une portée tres générale. Par comparaison avec Augustin, [’accent
s’est déplacé d’une découverte par I’homme de 1’action divine dans la nature
et en lui, vers une découverte de la place et du role que Dieu lui accorde dans
sa création.

Le troisiéme et dernier argument qui fait référence a la théologie de I’his-
toire d’Olivi ne doit pas €tre lu en un sens strictement allégorique. Il s’agit,
certes, de «l’expérience la plus évidente des forces occultes de la nature, dans
leurs multiplications et leurs diverses greffes, qui apparait comme un miroir
des multiplications qui doivent se produire dans le peuple de Dieu»*. Le
jardinage initial d’Adam fournirait ainsi une métaphore des conversions qui
doivent se produire au cours de I’histoire de I’Eglise, jusqu’a la conversion
finale des nations avant le Jugement dernier. Cette formule se présente avec
une densité qu’il est utile de déployer. Les images arboricoles tiennent une
place importante dans le vocabulaire de Joachim de Fiore, dont Olivi est ici le
strict continuateur. En particulier, la greffe d’un pied de vigne sur un figuier est
souvent prise comme allégorie du passage de la stérilité de I’Ancien Testament
a la fécondité du Nouveau®. C’est bien entendu I’émerveillement du jardinier
d’Augustin qui est sous-jacent a cette suggestion ; au lieu d’éprouver seulement
la puissance divine agissant a travers les forces occultes des plantes, c’est le
développement entier de I"histoire de 1’Eglise et du salut que le premier homme
peut pressentir dans ses travaux agricoles. Une regle générale de 1’herméneu-
tique biblique olivienne énonce que les métaphores les plus spirituelles ne se
vérifient que lorsqu’elles sont valides a la lettre . En ce sens, 1’activité initiale
d’Adam doit étre prise trés au sérieux. Ce jardinage constitue véritablement
I'ouverture de I’histoire humaine. Avant méme la chute et hors de tout lien de

¥ Orivi, Super Genesim, loc. cit.: «Tercia est evidencior experiencia occultarum
virium nature in suis pululacionibus et variis insercionibus exhibens ut speculum pulula-
cionum in dei populo fiendarum.»

¥ G. L. Potesta, Il tempo dell ' Apocalisse. Vita di Gioacchino da Fiore, Roma-Bari,
Laterza, 2004, p. 28-29.

* 8. PIroN, «Le métier de théologien selon Olivi. Philosophie, théologie, exégese
et pauvretéy, in: C. KONIG-PRALONG, O. RiBORDY, T. SuAREZ-NANI (€ds), Pierre de Jean
Olivi. Philosophe et théologien, Berlin, De Gruyter, 2010, p. 17-85.



232 SYLVAIN PIRON

société, cette confrontation primordiale avec les forces de la nature voue déja
I’humanité a un destin historique.

Quelques décennies plus tard, un autre commentaire de la Genése s’est
largement inspiré du texte d’Olivi, qu’il reproduit a la lettre en I’abrégeant a
peine a partir de son septiéme chapitre. Bien que le seul témoin, retrouvé dans
un couvent de Zélande, ait été publié sous le nom de Thomas d’Aquin, son
auteur est probablement un franciscain, actif dans le Midi de la France au début
du XIVe siécle?’. La trame de son interprétation du verset 2,15 est fournie par
Augustin, mais sa reformulation laisse entrevoir I’empreinte de la relecture
olivienne:

Si I’on demande, pourquoi travaillait-il, puisque ce lieu offrait gratuitement un
bois beau a voir et doux a manger ? Il faut dire que ce lieu offrait gratuitement
tout ce qui peut étre produit par un effet naturel, ou par I’administration secréte de
Dieu; toutefois, certains fruits particuliers peuvent y croitre, du fait de I’industrie
de I’homme; et ce dernier peut ainsi rendre ce lieu encore un peu plus agréable. *

Une régle de prudence de la discipline historique invite & ne pas tirer
des conclusions hatives de quelques citations €parses. Dans le cas présent, il
importe a I’évidence de mettre en regard I’interprétation de ce passage avec
celle de I’expulsion du jardin. En ce qui concerne Augustin, la comparaison est
aussi rapide a mener qu’instructive. La littéralité de la malédiction prononcée
contre Adam (Gn 3,17-19) est acceptée en deux courtes phrases: «Que tels
soient les labeurs du genre humain sur la terre, qui 1’ignore ? Et il n’est pas
douteux qu’il n’en aurait pas été ainsi si ’homme n’avait perdu la félicité dont
il jouissait dans le paradis. Il ne faut donc pas hésiter a entendre d’abord ces
paroles au sens propre»*. Apres d’autres exégetes, Olivi se montre un peu
plus disert, en précisant bien le point crucial. Ce n’est pas le corps et I’activité
humaine, ni la substance de la nature qui ont été affectés par la malédiction,
mais la seule relation de ’'un a ’autre : la malédiction a uniquement rendu la
terre hostile a I’action humaine**. Comme I’explique saint Jérome sur ce point,
s’il est question dans ce verset des «ceuvres» d’Adam (maledicta terra in opera
tua), au vu de la racine hébraique employée, le mot doit plutdt s’entendre au
sens des péchés qu’il a commis. En d’autres termes, [’expulsion du paradis
terrestre et la malédiction divine n’ont en rien diminué la dignité initiale

7 S. PIroN, «Note sur le commentaire sur la Genése publié dans les ceuvres de Thomas
d’Aquin», Oliviana, 1, 2003 [en ligne] www.oliviana.org/document8.html.

% ANONYME DE ZELANDE, Lectura super Genesim, in: THOMAS D’AQuUIN, Opera
Ompnia, Parme, P. Fiaccadori, 1868, t. 23: «Si quaeritur, quid operaretur, cum locus
ille gratis daret omne lignum pulchrum visu, et ad vescendum suave? Dicendum quod
locus ille daret gratis omnia, quae deberent exire per naturalem influentiam, et etiam
per occultam Dei administrationem: tamen adhuc aliqua possent surgere specialia per
hominis industriam, et posset etiam facere locum illum aliquantulum amoeniorem.»

¥ AuGusTIN, La Geneése au sens littéral, t. 2, p. 315.

0 Ovivi, Super Genesim, p. 158-159.



L’ AMELIORATION DU MONDE 233

accordée a I’activité humaine ni sa mission domesticatrice a I’égard des plantes
et des animaux.

Conclusions

Dans des entretiens datant de 1973, le Pére Chenu reconnait «avoir cédé
a ’optimisme de ce temps-la», en entretenant 1’espoir d’une possible émanci-
pation par le travail*'. On peut a présent mieux comprendre pourquoi I’épisode
du jardin ne présentait pas d’intérét immédiat a ses yeux. La question du travail,
au sens ou elle se posait au milieu du XX¢ siécle, était essentiellement celle de
la condition ouvriére; elle était inséparable des thémes de la nécessité et de
la pénibilité du labeur. La scéne de I’expulsion du jardin en formait inévita-
blement la toile de fond.

Pour étre fideles a sa régle de conduite, il nous revient a présent de lire
ces textes en fonction de notre propre conjoncture. Aprés Fukushima, face a
la crise climatique, énergétique et environnementale, les lectures médiévales
de Gn. 2,15 peuvent prendre une signification nouvelle. La problématique
majeure mise en jeu par ce texte et sa réception n’est en effet pas celle du
travail, mais des rapports entre I’homme et la nature, dans une relation qui
est moins une confrontation qu’une collaboration heureuse. Cette perspective
invite a accorder une plus grande attention au second verbe, que peu d’exégeétes,
aprés Philon, ont accepté de prendre a la lettre. La transformation de notre
vocabulaire et de notre point de vue sur le monde, qui nous fait concevoir la
Terre comme un «jardin planétaire» **, nous permet de donner un sens trés fort
a I'idée que Dieu ait placé I’homme dans le jardin «pour qu’il le cultive et qu’il
le protégen. Il n’est pas étonnant que les théologiens antiques et médiévaux
n’aient pas cherché a tirer cette formule dans le sens d’une responsabilité a
I’égard de la nature. Le souci de I’écologie et de I’environnement ne prend sens
que dans un monde défiguré par les révolutions industrielles.

Pour faire ressortir cette dimension tout en demeurant dans un registre d’his-
torien, il me semble utile d’invoquer pour conclure la figure et I’ceuvre de Pierre
Rabhi, dont la trajectoire n’est pas passée loin de celle du Pére Chenu. Né dans
une oasis du sud algérien, éduqué par des parents d’adoption a Oran, converti
au christianisme, exilé en métropole, apres quelques années de travail en usine,
Rabhi a trouvé sa propre réponse a I’aliénation de la condition ouvriére en
effectuant un «retour a la terre» dans les Cévennes ardéchoises qui a fait de lui,
dés les années 1960, un pionnier de ’agriculture biologique et de la conscience

' Un théologien en liberté, p. 115. En vieillissant de dix ans son livre paru en 1955
(«trente ans aprés, mon bouquin est un peu dépassé»), Chenu accentue encore sa prise
de distance.

* G. CLéMment, Thomas et le voyageur. Esquisse du jardin planétaire, Paris, Albin
Michel, 1997,



234 SYLVAIN PIRON

écologique ™. Bien qu’il se dise a présent détaché de toute religion instituée,
son action et les positions qu’il défend en parlant d’une «sobriété heureuse» >,
constituent sans doute I’expérience qui se rapproche le plus d’une rénovation
de la pauvreté évangélique. C’est sans doute une coincidence que Pierre Rabhi
soit né en Afrique du Nord comme Augustin, et qu’il se soit installé dans le
Languedoc d’Olivi. Il est toutefois remarquable de I’entendre employer, pour
décrire son choix fondamental, un vocabulaire qui fait irresistiblement écho
a leur compréhension de 1’oasis adamique: «Je m’étais fixé pour mission de
remettre a mes successeurs une terre meilleure que je ne I’avais regue. J’ai une
joie extraordinaire a sentir la vie de plus en plus intense dans mon sol» *.

% P. RaBHI, Du Sahara aux Cévennes ou la reconquéte du songe, La Villedieu,
Candide, 1983.

5 P. RaBH1, Vers la sobriété heureuse, Arles, Actes Sud, 2010.

5 Du Sahara aux Cévennes, p. 205. Voir aussi Sophie CAILLAT et Pierre Haski, «//
ne suffit pas de manger bio pour changer le monde» : Conversations avec Pierre Rabhi,
Paris, Rue89-Versilio, 2012, p. 23 : «Non seulement je me nourris, mais je vais améliorer
ma terre pour la rendre plus féconde, et je vais la passer aux générations futures meilleure
que je ne ’ai regue. C’est une régle morale extrémement importante».



	L'amélioration du monde

