Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 3

Artikel: Culte et fertilité : enjeux de la vision de Za 4 dans les débuts du Second
Temple

Autor: Rapin, Noriane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514897

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 205-220

CULTE ET FERTILITE

Enjeux de la vision de Za 4
dans les débuts du Second Temple

NORIANE RAPIN

Résumé

Dans le contexte des premieres années de [’époque perse et du Second
Temple, la vision et les oracles de Za 4 présentent des discours différents mais
complémentaires. La vision du chandelier et des oliviers, dont il est douteux
quelle fasse référence a un modele de pouvoir partagé entre grand prétre et
gouverneur, renvoie aux univers cultuel et économique ou se manifeste identi-
quement [’action de Yhwh. Quant aux oracles a Zorobabel, ils constituent la
premiere mention explicite de la (difficile) reconstruction du Temple, en lien
avec les rites mésopotamiens de refondation du sanctuaire; placés au caeur
de la vision, ils expriment comment se concrétise ['agir de Yhwh sur terre.
Le chapitre 4 en son ensemble, au centre du cycle des visions de Zacharie
1-8, aborde les conditions dans lesquelles se rétablit I'institution du Temple,
demeure de Yhwh, dans le nouvel empire.

1. Introduction

Le début de I'époque perse en Judée correspond aux premiers retours d’exil,
qui concernent majoritairement les descendants des élites judéennes déportées
a Babylone quelques décennies auparavant. Issus des anciens milieux royaux
et sacerdotaux, ils s’installent dans une province désormais peu influente sur le
plan politique et économiquement affaiblie; en outre, le Temple et la royauté
ont disparu. L’enjeu des textes bibliques émanant de ce contexte précis consiste
donc a redonner & Jérusalem et au Temple qu’elle est censée abriter une place
au centre de la province et de sa diaspora, s’adaptant ainsi aux nouvelles condi-
tions que constitue I’empire perse .

Le Proto-Zacharie, qui correspond aux huit premiers chapitres du livre et
dont les visions constituent avec les oracles d’Aggée les principales sources de

' A. SERANDOUR, «Histoire du Judaisme aux époques perse, hellénistique et romaine.
De Cyrus a Bar Kokhbay, in: Ta. ROMER, J.-D. Macchi, CHR. NiHaN (éds), Introduction
al’Ancien Testament, Geneéve, Labor et Fides, 2009.



206 NORIANE RAPIN

documentation sur I’histoire sociale et politique du début de 1’époque perse,
comprend un tel programme de restauration. Il met en scéne deux figures
capitales: celle de Josué, le grand prétre, et de Zorobabel, le gouverneur de la
province?.

Plus spécifiquement, la vision du chandelier et des oliviers du quatriéme
chapitre souléve de nombreux probléemes interprétatifs. Outre la vision
elle-méme (Za 4,1-5), I’explication qui en est donnée par le messager céleste
a Zacharie (Za 4,11-14) présente également plusieurs difficultés. De plus,
le déroulement du texte semble interrompu pour laisser place a une série
d’oracles a Zorobabel traitant explicitement de la reconstruction du Temple:
les enjeux de l’interprétation d’un tel agencement sont significatifs. Une
question qu’il conviendra de traiter concerne donc les rapports qu’entretient
un texte comme celui de Za 4 avec les transformations de Jérusalem a cette
époque, en lien avec la crise de ces deux institutions centrales que sont le
Temple et la royauté.

L’objet de cette étude consistera, d’une part, a interpréter indépendamment
la vision et les oracles, dans leurs contextes historiques respectifs, et d’autre
part, a discerner comment les seconds influent sur [’interprétation de la
premiere. Finalement, la comparaison avec les six autres visions du livre fera
ressortir la centralité, a la fois thématique et structurelle, de ce texte.

Si ’on se réfere aux publications parues ces vingt derniéres années, on
remarque deux tendances principales. Premiérement, on assiste a une remise en
cause de I’interprétation traditionnelle faisant de Josué et Zorobabel les «fils de
I"huile» de la vision®. Delkurt* et Rose® s’opposent a cette lecture, se référant a
la sémantique de I’huile et de I’onction. Secondement, les découvertes archéo-
logiques ont conduit les chercheurs a s’orienter vers la Mésopotamie pour
déchiffrer les oracles, qui seraient liés aux rituels de refondation du sanctuaire®.
Partant, le présent article discutera également ces différentes problématiques
de la recherche récente.

2 A. SERANDOUR, «Zacharie», ibid.

3 Cette derniére étant défendue notamment par S. AMsLER, A. LACOCQUE,
R. VUILLEUMIER, Aggée, Zacharie, Malachie, Neuchitel-Paris, Delachaux et Niestl¢,
1981; D. L. PeterseN, Haggai and Zechariah [-8. A Commentary, Philadelphia,
Westminster Press, 1984; C. Mevers, E. MEeYers, Haggai, Zechariah 1-8. A New Trans-
lation with Introduction and Commentary, Garden City N.Y., Doubleday, 1988. Ces
commentateurs trouvent en une telle interprétation leur principal argument en faveur
d’une dyarchie entre pouvoirs sacerdotal et civil en Judée a I’époque perse.

* H. DeLkURT, Sacharjas Nachtgesichte. Zur Aufnahme und Abwandlung propheti-
scher Traditionen, Berlin, De Gruyter, 2000.

> W. H. Rosg, Zemah and Zerubbabel. Messianic Expectations in the Early
Postexilic Period (JSOT.S 304), Sheffield, Sheffield Academic Press, 2000.

¢ Cf a ce propos A. Laato, «Zachariah 4,6b-10a and the Akkadian royal building
inscriptions», Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft 106 (1994), p. 53-69.



CULTE ET FERTILITE 207

2. Texte et structure de Za 4
2. 1. Traduction

(1) Et le messager qui me parlait revint et m’éveilla comme un homme qui
est réveillé de son sommeil. Il me dit: (2) «Que vois-tu ?» et je dis: «je vois
un chandelier tout en or, sur lequel [se trouve] un réservoir surmonté de sept
lampes, et pour ces lampes, de sept becs. (3) Deux oliviers [se tiennent] prés
de lui, I’'un a droite du réservoir, et ’autre a sa gauche.» (4) Je repris et dis au
messager qui parlait avec moi: «Que sont ces choses, mon Seigneur ?» (5) Et
le messager qui parlait avec moi répondit: «Ne le sais-tu pas ?» Je dis: «Non,
mon Seigneur.» (6) Et il me répondit en ces termes:

«Telle est la parole du Seigneur a Zorobabel : Non pas par la force, ni par
la puissance, mais bien par mon souffle, a dit Yhwh des armées. (7) Qui es-tu,
grande montagne ? Devant Zorobabel, [tu es] comme une plaine, et il fera sortir
la pierre ancienne, aux cris de ‘Grace ! Grace pour elle!” (8) La parole de Yhwh
me fut adressée en ces termes: (9) Les mains de Zorobabel ont fondé cette
maison, et ses mains la termineront. Tu sauras alors que Yhwh des armées m’a
envoyé vers vous. (10) Car qui fut méprisant au jour des petites choses ? Ils se
réjouiront et verront la pierre d’étain dans la main de Zorobabel.

Ces sept-la sont les yeux de Yhwh balayant toute la terre.» (11) Je lui dis:
«Que sont ces oliviers a la droite du candélabre et a sa gauche ?» (12) Je repris
encore : «Que sont les deux rameaux d’oliviers, a travers les deux conduits d’or
qui déversent I’or des oliviers ?» (13) Et il me dit: «Ne le sais-tu pas ?» Et je
dis: «Non, mon Seigneur.» (14) Il dit: «Ceux-ci sont les deux fils de I’huile, qui
se tiennent aupreés du Seigneur de toute la terre.»

2. 2. Structure

v. 1 : introduction : mise en situation par I’ange

vv. 2-3: exposition de la vision

vv. 4-10: interprétation de la premiere partie de la vision: le chandelier
vv. 4-5: question du visionnaire et réprimande de 1’ange
vv. 6-10a: oracles a Zorobabel
v. 10b: réponse de I’ange, interprétation du chandelier

vv. 11-14: interprétation de la deuxieme partie de la vision: les oliviers
v. 11-12: double interrogation du visionnaire, portant sur les oliviers
et leur lien avec le chandelier
v. 13: réprimande de I’ange
v. 14: interprétation des oliviers



208 NORIANE RAPIN

3. Unité et complexité de la composition du passage

La critique rédactionnelle du chapitre 4 se concentre sur deux passages:
les oracles a Zorobabel, et la question redoublée du prophete au v. 12.
Traditionnellement, les chercheurs sont quasiment unanimes pour considérer
les oracles a Zorobabel comme étant une insertion secondaire. Les arguments
sont multiples: le principal €tant que les vv. 6b a 10a sont mal reliés a ce qui
précede, et que le v. 10b constitue clairement la suite du discours de 1’ange
au v. 6a. A cela s’ajoute que I'unité formée par les vv. 6b a 10a posséde une
formulation et une thématique qui lui sont propres.

Cependant, quelques voix divergentes se font entendre dans la recherche
récente. Deux exemples me semblent significatifs, et méritent d’étre
approfondis. Bruehler plaide pour I’originalité des vv. 6 et 7 dans la vision
du chandelier et des oliviers. Son premier argument porte sur la ponctuation:
en effet, I’atnah se trouve apres le second «INNKD» (lémor, littéralement «en
disant, par ces paroles» ; en pratique, formule introductive du discours direct),
celui qui ouvre la parole de Yhwh en elle-méme. L’auteur souligne ensuite
qu’il manque le verbe introductif que I’on peut trouver dans les oracles de
Za 4.8 et 6,9, "M (wayehi, «il futy); a la place, on trouve Nr (zéh, «ceci»).
Il est donc pour lui difficile de considérer que les vv. 6 et 7 constituent des
oracles indépendants. Finalement, il souligne que cet oracle fournit la clef
d’interprétation absolument nécessaire au prophé¢te et aux auditeurs pour la
compréhension de la vision, a savoir que Zorobabel accomplit le réle royal de
reconstruction du Temple’.

Ce point de vue me semble problématique pour plusieurs raisons:
premicrement, la ponctuation n’est pas un argument probant, dans la mesure
ou, au méme titre que la vocalisation, elle est plus tardive que la rédaction du
texte, et méme son édition: elle ne tient pas forcément compte de la genése du
texte. Le second argument basé sur la formule introductive MM est également
faible et ne tient pas compte de ce que d’autres oracles en Za 1-3 sont déja
introduits sans cette formule. Cet argument ne serait pertinent que dans la
mesure ou Za 4,8-10 et Za 6,9-15 seraient les seules insertions oraculaires dans
la collection des visions de Za 1-6, ce qui me parait difficilement imaginable.

Le dernier argument de Bruehler se retrouve a quelques détails pres chez
Meyers et Meyers. Bien que ces derniers admettent que les oracles ont peut-étre
¢té ajoutés peu apres la composition de la vision (probablement par le prophéte
lui-méme), il n’est toutefois pas possible a leur sens de lire la vision sans les
oracles. Ils voient dans la vision du chapitre 4 une présentation de la dyarchie

7 B. BRUEHLER, «Seeing through the D'y of Zechariah: Understanding
Zechariah 4», CBQ 63/3 (2001), p. 430-443, p. 434-435.



CULTE ET FERTILITE 209

Josué/Zorobabel, et expliquent I’absence du nom de Josué dans le matériel
oraculaire par le fait que le Grand Prétre est déja explicitement mentionné au
chapitre 3. Ces deux chapitres seraient donc interdépendants, car ils traitent
ensemble de la nouvelle organisation du pouvoir en Judée, et les oracles en Za
4,6a-10a clarifient le role de Zorobabel vis-a-vis du Temple. Aussi, la brutalité
de I’intrusion stylistique de ces versets serait due a la volonté de donner a
I’ensemble une forme chiastique, récurrente dans la Bible hébraique®.

Il s’agit 1a peut-étre du point le plus important : les auteurs commettent une
erreur de logique en se basant sur ce qu’ils cherchent a prouver pour argumenter ;
en d’autres termes, ils ne parviennent pas a lire la vision indépendamment de
’oracle. I1 est pour eux indubitable que ce dernier est nécessaire pour diriger
la compréhension du lecteur dans I’interprétation de la vision, en I’axant sur
le role prépondérant de Zorobabel dans la reconstruction du Temple. Or, rien
dans la vision en elle-méme n’appelle a une telle interprétation; il n’y est fait
nulle mention du pouvoir, civil en tous les cas. Il importe donc de se demander
pourquoi les oracles a Zorobabel ont été combinés, a un certain stade de la
transmission de Za 1-8, avec la vision du chandelier et des oliviers.

Le second probleme rédactionnel se situe au v. 12. Celui-ci est considéré
par la majorité des chercheurs comme étant une glose tardive, notamment
dans la mesure ou la question du v. 12 semble reprendre, en la précisant et la
modifiant, la question du v. 11; en outre, la deuxiéme moiti€¢ du verset introduit
de nouveaux éléments dont I'interprétation est problématique. En effet, la
deuxieme moitié de ce verset fait référence a des éléments qui sont absents de
la description de la vision par Zacharie aux vv. 2-3, ce qui se comprend bien
si le verset 12 a été ajouté apres coup. Les motifs ajoutés semblent avoir pour
fonction de faire communiquer les oliviers et le chandelier. Cet aspect sera
développé plus loin”.

Quelques modeles ont proposé d’identifier des couches rédactionnelles
supplémentaires en Za 4, dont celui défendu récemment par Hallaschka. Selon
lui, la vision de base comprend simplement ce qui concerne la disposition du
chandelier au milieu des deux oliviers, sans les détails sur les sept lampes et les
sept yeux de Yhwh, qui auraient été intégrés par la suite'’. Ce modele, assez
spéculatif, souléve un certain nombre de difficultés; en particulier, il ne tient

* C. Mevers, E. Mevers, Haggai, Zechariah 1-8, op. cit., p. 265-268.

’ Une exception notable doit cependant étre signalée : Rose, dans sa monographie,
plaide pour ’originalité du verset au sein de la vision. Pour lui, le fait que le prophete
interroge le messager a propos d’éléments complétement nouveaux n’est pas un
argument : on trouve le méme cas de figure dans Dn 7,1-28. Aussi, un interpolateur
naurait pas sciemment ajouté un verset aussi difficile, mais aurait plutot tenté de
clarifier les choses. Le premier argument est faible : rien ne dit que ce passage de Daniel
(le seul exemple qu’il cite) n’ait pas aussi été retravaillé. Le second Iest moins : pour
quelle raison aurait-on pu intégrer une telle question ? Je reviendrai bricvement sur ce
point ci-dessous.

' M. HavrLaschka, Haggai und Sacharja 1-8. Eine redaktionsgeschichtliche Unter-
suchung (BZAW 411), Berlin-New York, De Gruyter, 2011, p. 237-238.



210 NORIANE RAPIN

pas compte de 1’analyse sémantique du mot NMIN (menorah, «chandeliern).
En effet, ce mot, en hébreu, désigne le socle qui soutient le luminaire, mais pas
le luminaire lui-méme''. Il semble logique que la description du luminaire telle
que nous I’avons est cohérente et vraisemblablement originale. Je ne retiendrai
donc pas cette proposition.

Enfin, au sein des vv. 6b-10a, il est largement admis que le matériel
oraculaire n’est pas homogene. La plupart des auteurs reconnaissent qu’il y a
deux oracles: 6b-7 et 9-10a. Au niveau de la structure, on note effectivement
des formules introductives en 6af} et en 8. Sil’on accepte de lire les deux oracles
dans le contexte de la refondation du Temple, ce qui parait le plus probable, on
note que le premier fait référence a la fondation du Temple au futur, tandis que
le second en parle comme d’un événement passé. Aussi, le destinataire de ces
oracles semble différent, le premier oracle étant clairement adressé a Zorobabel
(cf- 6aP), alors que le second semble adressé a une figure distincte de ce dernier,
probablement un prophete. La collection en 6b-10a parait donc constituée de
deux oracles, qui concernent, pour I’un, la refondation du sanctuaire, et pour
’autre, I’achévement de la reconstruction '°.

4.  La vision du chandelier et des oliviers
4.1. Analyse des composantes de la vision

- Le premier élément qui apparait est le chandelier. Petersen y consacre
une large partie de son commentaire: il démontre que le chandelier de Za
4 correspond a ceux, datant de la monarchie, qu’ont mis a jour les fouilles
archéologiques en Syrie-Palestine. Ces chandeliers sont constitués d’un socle
cylindrique, surmonté d’un bol présentant des becs pour y glisser les meches.
Voir en Za 4 une menorah telle qu’on I’imagine aujourd’hui, c’est-a-dire avec
sept branches, reléve d’une confusion. En effet, la premiere représentation
iconographique d’un tel objet se trouve sur 1’arc de Titus, 8 Rome "*, méme si
quelques textes plus anciens semblent déja y faire référence, a commencer par
Ex 25,31-40 (c¢f. v. 32), qui décrit un chandelier portant six branches de part
et d’autre d’un socle central, et comprenant une abondante orfévrerie. Outre
la forme qui differe, la riche orfévrerie de la description d’Ex 25 n’a pas de
paralléle en Za 4.

" Comme il est indiqué a la p. 230 du commentaire des MEvERs, «the Hebrew word
for lampstand does not include the vessel it supports».

"> S. AMSLER, op. cit., a la p. 93 de son commentaire, distingue trois oracles : 6b,
7, et 9-10a. En effet, selon lui, le premier parait s’adresser a Zorobabel, tandis que le
deuxi¢me parle de lui a la troisieme personne. Textuellement, rien ne vient appuyer cette
hypothese. Et si on associe les oracles aux rituels de fondations, 6b et 7 sont tout a fait
compatibles.

' D. L. PeTerSEN, Haggai and Zechariah 1-8, op. cit., p. 223.



CULTE ET FERTILITE 211

L’autre tradition avec laquelle comparer le candélabre de Za 4 est celle des
chandeliers du Temple de Salomon, dont on trouve la mention en 1Rois 7,49.
Elle présente des similitudes: tous les candélabres sont faits d’or (AN7T, zakav).
Mais des trois caractéristiques des dix chandeliers qui se trouvent devant
la chambre sacrée (NM9, pérah, «fleur», NI, nérot, «lampes», DMPIN,
mélqahayim, «mouchettes»), on ne trouve que la seconde dans le texte de
Zacharie 4. Aussi, on notera que 1’adjectif qui définit I’or n’est pas le méme. On
retrouve dans ces textes des paralleles avec Za 4, principalement I’association
du terme menorah avec 1), «lampe» et ANT, «or».

L’interprétation que donne I’ange au sujet du chandelier porte non pas sur
’objet entier, mais sur «ces sept-1a» (selon toute vraisemblance, les lampes).
Cette focalisation est notable: la menorah est avant tout un objet qui porte la
lumiere. En outre, les sept lampes sont identifiées aux sept yeux de Yhwh.

Le nombre sept représente la complétude. Lié aux yeux de Yahvé qui
balaient toute la terre, il symbolise son omniscience, son omniprésence, et
sa capacité a intervenir dans le monde. «Les yeux de Yhwh» constitue une
métaphore tres répandue, qui symbolise le plus souvent le versant «positif» de
la divinité, sa sollicitude, sa miséricorde (tout comme le motif de la «face»).
Par exemple, en 1R 8,29, Salomon prie pour que les yeux de Yhwh soient
ouverts en direction du Temple. Dans certains cas, toutefois, les yeux de Yhwh
sont associés au jugement divin, comme en Ez 5,11 (ou il est dit que les yeux de
Yhwh «n’épargneront pas»). De maniére générale, on constate que les yeux de
Yhwh sont accompagnés par une intervention concrete, ce qui laisse a penser
qu’effectivement, I’omniprésence de Yhwh dans le monde n’est pas passive ',
Lux précise que ce motif est spécialement exilique (tardif) et post-exilique (cf.
IR 8,14-66, ou ils fixent Jérusalem et le Temple), et constitue la dialectique
d’un Yhwh a la fois lointain et soucieux des affaires terrestres °. En outre, Lux
ajoute que I’identification des yeux avec les lampes n’est pas due au hasard:
en effet, 1"V signifie tout a la fois «ceil» et «clarté». Le lien entre les deux
entités est donc tres profond '°. Aussi, il faut remarquer que le visionnaire étend
’emprise de Yhwh a toute la terre (par deux fois), et non pas seulement a un
lieu ou une problématique particuliers.

Une question demeure: faut-il, par déduction, identifier le chandelier
a Yhwh? La plupart des auteurs s’accordent & ce sujet, et avancent des
arguments convaincants. Petersen explique cette identification timide par la
tradition aniconique d’Israél. Il n’aurait pas été envisageable de représenter
explicitement Yhwh sous la forme d’un chandelier'’. Mais c’est surtout la

“ C. J. Borterweck, H. RINGGREN (éds), Theological Dictionnary of the Old
Testament, Grand Rapids, Eerdmans, 1977.

" R. Lux, «Himmelsleuchter und Tempel. Beobachtungen zu Sacharja 4 im
Kontext der Nachtgesichten, in: Ip., Prophetie und Zweiter Tempel. Studien zu Haggai
und Sacharja, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2009, p. 161.

' C.J. BorreRweck, H. RINGGREN (éds), op. cit.

"7 D. L. PETERSEN, op. cit., p. 227-228.



212 NORIANE RAPIN

disposition des motifs dans la vision, les deux éléments verticaux entourant
Yhwh, qui laissent a penser qu’il s’agit de la cour céleste.

En effet, ces seconds éléments sont les oliviers, les «fils de I’huiley.
Le nom employé pour désigner les arbres est N (zayif). Ce terme, dans
I’Ancien Testament, fait référence tout autant a 1’olivier qu’a son fruit. Il est
¢galement important de noter qu’il est utilisé treize fois en compagnie de D12
(kerem, «vigne»), 19X (géfen, «vigne») ou \* (vayin, «viny) pour signifier la
fertilité. Tous ces éléments sont signes de la bénédiction de Yhwh'®. Aussi,
la description du Temple en 1R 6,23.33 fait mention des deux chérubins de la
chambre sacrée et des montants de la porte en «bois d’huile» (INW XV, a¢é
shamen), probablement a rapprocher de 1’olivier "°.

L’expression «fils de I’huile» est complexe, sujette a de nombreux débats.
L’exégese traditionnelle les identifie a Zorobabel et Josué. Mais en cela elle a
probablement tort.

Pour commencer, il convient de s’intéresser au mot YNX" (yichar), qui
signifie huile. Amsler note que ce terme n’est jamais utilis¢ pour I’onction,
mais que néanmoins, c’est bien a cela qu’il fait référence: Josué et Zorobabel
sont donc ainsi liés a ['huile la lampe, Yhwh, qu’ils alimentent en le servant®.
Cependant, cette lecture est problématique. En effet, le terme lui-méme n’est pas
un synonyme de 11V (sheémen), le mot utilisé pour désigner 1’huile d’onction et
I’huile pour les lampes, comme le note Rose?'. Le fait qu’il soit le plus souvent
accompagné de VA1 TN (haddagan wehattirosh, «le grain et le vin»)
laisse a croire qu’il fait référence aux produits de la terre. Delkurt pense qu’il
s’agit d’une huile brute, peu travaillée . Il fait également le lien entre celle-ci et
la fertilité en tant que bénédiction de Yhwh, qu’elle symbolise*. Toute la thése
selon laquelle le texte de Za 4,14 ferait état d une consécration conjointe de Josué
et de Zorobabel repose sur I’idée d’une dyarchie a I’époque perse entre grand
prétre et gouverneur, mais cette théorie a ét¢ abondamment critiquée depuis.

Le terme 12 (bén, «fils») possede un champ sémantique trés large. Rose
le répartit en deux poles: premierement, «représenter la nature, la qualité,
le caractére ou la condition d’une personne»; deuxiémement, «indiquer la
relation d’un individu a une classe d’étres humains». La premiére étant la plus
pertinente pour le cas de Za 4,14, il en conclut que la tache de ces entités est de
fournir de I’huile a la menorah*!. Cependant, cette interprétation est biaisée:
elle nécessite que le v. 12 soit original, ce qui n’est pas le cas. Dans un autre
ordre d’idées, Delkurt identifie les fils de I’huile a Israél et Juda . Pour appuyer

" C. J. BOTTERWECK, H. RINGGREN (€ds.), op. cit.

9 Ibid.

S, AMSLER, Aggée, Zacharie, Malachie, p. 90.
21W. H. Rosg, Zemah and Zerubbabel, p. 191.

H. DELKURT, Sacharjas Nachtgesichte, p. 215.
Ibid., p. 216.

* W. H. RosE, Zemah and Zerubbabel, p. 194-195.
H. DELKURT, Sacharjas Nachtgesichte, p. 218-219.

[ N S )
wooN

¥



CULTE ET FERTILITE 213

sa these, 'auteur établit des paralleles avec des textes ou il est fait référence
a ces deux entités en termes d’arbres, ainsi Jr 17,3; Ez 21,3, et spécialement
Os 14,7, ou Yhwh annonce la splendeur (TN, A6d) du peuple d’Israél qui sera
comme celle de I’olivier (N'T). Cependant, il ne mentionne aucune occurrence
de 1) dans un contexte d’expression relatif aux deux royaumes. Quoi qu’il
en soit, on peut imaginer que les «fils de I’huile» renvoient a une image de
prospérité dans laquelle le sanctuaire est appelé a se développer.

Comme mentionné plus haut, la disposition de la vision n’est pas sans
rappeler la cour céleste: Petersen tire deux paralleles, avec Es 6,1-2 et 1Rois
22,19; dans les deux exemples, Yhwh est assis, flanqué de sa cour a sa droite
et a sa gauche. En outre, dans la description du premier Temple, en 1R 6, le
trone de Yhwh est dé¢ja flanqué de deux chérubins en bois d’olivier. 1l faut
ajouter qu’un tel cas de figure ne se présente que dans la cour céleste ou dans
son équivalent terreste, le Temple; ce dernier, en effet, constitue le lieu ou
s’opére la communication entre la résidence terrestre et la résidence céleste
de la divinité?. Rose souligne que la forme DY Y (‘amad ‘al) signifie
spécifiquement «se tenir debout & coté d’une personne assise» (cf. Ex 18,13)%".

L’identité de ces deux figures demeure ambigué: cela explique la multi-
plicité des propositions qui ont €té faites. Cependant, |’arriere-plan traditionnel
du texte indique clairement une tentative visant a combiner une imagerie
associée a la cour céleste, avec une imagerie relevant du domaine agricole et
économique, le tout en lien avec le Temple.

On peut prolonger cette interprétation en remarquant que cette vision est
statique et présente davantage un tableau que des protagonistes actifs. Partant
de ce constat, Keel tire un parallele trés instructif avec I’iconographie qu’a
mise au jour ’archéologie du Proche-Orient Ancien?. En effet, le motif d’un
¢lément central flanqué de deux objets verticaux, spécialement des arbres, est
trés répandu: il fait probablement partie du bagage culturel du visionnaire.
Keel se concentre spécialement sur I’embléeme de la nouvelle lune entre les
arbres: celui-ci se retrouve sur les sceaux dans 1’espace mésopotamien et
syro-palestinien, entre les X¢ et VI* siécles avant J.-C., et qui connait un succes
particulier dans la seconde moiti¢ du VI¢ siécle. En effet, il est particuliérement
li¢ au dieu babylonien de la lune, Sin, dont Nabonide (qui régna de 555 a 538)
réintroduit le culte au Proche-Orient. Le croissant de lune, avant d’étre une
image rattachée a Sin, constitue un objet de culte représentant la nouvelle lune:
cet éclat ravivé symboliserait une nouvelle phase décisive. D’autre part, les
arbres sont souvent utilisés dans 1’iconographie du Proche Orient ancien pour
marquer ’entrée des cieux. On les retrouve ainsi dans les Temples, ou dans
certains palais royaux.

D, L. PETERSEN, op. cit., p. 232.

27 W. H. Rosg, Zemah and Zerubbabel, p. 196.

% Les deux prochains paragraphes sont largement inspirés de O. KekL, Jahwe-
Visionen und Siegelkunst : eine neue Deutung der Majestdtsschilderungen in Jes 6, Ez |
und 10 und Sa 4, Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk, 1977, p. 284-311.



214 NORIANE RAPIN

Les correspondances avec la vision de Za 4 sont nombreuses, tant sur le
plan de la forme que celui du contenu. Il est a noter par exemple que le terme
menorah, comme mentionné plus haut, renvoie au support de la lumiere:
cela se rapproche du piédestal sur lequel est placé le croissant de lune dans
la quasi-totalité¢ des représentations. Aussi, les dieux de la lune, dans tout le
Proche-Orient ancien, sont régulierement appelés «luminaire des cieux» ou
«des dieux».

Pour résumer, Zacharie semble reprendre a I’iconographie proche-orientale
le motif des deux oliviers délimitant le lieu d’acceés au monde céleste, tout en
le combinant avec d’autres traditions bibliques, notamment dérivées de 1R 6.
Mais de ce dernier il s’inspire en outre en ce qui concerne la matiére, c’est-a-
dire le bois d’olivier. Bien sir, les termes différent, mais ce n’est pas le premier
écart que 1’auteur de cette vision s’autorise. Les deux oliviers pourraient donc
représenter d’anciens €léments du Temple, les chérubins qui se trouvaient aux
abords de la présence méme de Yhwh, donc, pars pro toto, le Temple lui-méme,
voire Jérusalem. Mais il est aussi intéressant de constater la transformation a
laquelle est soumise I’élément central de I’image: selon ’analyse ci-dessus,
la menorah supplante donc le tréne du premier Temple en tant que signe de la
présence de Yhwh.

Qu’en conclure ? Par la dialectique du divin (cour céleste, éléments cultuels)
et du terrestre (vocabulaire li€ a la fertilité et a la prospérité), le visionnaire
nous parle vraisemblablement de Jérusalem : méme si ce n’est plus le siege de
la royauté, elle est toujours la ville ou habite Yhwh et la capitale de la Judée,
capitale qui ne demande qu’a prospérer apres 1’exil a Babylone, et a regagner
une autorité vis-a-vis de la diaspora (d’ou les ouvertures a un horizon universel).
Les références formelles et thématiques au motif cultuel du croissant de lune
entre les arbres renvoie a un renouvellement de 1’agir de Yhwh, divinité de la
lumiere. Il irradie le monde entier depuis le Temple a Jérusalem (présent ou
futur), qui constitue le pont entre les mondes humain et divin.

4.2. Za 4,12, une nouvelle problématique

Le verset 12, comme dit précédemment, est un ajout a la vision. Extré-
mement complexe a traduire et a comprendre, il ajoute a la vision de nouveaux
parameétres. Petersen suppose que c’est parce que I’interpolateur s’est offusqué
d’un aspect de la vision, considéré blasphématoire, qu’il a ajouté cette question
afin de brouiller la compréhension du lecteur®. C’est trés improbable. En
général, les interpolateurs se permettent d’intervenir sur un texte pour le rendre
plus intelligible (selon eux), et non pour 1’obscurcir.

Comme mentionné plus haut, la vision est statique. L’objectif de I’ interpo-
lateur a probablement été de mettre en relation active les différents éléments.

2 D.L. PETERSEN, op. cit., p. 236.



CULTE ET FERTILITE 215

A-t-il compris le chandelier comme la communauté de Yhwh, vivifiée par
lui?* Cela est peu satisfaisant. En effet, I’or se déverse depuis les oliviers
(DNOYN, mé'aléhém, «depuis eux», est en effet masculin, et se rapporte donc
a D'NTN, hazétim, «les oliviers»). Peut-étre a-t-il plutét voulu représenter
I’approvisionnement du Temple par la communauté, nécessaire a la présence
de Yhwh parmi eux ? C’est plus probable.

4. 3. Contexte socio-historique

En résumé, nous sommes dans ce contexte face a deux phénomeénes: d’une
part, le visionnaire se référe a des traditions cultuelles proche-orientales et
judéennes (description du premier Temple et du Tabernacle), d’autre part, il
les travestit, toujours dans le sens de surcultualiser le profane en associant au
domaine sacré des termes issus du vocabulaire de la fertilité et de la prospérité
agricole — donc économique (cette derniere étant aussi le fait de Yhwh). La
vision posséde également une dimension universelle et cosmique dans sa
disposition rappelant la cour céleste de Yhwh.

Ces différentes observations laissent a penser que ce texte remonte au
retour d’exil, relativement tot. Le milieu jérusalémite dont il émane est a la
fois en attente du retour des institutions, mais aussi conscient de leur échec
avant I’exil. La préoccupation principale n’est donc pas de reconstruire le
Temple tel qu’il était avant, mais de retrouver une santé ¢conomique (qui est
une forme que peut prendre la bénédiction de Yhwh). Ainsi, Jérusalem sera
apte a redevenir ce qu’elle était: la ville du Temple, point de contact avec la
divinité et centre important (notamment aux yeux de la diaspora), méme apres
la disparition de la royauté.

Quant au verset 12, si mon explication est pertinente, il témoigne d’un plus
grand attachement au culte. La reconstruction du Temple se fait plus pressante,
donc soit le temps a passé, soit cette glose émane d’un groupe, plus proche du
milieu sacerdotal, espérant une mise en ceuvre plus rapide du rétablissement
du sanctuaire.

5.  Les oracles a Zorobabel

5. 1. Liens avec les rituels babyloniens de reconstruction du sanctuaire

Tous les commentateurs récents s’accordent pour voir d’étroits paralleles
entre les oracles de Za 4 et les inscriptions royales de Mésopotamie. A ce

sujet, on peut mentionner I’article relativement récent de Laato; il insiste sur
le fait que les sources bibliques ne suffisent pas & comprendre ces oracles, et la

0 S. AMSLER, op. cit., p. 89.



216 NORIANE RAPIN

recherche nécessite un détour par les découvertes archéologiques des périodes
néo-assyrienne et babylonienne, afin d’arriver a un consensus. Il se base sur les
inscriptions royales akkadiennes.

Les rituels de reconstruction du sanctuaire suivent manifestement des
codes bien précis. Le roi y occupe une place prépondérante: d’une part, il est
mandaté par la divinité pour cette tache, d’autre part, certains textes témoignent
qu’il prend part aux travaux de maniére tout a fait concrete (en portant des
briques, par exemple)?'. Parmi les tdches qui incombent au roi seul se trouve
la recherche d’un dépot (temennu), localisant I’ancien sanctuaire, et permettant
de construire le nouveau sanctuaire au méme endroit, scellant ainsi la conti-
nuité entre le premier et le second. Ce dépot possede une valeur théologique
considérable : des rituels et des cérémonies accompagnent sa redécouverte *2.

Apres cela, le roi place dans les fondations son propre dép6t. Laato établit
une terminologie correspondant a ce rituel: le naru est une «pierre érigée»,
constituée de matériaux précieux; sitir sumi désigne un objet comportant
une inscription; femennu est un objet accompagnant le nari (en terre cuite);
libittu mahritu se traduit par «la premiere brique» ou «l’ancienne brique», et
est donc trés proche de I’expression de Za 4,7b: cette brique était otée des
restes de 1’ancien temple, et replacée dans le nouveau, dans le cadre d’un rituel
appelé kalu. Ce rituel consiste en un chanteur professionnel se lamentant pour
apaiser les dieux, ces derniers ayant abandonné le sanctuaire détruit. Laato
note en outre qu’ «un accent particulier [est] mis sur I’espoir que le nouveau
temple constitue une suite 1égitime a son prédécesseur» et que «cette ‘brique’
[symbolise] la continuité entre ’ancien et le nouveau temple» *.

Ensuite, pendant la construction, on place dans les fondations qui s’élevent
d’autres dépodts: ceux-ci peuvent inclure dans le platre qui les constitue des
denrées (huile, miel, beurre), ou étre carrément faits de matériau précieux .
Sérandour note qu’il se peut qu’un tel acte serve a «accroitre la valeur de la
construction et la validité des cérémonies» *°.

Il s’agit a présent d’établir le lien entre ces rituels et les diftérentes expres-
sions de Za 4.

NWNINANN (ha 'éven harosha, traduit ci-dessus par «la pierre ancienne»,
mais qu’on peut rendre aussi par «la pierre de téte» ou «la premicre pierre»)
est le terme le plus intrigant dans ce passage. Selon Laato, il conviendrait de
le relier au texte d’Esharaddon, dans lequel le roi améne la «premiere brique».
Le paralléle est flagrant, non seulement dans les termes méme, mais aussi au
regard de ce qui suit: ’expression M2 N N (hen hen ld, «grice, grace pour

3' A. LAATO, art. cit., p. 57.

32 Ibid., p. 57-58.

3 Ibid., p. 58-59.

3 Ibid., p. 60.

¥ A. SERANDOUR, «Les récits bibliques de la construction du second temple: leurs
enjeux», Transeuphraténe 11 (1996), p. 26.



CULTE ET FERTILITE 217

elle») se réfere a la demande que la grace divine soit accordée a cette pierre, et
on a vu que les invocations font partie intégrante du rite du kalzi*®.

L’autre objet, que Zorobabel tient dans sa main, 2>T72N 1ANN (ha ‘ében
habbedil, «la pierre d’étain») (Za 4,10b), est a rapprocher des dépdts précieux
servant a légitimer par leur valeur la construction nouvelle?’. En effet, la
fondation a déja eu lieu, le rituel y est donc postérieur.

Restent au final la sommation de Yhwh («par mon esprit») et la «grande
montagne» (Za 4,6b-7a). Laato est d’avis que ces deux éléments sont intimement
liés. En effet, il reléve de I’idéologie royale traditionnelle de ne pas compter
sur ses propres forces, mais sur 1’appui de Yhwh (on retrouve une termino-
logie similaire a Za 4,6b en Ps 33,16-22). En ’occurrence, 1’esprit de Yhwh est
d’autant plus indispensable que la tdche a accomplir est décisive : commencer les
travaux de fondation du nouveau Temple en débarrassant les ruines de I’ancien*®,
Car c’est bien de cela qu’il s’agit dans ’expression NTAN AN (har haggadol,
«grande montagne»). O’Kennedy classe toutes les hypothéses qu’a engendrées
cette tournure énigmatique. Apres les avoir examinées, il déduit qu’une interpré-
tation holistique est peut-étre justifiée (la «grande montagne» serait a la fois un
amas de débris et un groupe de personnes)?*’. Cela me semble trés pertinent : il est
difficile de nier le contexte de fondation du Temple et d’ignorer tous les parall¢les
akkadiens présentés ci-dessus, dans lesquels il est fréquemment fait référence
aux débris de I’ancien sanctuaire. Cependant, le fait que la question en «qui»
s’adresse directement a la grande montagne, qu’elle interpelle, invite également
a Dinterpréter en tant que personnification de la communauté, confrontée aux
difficultés sociales et économiques de I’époque perse.

5. 2. Un contexte de crise

En effet, le v. 10a fait état d’un contexte difficile: la question est de savoir
qui sont ceux qui ont «méprisé au jour des petites choses», et ce que désignent
«les petites choses».

Selon Amsler, ce sont «ceux que le peu d’ampleur du chantier amene a
bagatelliser I’entreprise» *°. Cependant, si rien dans le texte ne vient contredire
cette interprétation, rien ne 1’appuie non plus. Ou trouve-t-on que le chantier
€tait modeste ?

Meyers et Meyers font la proposition suivante, qui me semble mieux
adaptée : il s’agirait de ceux qui se montrent réticents face a I’idée que le Temple

36 A. LAATO, art. cit., p. 63.

7 Ibid., p. 66.

% Ibid., p. 6.

* D. O’KENNEDY, «The Meaning of ‘Great Mountain’ in Zechariah 4:7», OTEs 21/2
(2008), p. 417.

0 S. AMSLER, op. cit., p. 95.



218 NORIANE RAPIN

soit reconstruit sans monarchie, sous la domination des Perses*', et ce, méme
apres le début des travaux (le «jour des petites choses» correspondant des lors a
celui de la refondation). Cela parait trés plausible, dans la mesure ou les oracles
de Za 4 insistent, par différents procédés, sur le transfert de certaines préroga-
tives royales a Zorobabel. Les oracles servent donc a rassurer ceux qui restent
loyaux a la maison de David, a légitimer 1’autorité de Zorobabel, et méme a
substituer celle-ci aux espoirs de rétablissement immédiat de la monarchie **.

5.3. Les oracles comme réinterprétation de la vision

Finalement, il est essentiel de se demander pour quelle raison ces oracles-la
sont insérés dans cette vision en particulier, et pourquoi a cet endroit précis.

Lux avance I’hypothese suivante, qui est convaincante: il souligne que
I’insertion se trouve entre la question de Zacharie (suivie du dialogue avec
I’ange) sur le sens de «ces choses-1a», et ’interprétation des lampes comme
étant «les yeux de Yhwh», qui désignent, comme on I’a vu, la présence
concréete et agissante de la divinité sur terre. Il est donc logique d’imaginer que
les oracles, premiére mention explicite de la reconstruction du Temple, ont été
introduits a cet endroit pour expliciter cet aspect de la vision®. Lux suppose
que I’éditeur connait le texte de Za 2, 5-9 (ou il est question que Yhwh demeure
au milieu de Jérusalem) et 10-17 (ou Yhwh sort de sa demeure céleste)*. Or,
pour I’éditeur, la condition sine qua non pour que Yhwh habite a Jérusalem
est la reconstruction du Temple. Il choisit donc de placer sa premiére mention
explicite juste avant le motif des yeux de Yhwh. En conséquence, la présence
divine et la reconstruction du sanctuaire sont associées plus étroitement. Les
yeux de Yhwh sont fixés sur Jérusalem et sur la reconstruction de son Temple,
la est leur point d’attache.

6. La place de la vision au sein de Za 1-8

La vision et les oracles de Zacharie 4, au centre du cycle des sept visions, se
différencient des autres par plusieurs aspects, ce qui souligne son importance.
Sur le plan de la structure : d’abord, elle commence de maniére tout a fait
singulicre, c’est-a-dire par le messager qui réveille le prophéte «comme on
s’éveille de son sommeil». Le texte suggere-t-il que le prophéte dormait ?
Probablement pas, sinon a quoi bon ajouter cette derniere précision ?** Meyers

C. Mevers, E. MEYERS, op. cit., p. 271.
2 Ibid., p.272.

“ R. Lux, art. cit., p. 145,

# Ibid., p. 157-159.

“ D. L. PETERSEN, op. cit., p. 216.



CULTE ET FERTILITE 219

et Meyers supposent plutot que cela institue un cadre a la vision: «L.’ange doit
créer chez le prophete I’état d’esprit adéquat [...] essentiel pour comprendre
le tableau complexe et symbolique qui se déploie devant ses yeux.»* Ainsi,
il a paru nécessaire de préciser que cette vision nécessitait une rupture dans
le déroulement du cycle: le visionnaire doit nécessairement «s’éveiller» pour
accéder a la vision.

Ensuite, cette vision est la seule qui présente une telle complexité dans le
dialogue entre le messager et le prophéte. En particulier, c’est la seule fois ou
’ange semble reprocher au prophéte de ne pas comprendre la signification de
ce qu’il voit (cf. v. 5). Meyers et Meyers voient dans ce procédé littéraire une
incitation au lecteur a prendre part a la tache prophétique *’. Delkurt ajoute que
cela entretient un certain suspens *®. Pour ma part, et sans exclure ces interpré-
tations, il me semble que la fonction de ce procédé est d’abord d’insister sur
I’importance de cette vision par rapport a celles qui précédent et qui suivent.

Troisiemement, la fagon dont sont présentés les éléments de la vision est,
elle aussi, unique dans Za 1-8. 1ls y sont décrits ensemble puis expliqués indivi-
duellement. Cela s’explique par le caractére statique de ce passage, dont les
¢léments sont exposés a la maniére d’un blason .

Finalement, la vision du chandelier et des oliviers est la seule a présenter
en son milieu les oracles y afférant. Certaines raisons de cet arrangement (a
premiére vue surprenant, et souvent mal compris) ont été évoquées plus haut.
Mais il faut y apporter ici un complément: placer au centre de cette vision les
oracles mentionnant explicitement la reconstruction du Temple est un artifice
tres habile.

En effet, structurellement et thématiquement, la vision du chandelier et des
oliviers se trouve au centre du cycle des sept visions *°. Smyth-Florentin établit
un plan qui met en exergue ’agencement concentrique des visions, rendu
manifeste par leurs horizons respectifs: les visions 1 et 7 sont universelles, les
visions 2 et 6 nationales, et les visions 3 et 5 visent respectivement Jésusalem
et la maison du pécheur (Jérusalem également ?7)°'.

% «The angel must create in the prophet the proper state of mind [...] essential

for comprehending the complex and symbolic array that greets his eyes.» C. MEYERs,
E.MEYErs, op. cit., p. 260.

Y Ibid., p. 261,

* H. DELKURT, op. cit., p. 210.

¥ D. L. PeTERSEN, op. cit., p. 233.

5011 est possible de discerner dans Za 1-8 un cycle de huit visions : il faut pour
cela compter parmi elles le couronnement de Josué en Za 3, qui différe des autres par
quelques traits caractéristiques. Mais cela n’enléverait rien a la centralité thématique de
Za 4 : au centre se trouveraient alors les deux visions, Za 3 et Za 4, traitant explicitement
d’une transcendance.

' F. SMyTH-FLORENTIN, «L’espace d’un chandelier: Zacharie 1,8-6,15», in: O.ABEL,
F.SMYTH (éds.), Le livre de traverse. De I'exégese biblique a I 'anthropologie, Paris, Cerf,
1992, p. 284,



220 NORIANE RAPIN

Pourquoi mettre au centre le chandelier entre les oliviers, et au centre du
centre, la reconstruction du Temple ? Selon Smyth-Florentin, il y a dans ce
passage central une notion de verticalité qui ne se trouve pas ailleurs®. Et
cela me parait tout a fait convaincant: j’ai mentionné plusieurs éléments de la
vision dans son ensemble qui vont en ce sens. Parmi eux, les yeux de Yhwh,
bien siir, qui font le lien entre présence et éloignement, mais aussi la dialec-
tique entre le vocabulaire li¢ a la cour céleste et celui de la fertilité, signe de
bénédiction. Finalement, la reconstruction du Temple, placée sous les yeux de
Yhwh, marque matériellement le lien entre le «Seigneur de toute la terre» et la
terre elle-méme. Placé au centre du centre, il devient I’élément autour duquel
s’organise le cosmos. Il a été dit déja plusieurs fois que la vision était fixe: le
centre de gravité de ['univers, le Temple a venir, qui incarne la réalit¢ de Yhwh
sur terre, est par ce biais rendu inaltérable.

7. Conclusion

Le texte de Za 4 revét une importance spéciale au sein du corpus traitant
du second Temple.

Non qu’il plaide en faveur d’un nouveau type de gouvernement bicéphale
en Judée, mais bien parce qu’il présente une approche singuliére et complexe
de I’institution du Temple, institution qu’il lie avec différents aspects de la vie
aprés I’exil a Jérusalem : politique, économique,... mais pas seulement. Le texte
renvoie aussi a la transcendance de Yhwh qui se manifeste dans une dialectique
de présence et d’¢loignement, redondante tout au long du texte (Yhwh dont les
yeux balaient toute la terre, Yhwh qui siege dans une cour céleste entre les fils
de I’huile). La refondation du sanctuaire, exposée dans les oracles, apparait
dans ce contexte comme le rétablissement d’un lieu de communication entre
Yhwh et son peuple ; communication qui prend racine méme dans les aspects
les plus concrets et matériels de I’existence d’Israél.

Za 4 en son entier est un exemple de réflexion fine sur une institution,
et spécialement sur sa continuité dans une situation difficile. Que peut-on
garder? Que doit-on modifier? Au retour de 1’exil, aprés la disparition de la
monarchie, il est nécessaire de réaffirmer la dimension essentielle du Temple et
de Jérusalem, ainsi que la présence renouvelée de Yhwh parmi son peuple. Ce
texte vise ainsi & définir une nouvelle légitimité a la ville-temple, dans le souci
de se conformer a la situation d’une nouvelle époque*.

52 Ibid.

3 Toute ma gratitude va au professeur Christophe Nihan, dont les encouragements,
les innombrables conseils et les relectures attentives ont permis a cet article de voir le
jour.



	Culte et fertilité : enjeux de la vision de Za 4 dans les débuts du Second Temple

