Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 3

Artikel: L'homme politique et la marchande de légumes de Plainpalais ont-ils la
méme éthique? : A propos des relations entre éthique et politique selon
Max Weber

Autor: Leuenberger, Moritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 193-204

L’HOMME POLITIQUE ET LA MARCHANDE
DE LEGUMES DE PLAINPALAIS
ONT-ILS LA MEME ETHIQUE ?

A propos des relations entre éthique et politique
selon Max Weber!

MOoRITZ LEUENBERGER *

Résumé

Reprenant la célebre distinction de Max Weber entre éthique de conviction
(Gesinnnungsethik, littéralement éthique de l’intention ou de la motivation)
et éthique de responsabiiité (Verantwortungsethik), [’auteur, qui a exercé la
charge de Conseiller fédéral a Berne, s 'interroge sur ce qui pourrait différencier
['éthique du politicien de I 'éthique du citoyen. Aprés avoir montreé, a la suite de
Paul Ricceur, que [ 'une et I'autre sont confrontées a des questions semblables,
méme si elles se situent a des niveaux différents, ['article développe le sens
large de la responsabilité comme parole, réponse et engagement responsable.

1. Ethique de conviction et éthique de responsabilité

L’éthique et la politique : ces deux termes ne sont-ils pas contradictoires en
soi ? D’un cOté, la noble vertu qui aiguise la conscience; de 1’autre, la sordide
figure du pouvoir; le diable et I’eau bénite. L’analogie n’est pas politiquement
correcte, car je suis I’invité de la Faculté de théologie protestante. Mais 1’ana-
logie n’est pas adéquate non plus, car lorsque nous jetons un regard objectif
sur les notions d’éthique et de politique, nous constatons que les questions
politiques les plus ordinaires soulévent toujours des discussions éthiques,
méme si elles sont conduites de fagon rudimentaire. Les débats sur le génie
génétique sont de nature éthique, bien siir, mais c’est aussi le cas lorsqu’on se

" Conférence publique présentée le 13 avril 2011 a invitation de la Faculté
autonome de nome de théologie protestante de I’Université de Genéve, dans le cadre
du cours public du professeur Alberto Bondolfi; traduction frangaise et annotations
d’Andreas Dettwiler et Denis Miiller.

? Ancien Conseiller fédéral. En Suisse, le gouvernement se nomme le Conseil
fédéral, composé de sept ministres, les Conseillers fédéraux. L’auteur de cet article a
exercé cette fonction de 1995 a4 2010 (NdT).



194 MORITZ LEUENBERGER

demande s’1l faut construire une seconde galerie au Gothard, une troisiéme voie
ferroviaire entre Genéve et Lausanne, ou si les trams transformés en immenses
publicités pour I’Union démocratique du Centre peuvent circuler dans les rues
de Geneve. Quelle mobilité ? Quelles sanctions pénales contre les délinquants
de la route ? Que penser du renvoi des étrangers criminels ? Qu’il s’agisse de
la toxicomanie, du climat ou du secret bancaire, les adversaires politiques sont
toujours profondément convaincus de défendre la position juste et d’agir en
accord avec leur conscience.

En dépit de leurs divergences, les adversaires politiques peuvent aussi se
retrouver sur des principes communs: sur un programme a l’intérieur d’un
parti, sur un accord de coalition entre plusieurs partis, sur une constitution pour
I’ensemble des citoyennes et citoyens. L’application ou la mise en ceuvre de
ces principes dans les situations concrétes suscite en revanche de vifs débats.
Le diable se cache toujours dans les détails et I’eau bénite n’a alors souvent
qu’une faible utilité. C’est pourquoi toute abstraction, toute généralisation a
partir de questions particulieres risque de sombrer dans la vacuité. Un discours
sur 1’éthique et la politique ne fait malheureusement pas exception a la régle.

Sij’ai malgré tout répondu favorablement a votre invitation, c’est a cause de
Max Weber. Oui, Max Weber et sa marchande de légumes m’obsédent depuis
ma lecture du célebre traité Le savant et le politique. Le passage fondamental
est le suivant:

Mais comment se pose alors le probléme des relations véritables entre éthique et
politique ? N’existe-t-il absolument aucun rapport entre ces deux sphéres, comme
on I’a dit quelquefois ? Ou bien serait-il plus juste au contraire de dire que la méme
éthique est valable aussi bien pour I’action politique que pour n’importe quelle autre
espece d’action ? On a cru parfois qu’il existait une opposition absolue entre les
deux théses: ou bien ’une est exacte, ou bien I’autre. Mais on peut se demander s’il
existe au monde une éthique capable d’imposer des obligations identiques, quant a
son contenu, a la fois aux relations sexuelles, commerciales, privées et publiques,
aux relations d’un homme avec son épouse, sa marchande de légumes, son fils,
son concurrent, son ami et son ennemi. Peut-on vraiment croire que les exigences
de I’éthique puissent rester indifférentes au fait que toute politique utilise comme
moyen spécifique la force, derriere laquelle se profile la violence ? 3

La these proposée ici par Weber revient a dire que la conduite morale de
la marchande de légumes, ou celle de I’homme politique a son égard, devrait
étre différente de la conduite morale dans le domaine politique proprement
dit. C’est une thése qui me donne du fil a retordre depuis que je I’ai lue. Je
lui reproche de conférer une assise scientifique au préjugé trés répandu selon
lequel la politique serait quelque chose de sale. Dans son livre sur I’intrigue
dans la littérature, Peter von Matt, professeur de littérature a I’Université de
Zurich, va jusqu’a évoquer une nécessité du mensonge en politique :

* M. WEBER, Le savant et le politique. Une nouvelle traduction, Paris, La Découverte,
2003, p. 188 sq.; nous avons conservé ici la traduction proposée par le conférencier
(NdT)



L'HOMME POLITIQUE ET LA MARCHANDE DE LEGUMES 195

[L’¢éthique de responsabilité] pense a I’un et a I’autre: au principe moral et aux
conséquences. Elle a conscience d’étre aussi responsable des conséquences. Voila
pourquoi elle doit prévenir les conséquences funestes de la pratique de 1’éthique
de conviction. Voila pourquoi elle doit transgresser la norme absolue, par exemple
le Sermon sur la montagne. Voila pourquoi elle doit riposter au lieu de tendre la
Joue gauche. Voila pourquoi — Weber ne le dit pas si franchement, mais c’est bien
ce qu’implique sa position — elle doit accepter d’agir au nom du bon but; elle doit
mentir, étre injuste, tordre les lois et simuler pour parvenir a ses fins. *

Suis-je condamné, en tant que responsable politique, 3 mentir et a enfreindre
la loi ? Quant a la marchande de légumes, dit-elle toujours la vérité ? J’ai
maintes fois essayé — encore récemment dans mon livre sur le mensonge en
politique ® — de réfuter cette thése comme un préjugé dénué de fondement. J’ai
peur de n’avoir jamais réussi a le faire de maniére convaincante. Permettez-moi
de faire une nouvelle tentative aujourd’hui.

Max Weber établit d’abord une distinction entre 1’éthique de conviction
et I’éthique de responsabilité. D’un c6té 1’élaboration de principes indiquant
a quoi le monde devrait correspondre et la formulation de régles de conduite
que chacun devrait respecter pour permettre a la vision d’une juste société de
se réaliser. D’un autre c6té la mise en ceuvre de ces convictions. Une chose est
le travail intellectuel du philosophe qui, dans son fauteuil, imagine les contours
d’un monde idéal. Autre chose est la confrontation avec la réalité technique
ou politique, avec les limites de ce qui est faisable, soit par la recherche d’un
compromis, soit par la lutte, la ruse et la tactique.

Dans le débat politique, le role des Eglises et ’ONG comme Greenpeace
est principalement d’esquisser une vision. Le professionnel de la politique au
sein d’un gouvernement est en revanche prisonnier de la réalité des rapports
de force. Il peut choisir ’orientation de ses conceptions idéales, mais ne peut
jamais les atteindre. Nous avons affaire a deux roles différents, tous deux
nécessaires: d’une part le réle du veilleur qui tient en éveil la conscience
publique; d’autre part celui du décideur qui cherche a mettre en pratique ces
connaissances.

— Le veilleur dit: nous devons laisser a nos enfants la Terre dans I’état ou
nous I’avons trouvée;

— Le décideur dit: les émissions de CO, doivent étre réduites de 40 %
pour mettre fin au changement climatique, mais les rapports de force au
sein du gouvernement et du Parlement ne permettent de réunir une
majorité qu’autour d’un objectif 1égal de 20 %.

Vous connaissez le commandement: tu ne tueras point. Pour le décideur
politique, cela signifie:

— Je dois empécher les accidents mortels de la circulation routiere. Mon objectif
est: zéro mort.

* Die Intrige. Theorie und Praxis der Hinterlist, Miinchen, Hauser, 2006, p. 298 sq.
S Liige, List und Leidenschaft. Ein Plddoyer fiir die Politik, Ztrich, Limmat, 2007.



196 MORITZ LEUENBERGER

— C’est pourtant un objectif que je ne peux réaliser que partiellement. Je peux
justifier moralement cet état de fait auprés de ma conscience, car j’ai fait
tout ce qui €tait en mon pouvoir pour m’approcher de mon but idéal.

Cet exemple nous permet déja de voir que la distinction entre les roles
n’est pas toujours tranchée. Un visionnaire pense aussi a la mise en ceuvre et
un décideur a également une vision. Les roles se mélent au sein d’'une méme
institution ou d’une méme personne. Le pasteur est aussi un citoyen et le
responsable politique aussi un membre de I’Eglise.

Il y a 500 ans, pour lutter contre la pauvreté et le chomage, Calvin avait
placé la politique et I’économie face a leurs responsabilités. La Ville de Geneve
avait ainsi débloqué un crédit en faveur d’une fabrique de tissus et de velours.
L’industrie horlogere avait ensuite pris le relais. Inspirée par Calvin, Genéve
avait adopté des mesures conjoncturelles pour soutenir I’économie, un theme
encore actuel en cette période de crise.

Cela peut conduire a une concentration des pouvoirs, raison pour laquelle
il faut veiller & une certaine séparation entre les roles, par exemple dans les
relations controversées entre I'Eglise et 1’Etat, relations que les divers cantons
suisses envisagent de fagons sensiblement différentes. Grace a Napoléon, vous
connaissez ici a Geneve une séparation totale entre l’Eglise et I’Etat, tandis
qu’une telle séparation n’est que rudimentaire dans les cantons de Suisse
centrale. De nombreuses solutions intermédiaires sont observables entre
Genéve et la Suisse centrale. Dans le canton de Zurich, un référendum avait été
organis¢ suite a une initiative populaire du Parti libéral-radical demandant la
séparation de I’Eglise et de I’Etat. J’étais alors en charge du dossier au sein du
Conseil d’Etat zurichois, tout en étant aussi membre de 1’Eglise.

—  En soi, je suis en faveur d’une séparation, afin que I’Eglise soit réellement
indépendante et qu’elle ne craigne pas, en raison de ses avantages (salaire
des pasteurs, perception de I’impo6t), d’adopter des positions claires sur les
questions publiques. C’est ma conviction.

— Enméme temps, I’initiative du Parti radical avait des motivations exactement
opposées : elle reprochait 4 1'Eglise d’étre devenue trop insubordonnée,
trop critique envers I'Etat. Pour ces raisons, j’étais opposé a linitiative
en tant que responsable politique et Conseiller d’Etat, car je ne voulais
pas renforcer ceux qui voulaient mettre une museli¢re a I’Eglise. La
pression des réalités m’a ainsi conduit a choisir une position contraire a ma
vision des choses.

J’ai exposé ouvertement mon dilemme personnel et fait part de mes inter-
rogations aux citoyens. Il ne peut pas y avoir de séparation tranchée entre
I’éthique de conviction et 1’éthique de responsabilité. Chacun doit toujours
remplir les deux roles. Celui qui se limite a un seul des deux sans rien vouloir
savoir de I'autre se soustrait a sa responsabilité sociale. La conviction et la
mise en ceuvre ne peuvent étre dissociées. Ne serait-ce que pour cette raison,
une scission en deux conceptions différentes de 1’éthique me semble probléma-
tique. La maxime morale est la méme dans un cas comme dans ’autre.



L’HOMME POLITIQUE ET LA MARCHANDE DE LEGUMES 197

2. Le pouvoir et le monopole de la violence
fondent-ils une éthique particuliére de la politique ?

Selon Max Weber, la différence entre les deux éthiques repose pour
I’essentiel sur le pouvoir particulier de la politique. Parce que ce pouvoir
(Macht) conduirait, voire méme obligerait, a utiliser la force dans ’intérét de
la communauté, I’Etat ne serait pas en mesure de respecter le commandement
«tu ne tueras point».

Premiére remarque: I’Etat n’a pas le monopole du pouvoir. Avoir du
pouvoir, c’est avoir de I'influence et chacun en posséde, dans sa vie profes-
sionnelle ou dans sa vie privée.

Quant au pouvoir politique, c’est-a-dire le pouvoir de donner forme a la
chose publique, il n’est pas 1’apanage du seul responsable politique au sens
strict, ¢’est-a-dire du professionnel de la politique auquel Weber s’adresse dans
son ouvrage. Les médias, les ONG, les Eglises et méme chacun d’entre nous
possedent un tel pouvoir. Celui-ci n’est pas illimité, bien siir, mais il ne 1’est
pour personne. Le pouvoir en tant que tel ne fonde pas une éthique particuliere,
mais requiert un sens aigu des responsabilités. L’argument est de nature quanti-
tative, non qualitative.

Deuxieéme remarque : la violence (Gewalt) est aussi exercée par des personnes
privées. Elle I’est de fagon légitime en vertu de considérations aussi bien éthiques
et morales que juridiques. Pensons a 1’éducation, a la légitime défense (se
défendre soi-méme) ou a 1’état de nécessité (défendre les autres). La marchande
de légumes elle-méme a un pouvoir et une autorité. La République et canton de
Geneéve ne doit-elle pas son salut a la Mére Royaume et a sa soupe de légumes !

La violence est ici encore un critére quantitatif et non qualitatif. Bien sar,
le droit pénal, les lois de police ou le droit de la guerre conférent un pouvoir
considérable et la responsabilité devient alors immense. C’est pourquoi des
mécanismes institutionnels comme la séparation des pouvoirs ou la rotation ont
¢té institués. Mais pourquoi les personnes chargées, au sein des institutions, de
mettre en ceuvre des principes — 1’agent de police ou le procureur fédéral, par
exemple — devraient-elles appliquer une autre éthique que ceux qui ont formulé
ces principes, qu’il s’agisse du parlementaire ou du professeur de droit ? Cela
n’arien d’évident, me semble-t-il.

Ce point apparait plus clairement encore lorsque nous tentons de définir
I’éthique en démocratie de maniére qualitative.

3. Une triangulation pour résoudre les conflits d’objectifs politiques

Permettez-moi de recourir a un outil abstrait qui m’a souvent aidé a mettre
de I’ordre dans mes pensées : le triangle éthique de la démocratie. Jai découvert



198 MORITZ LEUENBERGER

ce triangle dans le discours prononcé il y a quinze ans par Michel Rocard, ici

méme a Geneve, a I’occasion de I’inauguration de 1’Institut romand d’éthique

des Facultés de théologie protestante de Suisse romande, I'IRE, en 1996°. Dans
ce discours intitulé «Ethique et démocratie»’, Rocard faisait référence a Paul

Ricceur qui s’inspirait lui-méme, je crois, de Sigmund Freud (pas de plagiat

ici: je ne ’accuse pas d’avoir recopié quoi que ce soit — Ricceur n’a jamais été

ministre)®.

1. Le premier pole de ce triangle est le «je», ma liberté. Le nouveau-né ne
connait d’abord que ses propres besoins et toutes ses actions s’articulent
autour d’eux.

2. Personne ne peut toutefois donner libre cours a la satisfaction de ses
besoins. Le nouveau-né lui-méme apprend a régler ses phases de repos sur
les besoins de sa mere dont il dépend. Tout individu se heurte a des limites
qui correspondent aux besoins d’un autre, d’un parent, d’une épouse,
d’un voisin. Il doit réfréner ses propres prétentions, méme s’il souhaiterait
les accroitre et les garantir le plus possible. C’est a ce stade qu’il rencontre
le deuxiéme pole, le «tu»: il doit se mettre d’accord avec un autre. Par
un accord ou un contrat, il garantit a I’autre comme a lui-méme la possibilité
de s’épanouir selon ses propres besoins dans le respect de certaines
frontiéres définies.

3. Meéme ces deux voisins ne sont pas seuls au monde. Ils dépendent de tiers,
d’autres personnes, d’institutions et de la nature. Les partenaires ne
pourraient pas survivre avec leur seul contrat. Ils ont encore besoin de
normes et de régles qui valent aussi pour les tiers. Le troisiéme pdle est
ainsi celui du «il» et du «elle», de 1’autre, des personnes et des choses
méme en un sens indéfini, par exemple les consommateurs, les employeurs,
les réfugiés, les générations futures, ’environnement. Cet autre est a la fois
placé devant ses responsabilités et protégé.

La politique et les discussions sur ce qui est bon ou mauvais se déploient
entre ces trois poOles. J’ajoute deux remarques :

Une premiére erreur serait de croire que le troisieme pdle ne concerne que
la politique. L’organisation d’une association, |’utilisation d’une buanderie ou
I’éducation des enfants suppose déja des régles générales. L’individu lui-méme
tient compte du troisiéme pdle, par exemple lorsqu’il agit dans le respect de
I’environnement. La marchande de 1égumes de Plainpalais cultive son lopin de
terre en veillant a ce que sa fille puisse un jour en profiter.

® La conférence de Michel Rocard avait été organisée par Eric Fuchs, en collabo-
ration avec ses collegues Pierre Biithler (Neuchétel) et Denis Miiller (Lausanne). L’IRE
a cédé la place en 2005 a ’'IRSE (Institut romand de systématique et d’éthique), dirigé
aujourd’hui par Ghislain Waterlot (NdT).

T FEthique et démocratie, Genéve, Labor et Fides, 1996,

8 Cf. P. Riceur, «Avant la loi morale: ’éthique», Encyclopaedia Universalis.
Symposium. Les enjeux, Paris, 1985, p. 42-45.



L’'HOMME POLITIQUE ET LA MARCHANDE DE LEGUMES 199

Une seconde erreur serait de négliger les deux premiers poles et de ne
voir le monde qu’en une ou deux dimensions. Il serait d’autant plus erroné de
croire que la politique consiste a prendre de la hauteur et a ne s’intéresser qu’au
troisieme pdle. Le «je» et le «tu» sont des composantes pleinement légitimes
de I’ethos politique. La discussion politique doit s’appuyer sur I’ensemble des
trois poles afin de pouvoir résoudre les conflits entre ses objectifs.

a) «Je»: la légitimation politique de |'égoisme

Le jeune enfant n’est pas le seul a penser avant tout au premier pole. Le
«jen, I'intérét personnel, joue aussi un réle dans la formulation des lignes de
conduite éthiques, que ce soit dans un cadre privé, dans la vie professionnelle
ou dans la vie publique. Un contrat est formulé de fagon a protéger au mieux
les besoins ou les intéréts de ceux qui le signent. J’accepte de payer un prix
plus élevé a la marchande de Plainpalais qu’a la Migros, non par compassion,
mais parce que ses produits sont plus frais, parce que je la trouve plus sympa-
thique ou parce que je préfere étre sur le marché plutdt que faire la queue a la
caisse d’un magasin ou I’on me demandera ma carte Cumulus. Inversement,
c’est aussi par intérét personnel que la marchande de Plainpalais ne cache pas
quelques fruits pourris au fond de la barquette de fraises: elle tient & ce que
je revienne a son stand le samedi suivant. Nous pensons 1’'un comme 1’autre a
nous-mémes.

Les choses ne se passent pas autrement en politique. C’est d’abord vrai
de maniére trés immédiate : la nature de la politique ressemble au fond encore
beaucoup a ce marché de la représentation des intéréts corporatistes que Max
Weber décrit en détail dans son ouvrage. Les paysans, les cantons de montagne,
I’industrie, la classe moyenne, les syndicats, les associations de défense de
I’environnement, tous luttent pour leurs propres intéréts : pour des subventions,
pour la sécurité sociale, pour des avantages concurrentiels, pour leur propre
santé, pour la qualité de leur environnement.

C’est aussi vrai du débat politique au sens plus large: les discussions sur
le développement durable font par exemple intervenir quantité d’arguments
de nature égoiste: «La promotion des énergies renouvelables favorise I’inno-
vation technologique et ouvre de nouvelles perspectives d’exportation.»
«L’aide au développement réduit I’afflux de réfugiés fuyant la pauvreté, les
problemes environnementaux ou la guerre.» Ces argumentations font appel a
la perspective du «je». Lorsque je m’engage en faveur des pauvres et des sans-
abris, j’ai en plus la récompense de paraitre, aupres du public ou a mes propres
yeux, comme un bienfaiteur. Nous sommes des étres sociaux : nous venons en
aide a autrui, assumons spontanément notre responsabilité a son égard. Les
motivations personnelles peuvent provoquer le bien, de méme que Ialtruisme
peut causer du mal.



200 MORITZ LEUENBERGER

La discussion politique concernant le bien et le mal doit porter sur les
conséquences et non sur les intentions. Que nous apporte le souci d’entrer
dans les profondeurs psychologiques de 1’autre ? Cette fagon inquisitoriale de
vouloir sonder les consciences peut aussi conduire a un terrorisme intellectuel,
par exemple a des jugements ridicules du type: «il ou elle n’est pas un vrai
socialiste»®. Cela conduit a I’idéologisation de la politique, a des professions
de foi et, en fin de compte, a des guerres de religion.

b) «Tu» . la puissance politique du Bon Samaritain

Une remarque concernant le deuxiéme pdle: ’attitude privée a 1’égard du
«tu», a I’égard de mon prochain, a un impact politique considérable. Au lieu de
parler de la violence privée comme terreau des guerres, je préfere emprunter
une autre voie et me tourner vers la figure du Bon Samaritain :

Un homme descendait de Jérusalem a Jéricho, il tomba sur des bandits qui, ’ayant
dépouillé et roué de coups, s’en allérent, le laissant a moitié¢ mort. [...] Mais un
Samaritain qui €tait en voyage arriva pres de I’homme: il le vit et fut pris de pitié.
Il s’approcha, banda ses plaies en y versant de 1’huile et du vin, le chargea sur sa
monture, le conduisit a une auberge et prit soin de lui. (Lc 10,30-34)

Le Bon Samaritain a sauvé la vie a une personne a demi morte. Il lui a
prodigué des soins sans lesquels elle n’aurait pas survécu. Son action a un
caractére social, mais aussi une dimension politique. Aucun ordre social n’est
possible sans un tel engagement de la part de personnes individuelles. Mais la
dimension politique est plus importante encore, car [’action a également des
conséquences indirectes.

Nous le savons tous: celui qui subit le mal aujourd’hui est celui qui I’infligera
demain. Nous pouvons voir au Proche-Orient comment cette vérit€ se perpetue
sur des millénaires. Celui qui fait aujourd’hui I’expérience du bien est celui qui
pourra demain ’accomplir. C’est le retournement de la regle précédente. C’est
pourquoi Jésus exhorta: «Va et, toi aussi, fais de méme.» (Lc 10,37).

c) «ll, elle»: la politique systémique

Cela nous conduit directement au troisiéme pdle, celui qui me touche de plus
prés en tant que professionnel de la politique: nous voulons apporter de I’aide
a toute personne qui en a besoin; nous ne voulons pas que des voyous frappent
quasiment a mort leurs victimes ou que des personnes qui travaillent n’aient pas
suffisamment d’argent pour vivre. Tout cela doit étre prévu et organisé.

Ce troisieme péle est incontournable pour la bonne marche des affaires
publiques. C’est pourquoi nous promulguons des lois sur I’assistance, la

¢ L’auteur est membre du Parti socialiste suisse (NdT).



L'HOMME POLITIQUE ET LA MARCHANDE DE LEGUMES 201

prévoyance, les assurances sociales, les assurances-maladie ou sur I’aide aux

victimes pour veiller au sort des «victimes a moitié mortes». L’Etat édicte

des normes pour éviter le banditisme: égalité, redistribution, lutte contre la
pauvreté afin que personne ne soit poussé au brigandage. Calvin avait déja
pris des mesures contre la pauvreté, la faim et la mendicité en luttant contre

leurs causes économiques et morales. Il voulait que chacun puisse accéder a

I’éducation et au travail. L’Etat prend des mesures pour préserver I’environ-

nement des générations futures. C’est une tiche complexe, ce qui explique que

de nombreux médias préferent se replier sur le premier pdle:

La personnalisation médiatique menace de réduire les problémes politiques
au comportement individuel des acteurs sociaux: au lieu de discuter des
mesures systémiques pour réduire les émissions de CO,, on vous demande:
«que faites-vous personnellement pour la protection de I’environnement ?»
Comme si le fait que le ministre de I’environnement roule a vélo allait freiner
le réchauffement climatique.

— Certes, il suffirait que tout le monde adopte ce comportement pour garantir
les intéréts de chacun, y compris ceux des générations futures et donc de la
nature et de I’environnement. Le pasteur Jeremias Gotthelf préchait une
telle attitude. L’idéal d’une société est sans aucun doute que le comportement
de chacun de ses membres suffise & en assurer la paix, la justice et I’équité.
Les normes morales seraient alors superflues. Il faut pourtant reconnaitre que
les religions n’exercent pas une telle emprise sur le monde réel.

— Des normes sont par conséquent nécessaires : des normes morales, bien sir,
c¢’est-a-dire des impératifs de faire ou de laisser faire certaines choses, mais
aussi, puisque celles-ci ne sont pas toujours respectées,

— des normes juridiques, c’est-a-dire des lois, des prescriptions et des
interdits sanctionnés par I’Etat et dont la violation expose les contrevenants
a une sanction. On formule également des valeurs abstraites comme la
liberté, la solidarité ou la durabilité, qui doivent guider les personnes. Ces
valeurs et ces convictions servent de base permettant de dériver les régles
particuliéres auxquelles les individus sont tenus de se conformer.

Par rapport a la situation de deux partenaires cherchant a protéger leurs
intéréts personnels, les questions éthiques soulevées par I’adoption de telles
régles s’avérent plus complexes, mais elles ne sont pas de nature différente.
L’interaction et le chevauchement entre les trois pdles montrent aussi qu’on ne
saurait parler d’une éthique différente.

4. Parole, réponse, responsabilité '

Nous pouvons décliner les trois poles du «je», du «tu» et du «il, elle» a
I’aide des notions de parole, de réponse et de responsabilité.

' Comme cela est directement possible en allemand, ’auteur joue ici sur les mots
Wort, Antwort, Verantwortung (NdT).



202 MORITZ LEUENBERGER

a) La premiere dimension est celle de la parole

«Au commencement était le Verbe.» (Jn 1,1). La parole produit des effets;
elle est un pouvoir; elle permet d’exprimer des raisonnements ou des convic-
tions complexes : «Au commencement était le Verbe» veut dire : la parole est
la source d’interprétation de notre monde. La parole désigne notre capacité a
saisir des relations, a réfléchir de maniére abstraite et a nous exprimer a 1’aide
de concepts.

La parole est I’outil de travail de la culture, de la politique et des médias.
Les manifestes, les écrits polémiques, les romans et les chroniques ont fait
bouger le monde. Les dix commandements, les 95 theéses de Luther, la Décla-
ration des droits de I’homme sont autant de prises de parole qui ont changé
le monde. Tout le monde ne voit pas ces changements d’un bon ceil. C’est
pourquoi la parole peut aussi conduire en prison, ce qui est arrivé a Galilée,
Vaclav Havel ou Nelson Mandela.

b) La deuxieme dimension : la réponse

Pour que la force de la parole ne sombre pas dans ’arbitraire, la réponse, la
contradiction est nécessaire. Celui qui dit ou atfirme quelque chose doit accepter
d’étre contredit. Un journaliste qui ne mene pas son enquéte a son terme et ne
vérifie pas ses dires par crainte de «laisser mourir [’histoire» n’offre aucune
possibilité de réponse. La contradiction est un outil de lutte contre I’arbitraire.
Elle est le contréle du pouvoir, comme le montre déja I’étymologie du terme:
«contréle» vient de «contre-role» («registre tenu en double»). Le Parlement
assure le controle du gouvernement, et inversement. La premiere fonction des
collaborateurs d’un Conseiller fédéral devrait étre, a mon avis, de lui apporter
la contradiction. Certains Conseillers fédéraux choisissaient autrefois a dessein
des collaborateurs personnels issus d’autres partis. Aujourd’hui, les collabo-
rateurs viennent presque toujours du méme parti, ce qui renforce la partialité
partisane et I’idéologisation de la politique.

c) La troisieme dimension: la responsabilité

Je n’ai toutefois pas toujours la possibilité d’obtenir une réponse, une
contradiction. Je ne peux par exemple pas demander aux générations futures
ce qu’elles pensent d’un lieu de dépdt des déchets radioactifs. Je ne peux pas
davantage débattre de la biodiversité avec une araignée d’Amazonie menacée
d’extinction. J’ai pourtant besoin, pour mon travail politique, d’une réponse
de celui qui ne peut pas s’adresser directement a moi. Je dois par conséquent



L’'HOMME POLITIQUE ET LA MARCHANDE DE LEGUMES 203

m’imaginer quelles seraient ses interrogations et y apporter moi-méme une
réponse. Supposons qu’une génération future puisse nous demander ce que
nous avons fait contre le trou de la couche d’ozone. Que lui répondrions-nous ?
Comment justifions-nous 1’argumentation suivante en faveur d’une nouvelle
centrale nucléaire: «Statistiquement, un accident majeur ne se produit que
tous les 3000 ans» ? Imaginons que 1’accident se produise effectivement dans
3000 ans et non demain déja, ce qui est pourtant possible comme nous le
voyons au Japon. Quel droit avons-nous a I’égard de la génération concernée
de penser qu’un accident serait moins grave dans 3000 ans qu’aujourd’hui ?

Ce dialogue intérieur revient a interroger sa propre conscience et a lui
répondre, ¢’est-a-dire a répondre au représentant imaginaire d’une génération
future, d’un juge, d’une Commission d’enquéte parlementaire (CEP), d’un Dieu
que nous nous représentons comme un juge. C’est la troisiéme dimension de
la parole et de la réponse: la responsabilité. C’est le sens de la responsabilité:
interroger sa conscience et pouvoir lui apporter une réponse. La responsabilité
aiguise notre conscience.

5. L’éthique du citoyen

Pour prouver sa these, Weber fait référence au Sermon sur la montagne dont
la mise en ceuvre serait quasiment impossible dans le domaine politique. Cette
argumentation est néanmoins trop rapide, car elle passe sous silence le fait que
le Sermon sur la montagne ne peut pas davantage étre appliqué dans la vie
professionnelle civile ou la sphére privée. La question de sa pertinence en tant
que critere éthique se pose donc non seulement au sujet de la politique, mais
aussi au sujet des relations interpersonnelles telles que nous les rencontrons. 1l
ne faut toutefois pas y voir une résignation. Le Sermon sur la montagne doit au
contraire représenter une référence impérative pour chacun d’entre nous, quel
que soit le lieu ou nous exergons nos talents.

—  «Tu ne tueras point» ne signifie pas seulement s’abstenir de tuer, mais
encore organiser la sécurité¢ des infrastructures ou le systeme de santé
publique de fagon a éviter autant que possible le nombre de déces.

—  «Aime tes ennemis comme toi-méme»: chercher le brin de vérité que
renferme assurément chaque énoncé, méme celui de I’adversaire le plus
acharné.

—  «Tu ne mentiras pas»: cela vaut naturellement en politique comme dans
tout autre domaine.

Nous sommes tous des citoyens. Notre éthique commune consiste a nous
engager en faveur de la communauté. «Ne te demande pas ce que I'Etat
peut faire pour toi mais ce que toi tu peux faire pour I’Etat.» Cette éthique
correspond en substance a I’appel de Gandhi: «Be the change you want to see
in the world» («Sois toi-méme le changement que tu souhaites voir dans le



204 MORITZ LEUENBERGER

monde»). C’est la que réside la croyance profonde vers laquelle notre conduite
privée comme publique doit tendre.

La démocratie demande a chacun de nous de contribuer a fagonner la société :
«Toute personne est responsable d’elle-méme et contribue selon ses forces a
I’accomplissement des tiches de I’Etat et de la société.» C’est ce qu’affirme
la Constitution fédérale suisse. Pour les Lumicres, c’est le citoyen qui donne
forme a I’Etat. 11 ne s’agit pas d’un diktat mais d’un credo: I'étre humain est
un étre social qui s’engage volontiers pour les autres et la communauté. Les
personnes veulent prendre et assumer leurs responsabilités. Cela inclut aussi la
vertu d’accepter de se salir les mains et de ne pas étre paralysé par la crainte de
se tromper ou de connaitre un jour I’échec.

I arrive que cette volonté et ce courage soient paralysés face au spectacle
d’un monde ravagé par la terreur, la misere et les bombes. Le désespoir se répand
et le sentiment d’impuissance gagne nombre d’entre nous. Certains voudraient
renoncer ou, comme Ivan Karamazov dans le roman de Dostoievski, «rendre
a Dieu son billet d’entrée». L’abandon et le refus d’affronter la réalité¢ sont
tellement compréhensibles. Mais celui qui détourne les yeux ne veut pas voir
la vérité désagréable, n’entreprend rien pour y remédier et contribue ainsi a la
solidifier. Le refus d’affronter la réalité peut également conduire au mensonge.

Mais j’observe aussi constamment des personnes qui refusent de détourner
les yeux, qu’elles soient témoins d’un accident dangereux, d’une injustice ou
d’une réglementation inique qu’elles ne parviennent pas a comprendre. Elles
esperent et s’emploient a soutenir leur espérance. Elles relévent les défis qui
se présentent a elles, ne succombent pas au pessimisme sans pour autant
se satisfaire d’un optimisme béat dans le cours des choses. Elles ceuvrent a
entretenir leur espérance et se montrent résolument courageuses. Aucun Etat
ne pourrait exister sur le plan économique ou sur le plan moral sans un tel
engagement. Car si les citoyens n’intervenaient pas, s’ils détournaient les yeux,
ils mentiraient a leur propre conscience. Ces citoyens sont tous des hommes et
des femmes politiques; ils suivent les mémes principes éthiques qu’eux, qu’ils
exercent leurs activités au sein d’un gouvernement ou en vendant des légumes
sur la plaine de Plainpalais.



	L'homme politique et la marchande de légumes de Plainpalais ont-ils la même éthique? : À propos des relations entre éthique et politique selon Max Weber

