Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 183-190

BIBLIOGRAPHIE

JEAN RACINE, Abrégé de ['histoire de Port-Royal, édition établie, présentée et
annotée par Jean Lesaulnier (Sources classiques, 110), Paris, Champion,
2012, 454 p.

L'histoire des Lettres réserve parfois de belles surprises. Et celle-ci n’est pas la
moindre. A 1’été 1742, 43 ans apres la mort de Jean Racine, sortait des presses d’un
libraire inconnu un ouvrage intitulé: 4brégé de I'histoire de Port-Royal par feu M.
Racine, de I'Académie francoise, a Cologne, aux dépens de la Compagnie, un volume
in-12. Mais ce n’était la qu’une premicre partie. La seconde ne devait paraitre qu’en 1767
dans une autre édition, présentant ainsi les deux parties d’aprés une copie du manuscrit
original de Racine. D’ou venait donc ce texte ? Et comment avait-il pu disparaitre aussi
longtemps ? Méme si 'ouvrage fut publié dans I’édition des (Euvres complétes de
Racine faite par Paul Mesnard en 1865-1873, puis par Raymond Picard en 1951-1952, il
n’avait pourtant jamais encore fait I’objet d’une édition critique indépendante. C’est ce
que le spécialiste de Port-Royal et de Racine, Jean Lesaulnier, nous offre aujourd’hui de
maniére exemplaire. Une remarquable introduction tente de dénouer les noeuds de cette
curieuse histoire et de remonter jusqu’a sa rédaction par Racine. Un appareil critique
présente chacun des personnages mentionnés, élucide les événements et les allusions
avec la plus grande minutie et tente ainsi de pénétrer les intentions secrétes qui ont
pouss¢ le neveu de I’abbesse de Port-Royal, au crépuscule de sa vie, faisant retour sur
son passé, au lendemain de la disparition d’Arnauld et de Nicole, a rédiger son 4brégé.
La trame historique de la narration est la suivante: la premiére partie couvre les années
1602 a 1661, de la réforme de Port-Royal et de Maubuisson aux débats théologiques du
Formulaire, la seconde partie poursuit jusqu’aux tourments imposés aux religieuses en
1664-1665. Tout en ne dissimulant aucun des conflits de Port-Royal avec la Compagnie
de Jésus, I'archevéque de Paris et le pouvoir royal, Racine, comme le remarque I’A.,
«par un retournement qui peut sembler étrange, cherche étonnamment non une excuse,
mais un contrepoids a leurs décisions et attitudes» (p. 57). «Si I’dbrégé, dit-il enfin en
conclusion de son introduction, n’a ni la profondeur ni I’étendue des ceuvres d’Arnauld,
de Nicole ou de Pascal, il s’inscrit dans la lignée de nombre de leurs ouvrages, et, qui
plus est, dans la grande entreprise historiographique initiée par Antoine Le Maistre et
Angélique de Saint-Jean, poursuivie et cultivée a I’abbaye de Port-Royal. Le travail
de mémoire des religicuses de Port-Royal et de leurs amis fut vraisemblablement
dominé par le souci de la seule nécessité de collecter et d’accumuler des ‘matériaux’
dont les historiens ultérieurs, du XVII¢ si¢cle jusqu’a aujourd’hui, tireraient bénéfice,
en serviteurs reconnaissants» (p. 62). C’est la en effet tout I'intérét de I’4brégé dont
Philippe Sellier, dans la préface, peut affirmer: «La perfection discréte de cette prose
illustre & merveille I’4me de Port-Royal, son intériorité, sa retenue en méme temps que sa
sensibilité ardente, ce que n’avaient réussi ni les textes, si admirés a leur époque, du Grand
Arnauld ou de Nicole, ni méme ceux de Pascal, trop chargés d’éclairs, trop impérieux.»
De précieux textes complémentaires sont ajoutés en annexe, magnifiquement introduits
et expliqués: variantes raciniennes de I’4brége, additions de Bonaventure Racine et de
I’édition de 1767, documents raciniens destinés a I’ Abrégé, préfaces des deux premieres
éditions, entretiens de Racine et Nicole, une lettre du 4 mars 1698 de Racine @ Mme de
Maintenon, une série de vers composés par Racine pour Arnauld et Port-Royal, lettres
et dispositions testamentaires concernant la mort de Racine et de sa femme et, enfin, un
dossier de papiers de Jean-Baptiste Racine sur son pére et quelques lettres adressées a

Histoire de
la philosophie



184 BIBLIOGRAPHIE

son frére Louis au sujet de I’Abrégé. Un index de tous les noms propres permet de mieux
se situer dans le dédale de toutes les personnes citées.

JEAN BOREL

PuiLippE SELLIER, Port-Royal et la littérature 11 . le siecle de Saint Augustin,
La Rochefoucauld, Mme de Lafavette, Mme de Sévigné, Sacy, Racine,
deuxieme édition augmentée de six études (Champion classiques, série
«Essais»), Paris, Champion, 2012, 610 p.

Sous le titre Port-Roval et la littérature, Philippe Sellier a publié¢ deux livres: le
premier, en 1999, met en lumié¢re ’ampleur du rayonnement de Port-Royal a partir de
la singularité pascalienne, le second, une année plus tard, ¢largit les perspectives en
abordant le rapport entre la littérature et la théologie, la nature du jansénisme et quelques
écrivains majeurs se réclamant de Port-Royal. Rapidement épuisés, le premier fut réédité
en format de poche en 2010, avec douze nouveaux articles (¢f. recension in RThPh 2011/
I1, p.187), et le second fait également aujourd’hui I’objet d’une réimpression, augmentée
de six autres essais: en tout, voila soixante-deux études qui, avec les nombreux
ouvrages de références déja parus, consacrent Philippe Sellier comme 1’un des meilleurs
connaisseurs et interprétes du mouvement de Port-Royal. «ll s’agit d’attirer ’attention,
dit-il, sur un phénoméne exceptionnel: si la théologie a connu en France d’intenses
moments de floraison, comme au XIII¢ siecle, si la littérature y a illustré plusieurs grands
siecles, ces deux expériences ne se sont longuement enrichies I’une I’autre qu’une seule
fois: au XVII¢ siécle, de saint Frangois de Sales a Fénelon» (p. 7). C’est ce qu’il fait
en montrant d’abord comment la défense et I’illustration de la théologie augustinienne
par Port-Royal a contribué a I'épanouissement de la littérature classique frangaise,
et en analysant ensuite les trois chartes fondamentales sur lesquelles le mouvement
réformateur s’est appuyé : la mystique eucharistique, 1’oraison secréte et la mystique de
la cellule. Une autre enquéte, du plus haut intérét, tente de sortir le jansénisme du flou
fantomatique dans lequel des siécles de passions et de déformations hatives ou haineuses
I"ont trop souvent enfermé: en redéfinissant la théologie de I'Augustin de la pleine
maturité face au choc pélagien, il met alors en lumiére le fonds et les motivations réelles
de la condamnation, en 1653, des «Cinq propositions» attribuées a I’Augustinus de
Jansénius paru en 1640. De la I’étendue et la durée de la crise janséniste, avec la pureté de
la résistance incarnée de Port-Royal, dont les héritiers considérent, jusqu’a aujourd’hui,
qu’elle fut et demeure comme un reniement, une trahison de la foi. Quatre essais se
concentrent sur le role que les théologiens de Port-Royal ont joué dans la société de leur
temps et les deux siecles suivants, non seulement par la fameuse traduction de la Bible,
sur laquelle ils ont tant travaillé sur les deux plans grammatical et philologique, et dont
Lemaitre de Sacy fut le principal artisan, mais aussi par celle des Confessions d’ Augustin
et de plusieurs textes patristiques. Parmi les nouveaux textes ajoutés, trois d’entre eux
constituent un chapitre supplémentaire intitulé «Trois themes-clés», soit le platonisme,
le mystere d’Israél et le rapport que I'expérience de ’emprisonnement entretient
avec les lettres. Apres s’étre arrété sur la maniere dont «la théologie augustinienne de
Port-Royal va surélever, exhausser I’élan platonicien vers le souverain bien en «charité»
¢vangélique, et va broder des variations infinies sur la face négative de cet élan, le repli
sur soi» (p. 223), I’A. examine les avis divers et diversement sévéres que les théologiens,
issus ou non de Port-Royal, ont pu avoir sur la question des juifs et du judaisme. Quant
a I'emprisonnement, que tant d’hommes et de femmes, prétres et laics appartenant a
Port-Royal ont connu, il fut le révélateur, dans leurs lettres de captivité, d’une «fermeté
dramatique a ce qu’ils ressentaient comme une épreuve christique» (p. 269). XVII¢ siecle,
siccle d’Augustin. La lecture attentive de La Rochefoucauld, M™ de Sévigné et Racine en



BIBLIOGRAPHIE 185

est la preuve manifeste. L’analyse des grands axes de la pensée de I'évéque d’Hippone a
propos des vertus de I’homme sans la grace donne le seul éclairage convaincant de leurs
ceuvres. «L’osmose entre littérature et théologie, dit I'A., n’a jamais ét¢ aussi profonde que
pendant le siecle de Louis X1V, qui se révele comme ‘le siécle d’or’ pour le rayonnement
d’Augustin en France» (p. 514). Une belle méditation sur le monument de la critique
littéraire en France, le Port-Royal de Sainte-Beuve et un index biblique complet d’Esther
et Athalie de Racine font de cet ouvrage une mine d’informations de premiére main sur la
pensée et I'influence de Port-Royal.

JEAN BOREL

R. BURGGRAEVE, J. HANSEL, M.-A. LESCOURRET, J.-F. REY, J.-M. SALANsKIS (€ds.),
Recherches Levinassiennes (Bibliothéque philosophique de Louvain, 82),
Louvain-La-Neuve/Louvain, Institut Supérieur de Philosophie, Peeters,
2012, 492 p.

R. BURGGRAEVE, J. HANSEL, M.-A. LESCOURRET, J.-F. REY, J.-M. SaLanskis (éds.),
Levinas autrement (Bibliothéque philosophique de Louvain, 83), Louvain-
La-Neuve/Louvain, Institut Supérieur de Philosophie, Peeters, 2012, 464 p.

Que I'étude de la philosophie de Levinas soit en plein essor dans tous les pays
du monde, les trois colloques internationaux, dont les actes sont publiés dans ces deux
volumes, ayant fait intervenir une soixantaine de spécialistes européens, israéliens,
américains et japonais, en sont la preuve éminente. Il s’agit d’abord du colloque Un
siecle avec Levinas. Résonances d'une philosophie organisé par M.-A. Lescourret,
J.Hansel, Sh. Rosenberg, Sh. Wygoda et C. Aslanov a I’Institute of Advanced Studies
de I'Université hébraique de Jérusalem, en janvier 2006; puis du colloque Un siecle
avec Levinas. Levinas et la philosophie frangaise du XX* siécle, organisé a Paris, Ecole
Normale Supérieure, les 27-28 avril 2006, par J.-M. Salanskis et F. Worms. Et, enfin,
Un siécle avec Levinas. Levinas en héritage, colloque tenu a Cluny, les 19-25 juillet
2006, au Conservatoire des Arts et Métiers et Maison de I"Europe, et organisé par J.-F.
Rey, B. Ginistry et M. A. Lescourret. L’intérét et le nombre de ces contributions sont
tellement importants qu’il n’est guere possible de rendre compte de chacune d’elle.
Qu’il nous suffise d’évoquer les orientations générales de ces conférences regroupées
en sept chapitres. Dans les deux premiers, intitulés ‘Problématisations internes’
et Confrontations philosophiques, sont réunies vingt-trois études qui ont trait aux
directions les plus fécondes des Recherches Levinassiennes : la dynamique triangulaire
grammaticale ‘Moi, Vous, II(s)’ et la relation entre la justice et la politique ; 1"état libéral
et I'anti-utopie socio-politique; le dépassement de I'ontologie par I'éthique comme
philosophie premiére, confrontée aux enjeux de la modernité ; I’ambiguité de I"altruisme,
interprété comme «instinct de bienveillance naturelle» et opposé a I’hétéronomie de la
responsabilité de substitution; la voie de I'altérité¢ dans le visage et le temps en tant
que passé immémorial; la relation entre transcendance et immanence dans I'idée de
Uinfini; le rapport entre une ‘justice normale’ et le statut extraordinaire d’une ‘justice
hyperbolique’, telle qu’elle est souvent envisagée par Levinas. On y trouve aussi une
réflexion pertinente sur la relation de Levinas avec la pensée et les Pensées de Pascal qui
"ont constamment nourri. En particulier sur leur divergence concernant le fondement
du droit, force et coutume pour Pascal, responsabilité pour autrui et ‘le tiers’ pour
Levinas; mais aussi sur leur commune mise en cause des prétentions du moi ainsi que
du primat du savoir objectif. Enfin, plusieurs chercheurs se sont concentrés tour a tour
sur le dialogue que Levinas a sans cesse mené avec Platon, Spinoza, Hegel, Husserl,

Philosophie
contemporaine



186 BIBLIOGRAPHIE

Heidegger, Bergson, Bloch, Sartre, Derrida, Koyré, Patocka et Henry. Comme chacun le
sait, il est impossible de comprendre Levinas sans passer par la Bible et les innombrables
commentaires midrashiques et talmudiques auxquels elle a donné lieu. C’est a ces
sources juives, qui ont nécessairement leurs développements et leurs résonances
profondes dans la théologie chrétienne, que le troisiéme chapitre «Traditions juive
et lectures chrétiennes» est consacré: messianisme, prophétisme, élection, idolatrie,
monothéisme sont en effet autant de thémes sur lesquels il y a tout a la fois divergence
et rapprochement, sans qu’il faille en arriver a une ‘christianisation’ de Levinas ou a une
‘Levinassisation” de la théologie chrétienne. N’est-ce pas la déja qu’il s’agit d’exercer
une proximité qui consiste a «aller vers 1’autre, la ou il est véritablement autre, dans
la contradiction radicale de son altérité. L’amour du prochain est-1l autre chose 7» 7
(Cf. Altérité et Transcendance, Montpellier, 1995, p.101).

— Le second volume intitulé Levinas autrement s’ouvre sur une série d’essais qui
abordent la question de I’art et de la littérature chez Levinas. Nest-ce pas en effet chez
Dostoievski qu’il a trouvé la devise de sa philosophie: «coupables, nous sommes tous
coupables...» et chez Rimbaud I’exorde de Totalité et infini: «Nous ne sommes pas au
monde»? Ces références, et le fait que Levinas fut un grand lecteur depuis I’enfance,
offrent aux chercheurs le vaste champ des affinités que Levinas entretenait avec
la littérature en général, avec Celan et Jabés en particulier et, surtout, avec Maurice
Blanchot. Ce n’est pas parce qu’il affirme que «L’interdiction de 1’image est le plus
grand commandement du monothéisme» qu’une réflexion sur I’image soit interdite. Au
contraire, et c¢’est 1’objet de quelques exposés sur la notion cardinale du visage chez
Levinas, sur I'invisibilité et I'irreprésentabilité du divin comme composante essentielle
du visage chez Blanchot. «Sciences humaines et politique» est le second chapitre qui
regroupe de beaux exposés sur les liens de Levinas avec les pensées de Benjamin, Strauss,
Freud, Lévy-Briihl et René Girard. Dans ce contexte revient la faute de Heidegger a
I’égard du nazisme pour montrer que c’est bien ce silence et cette indifférence envers le
crime et les souffrances des victimes qui ont scellé le destin philosophique de Levinas
comme celui de H. Arendt, sans que 1’on puisse négliger leurs positions respectives.
Dans ce contexte aussi, la confrontation avec René Girard est porteuse de sens: 1a ot ce
dernier identifie a I’intérieur du mécanisme de fabrication du bouc émissaire une volonté
d’imputer a ’autre la responsabilité de son malheur, la responsabilité levinassienne se
fait responsabilité ‘pour’ autrui. De méme qu’est contestée par Levinas la réciprocité du
contre-don chez Marcel Mauss par ‘I’oblation inconditionnelle» ot autrui me tient. Un
troisiéme chapitre «Philosophie et histoire de la philosophie» contient plusieurs articles
essentiellement comparatistes : Levinas est ainsi pris en charge dans un face a face avec
Michel Henry, Descartes, Jankélévitch et Tischner. Chacun d’eux exprime a sa maniere
la puissance de renouvellement de la vie philosophique recélée par I’ceuvre de Levinas.
Les diverses réflexions se concentrent sur I'image de la vie qui se dégage de sa pensée,
«comme si ce dernier €tait un auteur impossible & comprendre si I’on ne commence pas
par entendre et assumer un mode d’habitation de la vie humaine dont il est I'interprete
et 'avocat» (p. 253). Que ce soit la vie ordinaire, matérialiste, jouisseuse, trop souvent
oubliée au nom de sa pensée de la transcendance, ou la vie éthique, comme éthique
premiére chez Levinas, présupposant a ce titre une ‘archi-vie’ dont Henry a développé la
formule phénoménologique, ou encore la vie simultanément intellectuelle, humaniste et
sentimentale : vie de la question, de la légitimation, de la souffrance et de la création, vie
du corps enfin. Fait aussi I’objet de fines analyses ce que Levinas a écrit sur le mythe,
le nihilisme et la fécondité. Pour boucler la boucle, quelques études tentent de mettre a
nouveau en lumiére quelques aspects moins connus des sources juives de Levinas, en
particulier certaines de ses exégeses originales du Ta/mud a partir desquelles, en pleine
révolution sexuelle et vogue de la psychanalyse des années 1960, il pouvait affirmer que la
différence sexuelle est secondaire, et qu’elle céde le pas a I’humanité commune a I’homme
et a la femme. Ou comme la notion de ‘temps infini’ dont ’origine est hébraique et qui



BIBLIOGRAPHIE 187

s’oppose aussi bien a I’apeiron, I’indéfini ou I’'indéterminé des Grecs qu’a la temporalité
finie du Dasein. 1l s’agit en effet d’un temps ‘non-indifférent’, dit-il, ot chaque instant
compte, ol aucune souffrance n’est ignorée ou simplement compensée. A la différence
de la synchronie, de la continuité et de la totalité propre au temps de ’ontologie, le temps
infini se distingue par sa diachronie, sa discontinuité et son altérité.Les derniers articles
évoquent d’autres sources juives, essentielles pour Levinas mais inconnues du public,
comme celles du Gaon de Vilna, Rabbi Hayyim de Volozine, Rabbi Israél Salanter, figure
de proue du Moussar. La plupart des contributions sont dotées d’une bibliographie ad hoc
pour renvoyer le lecteur intéressé a des travaux importants sur le méme sujet.

JEAN BOREL

PieRRE AUBERT, Nicolas Berdiaeff. Une approche autobiographique et
anthropologique (Théologies), Paris, Cerf, 2011, 235 p.

La grande ceuvre philosophique et spirituelle de Berdiaeft (1874-1948) méritait
une nouvelle présentation en frangais, les travaux d’Eugene Porret, Olivier Clément
et Laurent Gagnebin ¢tant anciens. Venant d’un théologien en activité pastorale a
Geneve, passionné par la spiriritualité, ce livre est le bienvenu. L’A. a suivi une méthode
originale: aprés avoir reparcouru les écrits autobiographiques de Berdiaeff, ce qui
permet d’entrevoir le lien intime entre la vie et I’ceuvre du philosophe de Clamart, il se
concentre sur son anthropologie chrétienne. La question critique sous-jacente est celle
de la possibilité d’une philosophie chrétienne. Plutdt que de s’attacher a des questions
trop théoriques, I’A. s’efforce surtout de montrer I’importance et la pertinence d’une
telle anthropologie chrétienne, avec son accent sur la dignité de la personne, pour les
questionnements d’aujourd’hui, sans nier que certaines problématiques du philosophe
russe portent la date de leur élaboration: ainsi, le théme de "autorité aurait sans doute
besoin d’un autre traitement de nos jours, mais Berdiaeft avait en vue les dangers de
I"autoritarisme et du totalitarisme. Cet ouvrage se lit agréablement et est a la fois une
contribution a la mémoire quelque peu effacée de Berdiaeff et aux débats éthiques et
spirituels contemporains.

DEenNis MULLER

TruTZ RENDTORFF, Ethik. Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer
ethischen Theologie, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2011, 3. durchgesehene
Aufgabe, herausgegeben von Rainer Anselm und Stephan Schleissing,
XXII et 597 p.

Désormais disponible en un seul volume, par la contingence d’un changement de
maison d’édition, |’ Ethique de Rendrorff (né en 1935) s’ impose comme une geuvre majeure
de I’éthique théologique germanophone de ces 30 dernieres années. Ce volume imposant
devrait étre ’occasion d’une connaissance et d’une délibération plus intensives d’un
ouvrage a la fois trés construit du point de vue systématique et assez pointu touchant
I’éthique appliquée. Nous ne rendons pas compte ici de I'ensemble de cette éthique
monumentale, mais nous contentons de la situer en fonction de la nouvelle introduction
proposée a cette troisiéme édition. Cette introduction due a Rainer Anselm (un des
meilleurs spécialistes de la pensée de Rendtorff) et & Stephan Schleissing est breve, mais
va a P'essentiel. Elle situe Iéthique dans le parcours global de Iauteur, encore assez peu
connu en terres francophones. D’abord, Anselm et Schleissing relevent I'originalité

Théologie
contemporaine



188 BIBLIOGRAPHIE

systématique du projet: I’éthique se veut ici «théologie éthique» et non pas éthique
théologique, parce que la conception méme de I’éthique comme réflexivité au sujet de la
conduite de la vie tient lieu de «contexte de découverte» a une théologie auto-éclairée. Ce
n’est donc pas seulement «un classique de la théologie libérale» moderne, mais une
transformation de I'intérieur de la théologie par I’éthique. On voit bien, entre parenthéses,
le lien avec I’héritage philosophique et culturel de Friedrich Schleiermacher, ou I’éthique
fonctionne comme science premiére de toute la philosophie et, d’une certaine maniére,
aussi de la théologie elle-méme. Le projet rendtorffien a dés lors deux caractéristiques : non
content de tisser des liens et de tenter des recoupements entre la culture moderne et
I’histoire du christianisme en sa version protestante, il s’efforce aussi, de maniére plus
ciblée, de relier la tradition théologique réformée et les structures sociales de la République
d’Allemagne. On voit les avantages mais aussi le handicap de ce double pari: moderne, le
projet peut sembler hyperlibéral; allemand et réformé, il peut apparaitre comme local,
voire provincial. Mais autant le premier objectif rejoint I'idée troeltschienne dynamique de
«synthese culturelle européenne», autant le second a le mérite d’assumer les conditions de
sa propre contextualisation. Nous sommes donc invités a procéder de maniere analogue,
sans servilité et a nos propres risques. Raison pour laquelle, sans doute, le projet éthique ici
développé n’a guere d’imitateurs : sa singularité irréductible appelle, de la part du lecteur,
une contextualisation spécifique, avec, en commun, une méme visée de rationalité et donc
aussi d’universalité. Avec, a la clef, un défi gigantesque, en vérité trés ambitieux, de voir
son propre présent comme la Fortschreibung du christianisme (XI). L' introduction procéde
a un enchainement presque sans coup férir entre ce lien structurel de la théologie éthique
et du présent (Gegenwart), aussitot noté comme contingent — les exemples datent des
années 80 du siécle dernier ! — et la cohérence originaire du projet théologique
rendtorffien. Déja en 1968 (I’auteur avait donc 33 ans), Rendtorff lie de maniére
irréfragable le concept de christianisme avec le processus de I’émancipation moderne
(XII). Un des articles les plus décisifs de Rendtorff, dés 1965, soit seulement quatre ans
apres sa collaboration au recueil programmatique Offenbarung als Geschichte piloté par
et avec Wolfhart Pannenberg, avait développé I'histoire des traditions du christianisme
comme un processus historique indépassable. Le protestantisme implique cette
imbrication de [’histoire, de la culture et du christianisme lui-méme comme
auto-déploiement de la liberté. Il y a donc un lien entre la théorie du christianisme
comme manifestation de la signification interdisciplinaire et scientifique du présent et la
définition de 1'éthique comme théorie réflexive de la conduite de la vie. Les auteurs de
I’introduction soulignent cette intrication du christianisme et de la conduite de la vie
mais précisent qu’il ne s’agit aucunement d’une «réduction ou d’un rétrécissement
subjectiviste» (subjektivistische Engfiihrung) (X1V): la conduite de la vie est comprise
d’entrée de jeu comme socialisée: la vie individuelle possede une socialité constitutive,
qui est indiquée par le fait que la vie est donnée (Gegebensein des Lebens). Anselm et
Schleissing montrent alors comment Rendtorff se démarque du luthéranisme statique
des ordres de la création aussi bien que de la théologie barthhienne de I’alliance : socialité
et création vont de pair, mais sans jamais renoncer a une interaction dynamique qui, du
coup, renonce & I’optimisme rationaliste des Lumiéres et d’une certaine tendance de la
théologie libérale. Avec Troeltsch mais aussi avec Bonhoeffer, I’historicité et la
structuralité des données créationnelles sont ainsi bien articulées. Beaucoup se joue dans
le concept médiateur de vie (XVI), qui, avec sa triplicité structurelle (contingence,
action, réflexion), va au-dela de la simple conduite de la vie, puisqu’elle lui sert en
quelque sorte d’assise. D’ou la trés intéressante notation qui apparait ici de la part des
deux commentateurs de Rendtorff: le concept de vie, en éthique, est paralléle a celui
d’histoire des traditions dans la compréhension de la théologie. Le pas suivant accompli
par Anselm et Schleissing concerne I'interprétation de ce parallélisme a la lumiére de la
notion de congruence des temps (Gleichzeitigkeit), interprétation qui signale la grande
proximité de la théorie théologique rendtorffienne avec la vision pannenbergienne de la
structure anticipatrice du réel. Les auteurs de I'introduction remontent au débat de



BIBLIOGRAPHIE 189

Rendtorff avec Luhmann et Habermas, en 1975, dans Gesellschaft ohne Religion ? Le
danger existait, chez Luhmann, de dissoudre ’individu dans le systéme; or, selon
Rendtorf, la religion permet seule de surmonter la tension entre ’individu — défendu par
Habermas — et le systeme, dans la mesure ou la contemporanéité de I’antécédence de la
vie, du don de la vie et de la réflexivité (comme dira I’ Ethik) est rendue possible par la
perspective du Royaume de Dieu comme motif de la liberté. Le Royaume de Dieu oblige
a distinguer ce qu’est I’homme de ce qu’il peut devenir et a créer ainsi une dialectique
libératrice. La liberté¢ de I'individu accede au rang non seulement de finalité
(Zielvorstellung) mais également de justification (Rechtfertigungsinstanz) de son rapport
au temps (XVII). On pourrait dire que la liberté est I’anticipation éthique du Royaume
(¢f- XVIII, ou la structure proleptique est clairement mentionnée). Rendtorff noue ainsi
la gerbe entre le sentiment absolu de dépendance hérité de Schleiermacher et la structure
historico-eschatologique de la liberté: non seulement la tension entre individu et
socialité, mais celle entre liberté et histoire doivent étre pensées a partir de la dialectique
de D'institution et de la contingence (XVIII). Le rapport & I’institution et a I’histoire
demeure de part en part contingent et relatif, de par la tension eschatologique constitutive
rendue possible par I’absoluité de I’eschaton: on retrouve ainsi, par dela le programme
d’Offenbarung als Geschichte, la structure de base de la réflexion articulée naguere par
Troeltsch, qui demeure ici la référence constante de Rendtorft, faisant la transition entre
Schleiermacher et le groupe de Pannenberg. L’introduction releve ensuite la structure
implicitement trinitaire de la ternarité rendtorffienne : la précédence de la vie, le don actif
de la vie et la réflexivité reproduisent, sous les conditions de la modernité, les moments
constitutifs de la pensée trinitaire, qu’on retrouve également dans la distinction technique
entre 1’éthique du commandement (¢f. Barth), I'éthique de la responsabilité (cf.
Bonhoeffer) et la méta-éthique (XIX). D un autre ¢6té, le caractére formel et processuel
de la théorie théologique, typique de la théologie éthique, conduit Rendtorft a se
démarquer de son maitre Heinz-Dietrich Wendland (dont I’Ethique du Nouveau
Testament a été traduite en 1972 chez Labor et Fides): I’éthique sociale n’est pas portée,
comme chez ce dernier, par une rechristianisation de 1’éthique séculiere, mais par une
reconnaissance de la pluralité constitutive des propositions éthiques dans le contexte d’une
société ouverte (XIX). Les auteurs soulignent enfin que le caractére méthodologique des
concrétisations éthiques proposées par Rendtorff dans I’ensemble de son éthique tend a
transcender les limitations inhérentes de toute éthique appliquée, vite dépassée par
I’évolution incessante des problématiques. En allemand, il faut surtout signaler la
discussion de Rendtorff dans ses liens avec Barth, par Stefan Holtmann, Karl Barih als
Theologe der Neuzeit. Studien zur kritischen Deutung seiner Theologie, Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2007 (voir la recension parue dans la RThPh 2009/111, p.
303-304). On attend impatiemment une présentation et une discussion pour le lecteur
francophone, qui tiendraient compte de I’originalité a la fois culturelle et théologique de
Rendtorff. Mais pour cela, il faudra des chercheurs capables de «penser entre les langues»
(selon une formule de Heinz Wismann) et méme de transiter avec élégance de ['une a
I"autre: I"allemand de Rendtorff est a la fois sec et altier, sa pensée assez inhabituelle pour
le lecteur trop peu au fait des subtilités des traditions de pensée troeltschiennes et libérales.

DENts MULLER

YANN REDALIE, La deuxiéme épitre aux Thessaloniciens (Commentaire du
Nouveau Testament [Xc, deuxiéme série), Genéve, Labor et Fides, Geneve,
2011, 184 p.

Ce commentaire remplace celui de Charles Masson paru dans la méme collection,
chez Delachaux et Niestlé, en 1957. A I’époque, Charles Masson n’avait pu tenir

Sciences
bibliques



190 BIBLIOGRAPHIE

compte de la parution presque simultanée du gros volume de B. Rigaux, Les épitres
aux Thessaloniciens, Paris et Gembloux, 1956. Depuis lors un seul commentaire
universitaire des épitres aux Thessaloniciens a paru en frangais, celui de Simon Légasse,
Lectio Divina, Commentaires 7, Cerf, Paris, 1999. Yann Redalié est professeur de
Nouveau Testament a la Faculté vaudoise de théologie protestante de Rome. Il est connu
pour son ouvrage Paul aprés Paul, paru chez Labor et Fides en 1994. Le commentaire
proprement dit est précédé comme il se doit par une introduction et une bibliographie
(p. 11-43). Que faire avec cette lettre étonnante caractérisée a la fois par un scénario
apocalyptique étrange et par ’affirmation de la valeur du travail quotidien? Y. Redadié
passe assez rapidement sur la question d’une analyse rhétorique de la lettre (cf. tableau,
p. 15), dont il n’entend pas faire la clef de compréhension de I’épitre. L’histoire de la
recherche initiée au XIX¢ s. montre a quel point cette derniere s’est focalisée sur la
question de ’auteur. 2 Th, lettre paulinienne «authentique» ou non ? La comparaison
entre les deux épitres aux Thessaloniciens n’a pas conduit les chercheurs a I’'unanimité.
Si 2 Th est authentique, on peut considérer que la situation a changé entre 1 Thet 2 Th ou
que les destinataires sont différents. Certains estiment méme qu’il convient d’inverser
I’ordre canonique des deux écrits. Si 2 Th est «inauthentique», plus exactement
deutéropaulinienne, il convient de remarquer a quel point celle-ci «imite» 1 Th. Tout
en apportant sa contribution spécifique. Quel est alors 1’intention de ce nouvel écrit?
S’agit-il de remplacer ou de prolonger 1 Th? Dans ce dernier cas, 2 Th «est un document
de I’histoire de la réception de Paul... et prétend étre la juste interprétation» de 1 Th
(p. 25). Cette hypothése du prolongement est en quelque celle de Y. Radalié, sauf que
celui-ci la modifie au travers de la catégorie de la «relecture.». L’idée de relecture est
centrale dans le présent commentaire. Si ce modele trouve sa source chez Genette,
il a été appliqué a I’exégése par A. Dettwiler, I. Zumstein et D. Marguerat (voir les
références, p. 28). 1l a I'avantage de relativiser les questions historiques sur 1’auteur
et les circonstances qu’il a rencontrées Un texte, en I"occurrence 1 Th, convoque a la
mémoire un autre texte. Cette relecture a lieu en fonction d’une évolution interne de la
tradition et des changements de situation historique. 2 Th ne se propose pas de remplacer
ou de corriger 1 Th, mais de relire, le recadrer 1 Th. Trois thémes, tous déja présents dans
1 Th, sont élaborés: les persécutions, I’eschatologie et les comportement désordonnés.
Il ne s’agit pas, pour ’exégete, de séparer des éléments d’imitation formelle et des
enseignements spécifiques, mais de considérer «une réelle reprise de themes et de motifs
qui sont approfondis et réorientés» (p. 29). Ainsi la question de ’identité de ’auteur
de 2 Th n’a plus la méme acuité que dans la recherche historico-critique traditionnelle,
méme si Y. Redalié penche pour une perspective pseudépigraphique. Le déroulement du
commentaire lui-méme s’affirme en pleine cohérence avec le projet explicité ci-dessus.
Chaque péricope regoit un commentaire divisé en «analyse» et en «explication», ainsi
que le prévoit le projet éditorial du CNT. La plupart du temps, I’analyse aussi bien
que ’explication trouvent leur conclusion dans un paragraphe intitulé «relecture». Par
exemple, la premiére section importante de 2 Th est représentée par I’action de grace
(1, 3-12). La partie «analyse» se conclut par un paragraphe «relecture». Le méme souci
de la «relecturexest souligné dans les six excursus du commentaire: 1) Christologie
(p- 79); 2) A quand le jour du Seigneur? (p. 95); 3) I’Homme de I'impiété comme
Antichrist (p. 106); 4) le Katechon (p. 120); 5) la référence a la tradition (p. 133); 6)
les désordonnés et ’enseignement apocalyptique de 2, 2 (p. 159). Y. Redalié insiste 2
plusieurs reprises sur la préoccupation pastorale de 2 Th dans le sens ou les lecteurs
de I’épitre sont appelés a s’investir dans le présent, précisément parce que celui-ci est
marqué par un horizon eschatologique prononcé. La relecture de 1 Th par 2 Th invite
alors le lecteur réel du XXI¢s. a opérer sa propre relecture en quelque sorte.

Eric DuBuIs



	Bibliographie

