Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 2

Artikel: Redondances : Paul Ricceur et ses sutures théologico-politiques
Autor: Indermuhle, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P.159-172

REDONDANCES. PAUL RIC(EUR
ET SES SUTURES THEOLOGICO-POLITIQUES'

CHRISTIAN INDERMUHLE

Résume

Paul Riceur construit la philosophie comme une hétérotopie, en la
soumettant a l'ordre, juridique et theéologique, d’un «aveu». En soustrayant la
pensée a la compétence premiere de la philosophie pour l'accorder a l'ordre
d’un récit, Ricoeur fait de [’exercice de la philosophie une «empirique de la
volonté serve». Ce primat donné a un ordre de médiation, par le biais d'un récit,
dépouille ainsi la philosophie de toute tache inaugurale. Dans ses Valences of
the Dialectic, le philosophe américain Jameson est revenu de fagon critique
sur ce montage, soulignant le paradoxe qui oblige Riceeur a dter la pensée du
temps des taches premieres de la phénoménologie. Cet article vise a en exposer
les conséquences (notamment le basculement vers une herméneutique), pour
interroger les effets théologico-politiques de ce vaste projet.

Avril est le plus cruel des mots, il engendre

Des lilas qui jaillissent de la terre morte, il méle
Meémoire et desir; il réveille

Par ses pluies de printemps les racines inertes.

Thomas S. Erior, «L’enterrement des morts»,
in: La terre vaine, trad. P. Leyris, modifi¢e

Entre Ricceur et le christianisme européen se configure un rapport complexe,
tout au long d’une vie d’écriture, d’enseignements et d’engagements. Ce
rapport détermine de maniére relativement cohérente ’exercice méme de
sa philosophie: je souligne ici une «cohérence» toute «relative», parce que
Ricceur lui-méme, par un effet de retour sur sa propre pratique, évoque une
«situation schizoide»? a laquelle il va s’agir, bien évidemment, non seulement
de faire droit mais aussi de réfléchir.

" Une premiére version de ce texte fut prononcée lors d’une conférence a la
Ewha Women’s University de Séoul: j’en profite ici pour remercier le professeur
Yang Myung-Su de son invitation généreuse, Han Hyung-Mo, I'infatigable passeur de
frontiéres, pour ses encouragements permanents, et tous les auditeurs qui ont enrichi la
discussion par leurs commentaires.

* P. Ric&eur, Vivant jusqu’a la mort, suivi de Fragments, Paris, Seuil, 2007, p. 108.



160 CHRISTIAN INDERMUHLE

On connait la défiance de Ricceur a I’égard de ’appellation «philosophe
chrétien»’ a laquelle il préfere celle, plus difficile, d’une schize entre un «profes-
sionnel de la philosophie» et un «chrétien d’expression philosophique» *. Cette
nomination double induit la construction d’un rapport, et ce rapport, puisqu’il
annonce un nceud difficile ou un probleme, pour bien le comprendre, ne doit
pas simplement étre neutralisé sous la séparation d’ordres différenciés qui
autonomiseraient dans des spheres spécifiques quelque chose comme une
«croyance», puis une «€laboration réflexive» et enfin un «engagement». Pour
le dire autrement, ce rapport est loin de s’articuler simplement entre un ordre
de conviction d’une part et une opération critique d’autre part, qui trouveraient
dans leur séparation méme le paradoxe d’une sorte de synthése provisoire
et pratique, se résolvant sous la forme d’un engagement social et politique.
Plus brutalement: la philosophie de Ricceur n’est pas étanche a son christia-
nisme — ses textes en sont méme «I’hymne» dont ils redisent a leur maniere la
«logique»°. Mais comment coulent ces canaux d’irrigation, et quel type d’eau
charrient-ils : cela reste encore a explorer.

1. L’hétérotopie philosophique

C’est dans La symbolique du mal que Ricceur expose de la maniere a mon
avis la plus claire et la plus tendue la fagon dont ce rapport (ou cette infil-
tration) se construit. La philosophie chez Ricceur est prise dans une chaine: elle
n’envisage sa propre «pensée» ni comme création ou invention, ni comme trans-
formation ou révolution, pas plus que comme destruction ou déconstruction. Sa
pensée est «une empirique de la volonté serve»®. La philosophie n’est jamais
qu’en position d’autonomie relative, elle ne dispose pas de ressources propres
qu’elle pourrait se permettre d’«inventer» ’.

La philosophie «reprend» dans son régime la «répétition» d’un «aveu»
venu d’une «conscience religieuse»®. «La phénoménologie est une répétition
en imagination et en sympathie», qui «“ressent” sur un mode neutralis¢, sur le

3 Ibid., p. 107.

* Ibid.

5 Sur la «logique de I'hymne», ¢f. P. Rickur, La mémoire, [ histoire, ['oubli, Paris,
Seuil, 2000.

¢ P. RIC®UR, Philosophie de la volonté, t. 11 : Finitude et culpabilité, t. 11: La symbo-
ligue du mal, Paris, Aubier Montaigne, 1960, p. 332.

7 Cf. également P. RicEur, «Le symbole donne a penser», Esprit 27/7-8, 1959,
p.60-76, dont il vaut la peine de citer ici la fin du tres célébre deuxiéme paragraphe:
«Au contraire des philosophies du point de départ, une méditation sur les symboles part
du plein du langage et du sens toujours déja l1a; elle part du milieu du langage qui a déja
eu lieu et ot tout a déja été dit d’une certaine fagon; elle veut étre la pensée avec toutes
ses présuppositions. Pour elle la premiére tiche n’est pas de commencer, mais, du milieu
de la parole, de se ressouvenir.»

¥ P. Rickur, La symbolique du mal, op. cit., p. 11.



REDONDANCES 161

mode du comme si» «les motivations et les intentions» «de I’dme croyante»
adoptées «par provision» par le philosophe®.

II est important de noter ici que la conscience «religieuse» n’est pas un
puits, une ressource, un fondement, un élan, une vitalité, une affirmation
originaire — blocs métaphoriques qui permettraient de considérer ’exercice de
la philosophie sous |’auspice solaire d’une innervation vitale, d’une solidité
fondatrice, d’un abreuvement, d’une nourriture. Le conduit qui lie philosophie
et religion est lui-méme hésitant, arraché: c’est un aveu. Ce qui noue chez
Ricceur religion et philosophie — malgré ['une, malgré ['autre — oriente la
philosophie vers une tache fragile et spéculaire. L'universel qu’elle vise est
tout entier vissé a de I’arbitraire, dont elle ne peut, par un vigoureux travail,
simplement se débarrasser. C’est en effet «a partir de cette contingence et de
cette étroitesse d’une culture qui a rencontré tels symboles et non tels autres»
que «la philosophie tiche, par réflexion et spéculation, de découvrir la ratio-
nalité¢ de son fondement»'°. La nature méme du fond théologique de la philo-
sophie ricceurienne place celle-ci comme un funambule sur un abime: elle lui
interdit de considérer son élaboration rationnelle comme une construction — elle
ne peut étre que d’ordre analytique. L’horizon qu’elle se pose est tautologique,
puisque partant du «plein» d’un langage, elle s’en dégage pour y rester collé:
«Seule une philosophie d’abord nourrie au plein du langage peut ensuite étre
indifférente aux acces de sa problématique et aux conditions de son exercice
et demeurer constamment soucieuse de thématiser la structure universelle et
rationnelle de son adhésion» ',

Cette maniere de constituer I’espace de la philosophie est a ce point déter-
minée par les coordonnées mémes de son élaboration — par ses coordonnées
européennes et chrétiennes — que son articulation elle-méme ne peut étre
simplement rationnelle: Ricceur est ici forcé de la poser sous la forme d’un
«pari». Or si ce pari est affirmé avec une force qui n’est pas sans violence
exclusive («Seul peut s’irriter contre ce mode de pensée celui qui estime
que la philosophie, pour commencer de soi, doit étre une philosophie sans
présuppositions. Une philosophie qui part du plein langage est une philosophie
avec présupposition» ', elle ressemble aussi @ un numéro de funambulisme
dont la corde tremble étrangement ou a celui d’un jongleur dont le public, au
moment ou les assiettes sont jetées, ferme un instant les yeux: «[L’Jhonnéteté
[de cette philosophie] est d’expliciter ses présuppositions, de les énoncer comme
croyance, d’élaborer la croyance en pari et de tenter de récupérer son pari en
compréhension» *. La conclusion volontariste laisse un bruit de vaisselle brisée.
Elle n’est pas étrangére aux tensions et aux contradictions, si riches et fructueuses
soient-clles, qu’un lecteur attentif ne peut manquer de voir dans chacun des

* Ibid., p. 25.

" Ibid., p. 330.
" Ibid.

12 Ibid

B Ibid.



162 CHRISTIAN INDERMUHLE

textes écrits par Ricceur. Ce qui les unit doit se penser sous le mode d’une note
d’orientation, voire d’une idée kantienne, ce sur quoi je vais également revenir.

De la croyance vers le savoir, et non I’inverse : «Une philosophie amorcée
par le symbole procede [...] selon un schéma essentiellement anselmien: elle
trouve I’homme d¢ja installé a titre préliminaire a I’intérieur de son fondement ;
cette insertion peut paraitre contingente et €troite: pourquoi des symboles ?
pourquoti tels symboles ? mais a partir de cette contingence et de cette étroi-
tesse d’une culture qui a rencontré tels symboles et non tels autres, la philo-
sophie tache, par réflexion et spéculation, de découvrir la rationalité¢ de son
fondement.» '* La philosophie, portée par un «aveu», passant par un «pari»,
traversée par un «souci», ne pense pas: elle thématise. La pensée, elle, est
déja donnée en amont, «au plein du langage», dans un «récit». En effet, ce que
Ricceur pose comme régime premier en le plagant sous I’ordre d’une croyance
obéit déja, et de maniére composée, a une certaine réflexivité: on sait non
seulement que pour Ricceur le «symbole» lui-méme «donne a penser», mais
le religieux aussi est en soi instructeur d’une certaine maniére de réflexion. Le
religieux n’est pas étroitement une «expérience» qui arriverait a ’homme, c’est
I’homme lui-méme qui serait «une expérience» du religieux: la philosophie
non seulement prend acte de cette expérience, mais doit y faire droit, car «la
tache du philosophe guidé par le symbole serait de rompre I’enceinte enchantée
de la conscience de soi, de briser le privilege de la réflexion» . «Une philo-
sophie instruite par les symboles a pour tache une transformation qualitative de
la conscience réflexive. Tout symbole en effet est finalement une hiérophanie,
une manifestation de ’homme au sacré [...]. C’est donc finalement comme
index de la situation de I’homme au cceur de 1’étre dans lequel il se meut, existe
et veut, que le symbole nous parle.» '

Ainsi, pour Ricceur, rien n’est inaugural dans la philosophie: elle est
déterminée par du symbole, symbole qu’il faut a la fois poser comme mythe
et comme récit. Le récit est ici si inaugural qu’il incorpore ce que la phéno-
ménologie avait exposé¢ comme sa tiche premiere, a savoir de penser comme
telle la question du temps. Or on connait I’exposition célebre de Temps et récit
qui permet a Ricceur d’affirmer que c’est le récit lui-méme qui incrémente
dans le lecteur la perception du temps: «Je vois dans les intrigues que nous
inventons le moyen privilégié par lequel nous re-configurons notre expérience
temporelle confuse, informe et, & la limite, muette. [...] C’est dans la capacité
de la fiction de re-figurer cette expérience temporelle en proie aux apories de la
spéculation philosophique que réside la fonction référentielle de Iintrigue». '’
La philosophie n’est inaugurale que de maniére aporétique, mais cette aporie
n’est posée que selon un mode qui est lui-méme autoréférence.

' Ihid.

5 Ibid., p. 331.

1o 1bid.

7 P.Ric&ur, Temps et récit, t. 1: Lintrigue et le récit historique, Paris, Seuil, 1983,
p. 12.



REDONDANCES 163

Dans un article refondu pour la publication en 2009 de Valences of the
Dialectic, Fredric Jameson souligne |’opération par laquelle Ricceur prive ainsi
dés ’origine la philosophie de tout lieu propre en lui retirant la possibilité
de penser selon son mode la question du temps — elle est toujours tributaire
de la fagon dont le temps est donné par les récits: 1’«affirmation de Ricceur
selon laquelle il ne peut y avoir de pure phénoménologie du temps» '%, insiste
Jameson, «revient en réalité a [exprimer] une sentence de mort a ’égard de la
philosophie elle-méme. Celle-ci ne peut, nous assure cette affirmation, traiter le
temps selon ses propres termes. Elle doit avoir recours a des ressources extra-
philosophiques pour rendre justice au temps. La philosophie (ici identifiée
avec la phénoménologie) ne peut jamais étre une discipline autonome.» '’
Jameson rapporte cette aporie a une aporie fondatrice de la phénoméno-
logie, présente chez Husserl lui-méme: la phénoménologie se fonde par une
opération paradoxale qui fait reposer son autorité€ sur la destruction de celle-ci,
mobilisant «une consternation initiale a 1’égard du vide de la philosophie,
de son insuffisance, de son mouvement auto—suppresseur»w, consternation
qui s’affirme «au moment précis ou la phénoménologie se voit donner ce
qui semble étre un point de départ pour sa propre construction en tant que
philosophie avant toute autre chose»?'. Ce n’est pas simplement la question
du temps que Ricceur soustrait & une compétence proprement philosophique,
c’est la pensée elle-méme. L’expression célebre selon laquelle «le symbole
donne a penser» n’est pleinement intelligible que si I’on pense ce don dans sa
totalité : le symbole n’a pas besoin d’autre chose qui viendrait «redonner» ce
don. C’est le symbole qui a le «pouvoir de susciter, d’éclairer, d’ordonner» *,
et la philosophie ne vient pas en tirer le sens: elle est, comme on I’a souligné,
«instruite» par lui.

Pourtant, I’opération que Jameson isole met en scéne moins un paradoxe,
une aporie ou méme une faiblesse, qu’une opération de pouvoir. Car la philo-
sophie s’affirme ainsi autoritairement et souverainement dans sa soustraction,
sa mise en position tierce. Il s’agit ici de compliquer ce que j’ai exposé tout a
I’heure, qui visserait simplement la philosophie au régime judiciaire et théolo-
gique d’un aveu. Ce qui est curieux pour Jameson a |’égard de Riceeur, et qui
d’une certaine fagon lui permet d’entretenir un rapport si libre avec lui, c’est
que Ricceur est pour lui un philosophe conservateur tributaire d’une certaine
mythologie — ou, pour reprendre le point d”Althusser souligné par Jameson, de
I’«humanisme» comme «idéologie» >. «Ricceur est clairement un philosophe
traditionnel, qui porte un intérét profond pour la discipline philosophique en

" F. JAMESON, Valences of the Dialectic, London / New York, Vetso, 2009, p. 482
(¢’est nous qui traduisons les citations qui suivent).
Y Ihid., p. 483.
“ Ibid.
et Ihid,
2 P. RICEUR, La symbolique du mal, op. cit., p. 330.
F. JaMESON, Valences of the Dialectic, op. cit., p. 483.

23



164 CHRISTIAN INDERMUHLE

tant que telle — j’énumere plusieurs signes de cette affiliation: I’attrait pour
1I’éthique, le refus systématique de toute position qui pourrait étre classée sous
la banniere du poststructuralisme, le silence sous lequel sont passées toutes les
discussions marxistes portant sur les mémes enjeux et enfin la confiance portée
dans la tradition philosophique elle-méme (avec des solutions fondamentales
empruntées a Platon et a Aristote), comme si cette tradition n’était pas elle-méme
quelque chose d’historiquement construit.» ** C’est ce dernier point qui est sans
doute le plus fondamental pour comprendre la maniére qu’a Jameson de lire
Ricceur, comme si ce dernier était un auteur de science-fiction, riche de schémas
intellectuels et de questions a piller. C’est parce qu’il pense qu’on peut €laborer
pour son propre temps des solutions philosophiques fondamentales a partir des
Grecs que Ricceur, pour Jameson, plonge vers les spheres de |’outre-temps.
Pour montrer le point marqué par Jameson, il ne s’agit pas simplement de
rappeler ici, par exemple, la constitution anhistorique et pourtant «racinée»
du «récit» a partir d’Aristote et surtout ’aventureuse proposition fondatrice
de la «triple mimésis» qui lui est liée®: pour Ricceur, «la philosophie est
grecque de naissance» 2. Etrange assertion puisque les Grecs, eux, n’avouent
rien et n’ont pas besoin de partir du «plein du langage» ni de transformer
une «croyance» en «pari». «Notre philosophie est grecque de naissance. Son
intention et sa prétention d’universalité sont situées ; le philosophe ne parle pas
de nulle part, mais du fond de sa mémoire grecque, d’ou s’¢leéve la question: [#i
to on;]qu’est-ce que I’étre ? Cette question, qui d’abord sonne grec, englobe
toutes les questions ultérieures, y compris celles de I’existence et de la raison,
y compris par conséquent celle de la finitude et de la faute.»?” Tributaire d’un
aveu puis d’un pari, la philosophie embarque également avec elle I’entier
scolaire de sa tradition située, elle parle grec et ses questions sonnent grec. Elle
file son héritage et ne peut, la encore, s ouvrir a des nouveautés que lorsque
I’humanité aura réalisé I’intégration de toutes les cultures. On comprend, sous
cet angle, I’angoisse devant une colonisation hégémonique par une totalisation
christianisante dont les lecteurs soupgonneux et inquiets de Ricceur sont pris **.

* Ibid., p. 485.

2 C’est Riceceur qui signale la dimension «aventureuse» de sa formulation, en
proposant la triple mimésis non sous un mode analytique, mais a nouveau sous le mode
d’un «pari» qu’il appelle, a cette occasion, un «jeu sérieux». Cf. P. Ric&ur, Temps et
récit I, op. cit.,p. 106.

% P, Ric®URr, La symbolique du mal, op. cit., p. 26. Outre la lecture de Jameson, cf.,
sur la question de I’assignement grec de la philosophie, le beau texte de Y. SuGIMURA
qui reléve et déplie le désarroi que lui suggere cette affirmation: «Du mal au pardon:
derniers débats entre Ricceur et Derrida», in: B. CLiment (éd.), L’homme capable.
Autour de Paul Riceeur, Paris, Rue Descartes 53 bis, 2000, p. 131-139.

27 Ibid.

2 A. Bapiou, «Le sujet supposé chrétien de Paul Riceeur. A propos de La mémoire,
Ihistoire, I'oubli», Elucidation 6-7, p. 19-23, et J. HiLLis MiLLER, «Butsre Things as We
Think They Are ? Review of Paul Ricceur’s Temps et récit, t. 111 Le temps raconté and
Time and Narrative, Vol. 2», TLS 4410 (9-15 Octobre 1987), p. 1104 sq.



REDONDANCES 165

Effag¢ant ce point d’un coup de chiffon, Jameson adopte une autre stratégie
de lecture: il s’agit d’abord pour lui d’opérer un «schisme» pour accepter un
«dialogue». Mais ce dialogue est précédé par une «réponse» qui en configure
radicalement le statut: «on doit [...] exposer la réplique la plus puissante et
la plus appropriée, Le différend de Lyotard, lequel affirme [...] I’existence de
différences irrésolubles, de confrontations radicales entre des codes qui ne
peuvent jamais €tre assignés [adjudicated] au sein d’un seul cadre de référence,
puisqu’elle forment elles-mémes les cadres en question (bien que, peut-étre,
cette confrontation puisse aussi étre capable, comme une aporie, de se résoudre
elle-méme en devenant a la fois plus compliquée et plus intense)»?’. C’est
parce qu’il pose ainsi son propre cadre en tentant d’en renforcer I’intensité,
que Jameson peut considérer Ricceur comme un puits a riches ressources, et
qui I’améne a opérer une fine coupure séparant, comme un fruit qu’on sauve
de ses moisissures, ce qui est a reprendre, en accompagnant aussi loin que
possible Ricceur la ou il fournit des éléments de pensée inédits, et en jetant
simplement tout ce qui serait tributaire d’une idéologie faisant se défaire, se
rétracter, s’abimer la qualité des ressources qu’on pourrait ainsi en dégager.
Notons que ce programme s’inscrit dans la critique complexe que Jameson
adresse au «postmodernisme». Sa solution de lecture, reprise dialectique de la
phénoménologie, est une maniere de venir au dialogue par la qualification des
idéologemes qui le traversent.

2. Le primat du tiers

Laissons toutefois ici Jameson et revenons a cette proposition forte selon
laquelle la pensée commence avec du mythe, du récit et du symbole. En
donnant ainsi un statut inaugural au déploiement d’une intrication, tout se
passe comme si, avec Ricceur, la pensée commence a s’exercer par le biais d’un
«tiers», une altérité transformatrice qui prend la forme d’un récit. Autrement
dit, tout commence pour la pensée dés le milieu, par quelque chose qui met en
rapport un agent, qui n’est pas encore un acteur, mais qui a par ce biais-la une
maniere de voir, de lire, une maniére de faire des mondes, et quelque chose
ou quelqu’un d’autre, un monde précédent, qui est vu ou lu, reconfiguré sous
ce biais-la. Les choses commencent donc toujours déja, pour ainsi dire, au
terme de la triple mimésis, celle-ci a toujours déja commencé avant méme de
s’étre opérée d’une maniére qu’on pourrait précisément décrire ™. Ce primat

* F. JAMESON, Valences of the Dialectic, op. cit., p. 485.

" Sur tous ces aspects et pour une critique plus subtile et détaillée de ’architec-
tonique de la triple mimesis, je renvoie a ’excellent article de R. Baroni, «Ce que
Iintrigue ajoute au temps. Une relecture critique de Temps et récit de Paul Ricceur»,
Poétique. Revuesde théorie et d’analyse littéraires 163,2010, p. 361-382. Le titre de mon
article, «Redondances, est d’ailleurs inspiré de cette lecture, qui en désigne I’ombre sur
Iopération mimétique elle-méme.



166 CHRISTIAN INDERMUHLE

donné au tiers, informateur, configurateur, est le primat donné a un texte, une
médiation, un récit. Tout commence par un tiers. Ainsi la mimétique prend
un nom étrange: le jeu de 'identité n’est pas le jeu d’un double. D’un vis-a-
vis. D’une altérité et d’un sujet. C’est quelque chose qui commence toujours
a trois. C’est le miroir qui inaugure tout, la projection de 1’image comme celle
de I’original. Soi-méme comme un autre, le proces de 1’identité, sa projection
dans une image de lui qu’il ne reconnait pas comme étant sienne, tout cela n’est
possible que parce que la relation s’inaugure par un opérateur de médiation.

C’est pourtant dans sa formulation négative que se gagne quelque chose
de supplémentaire: Ricceur montre et répete qu’on ne peut avoir de rapport
immeédiat aux gens et aux choses: tout est médiatisé par le récit dans lequel on
s’inscrit. £t pourtant. Dans les hommages qu’il fait aux morts, se glisse I’image
de I'impossible: de I’«intensité», une «générositéy» se faisait immédiatement
sentir dans les vies des disparus. Une adresse sans récit. C’est par leurs corps
morts qu’Emmanuel Mounier®' et Gabriel Marcel, ont falsifié vivants le primat
du tiers. Dans le texte, leur vie, leur vigueur, leur vitalité se donne comme sans
médiation.

C’est pourquot, dans les expressions philosophiques de sa piété religieuse,
Ricceur est si paradoxal. Pour Riceeur, Jésus-Christ est, de maniere orthodoxe,
médiateur, lui-méme médiatisé par un récit, lui-méme médiatisé et pluralisé
par un canon, lui-méme médiatisé par une église, qui est a son tour tributaire
d’un mystere affirmé par une confession de foi. Long régime de médiations.
Tout est institué et se symbolise par un texte, celui des Ecritures, qui est ce tiers
par qui tout commence. En d’autres termes, et Ricceur, Iaffirme fortement,
«il n’y a pas de tiers absolu»**. Mais cette absence d’un tiers absolu signe la
nostalgie d’un double, d’un autre, d’un vis-a-vis sans médiation : cet autre est
le revenant permanent, le fantdme métaphysique qui hante sans cesse. C’est
a nouveau a revers que cette spectralité s’opere: la centralité médiatrice d’un
texte permet de comprendre pourquoi le projet central de la phénoménologie
bascule vers une herméneutique: et qu’a partir de cette centralité fondatrice
on peut dégager une s€émantique de la lecture, laquelle a son tour va s’élaborer
en une sémantique de ’action. Mais il n'y aura jamais, chez Ricceur, une
sémantique du vivant, une sémantique de la vie. Parce que le vivant, malgré
ce qu’on en formalise, malgré le nom qu’on lui donne tout autant qu’a travers
lui, s’exprime en exces du texte, par débordement. Malgré la sémantique du

1 «[U]ne ceuvre atteint la vérité de son existence littéraire quand son auteur est mort.
[...] Les vivants les moins préts a entrer dans cette relation sont assurément ceux qui ont
connu et aimé [’homme, le vivant... et chaque lecture renouvelle en eux et consacre en
quelque sorte la mort de I’ami. Je n’ai pas été capable de relire les livres d’Emmanuel
Mounier comme des livres doivent étre lus, comme des livres d’un mort». Le reste du
texte vibre de ce rapport «hybride» qui décolle le texte de sa transformation en glyphe
littéraire. Paul Ric@&ur, «Emmanuel Mounier: Une philosophie personnaliste», Histoire
et Verité, Paris, Seuil, 1955, p. 153-185, citation a la p. 153.

32 P, RIC®UR, La mémoire, ['histoire, ['oubli, op. cit., p. 413.



REDONDANCES 167

récit. Alors que la mimétique aurait pu étre la «logique formelle» du récit par
sa lecture, elle ne I’est pas complétement. Comme chez Habermas, quelque
chose corrode le formalisme kantien: la raison est bien, spectralement fout au
moins, détranscendantalisée. Le temps n’est pas simplement 1’une des formes
de notre expérience: une double temporalité¢ se conjugue en origine. Certes,
comme le dit Ricceur, quelque chose — le récit — le crée. Mais «en sous-ceuvre»,
«non-dit», la possibilité d’un temps spectral, originaire, premier, informe bien
notre expérience. C’est cette spectralité d’une vie nue, d’une vie im-médiate,
qui explique, en bout de parcours, les taches si difficiles, les métaphores impos-
sibles, d’un «parcours de la re[-]connaissance», d’une «fusion des horizons»
qui orientent et qui guident toute [’entreprise philosophique de Riceeur. C’est
la hantise d’un solipsisme brisé dés I’origine par du toucher, des rencontres:
par du «vivanty.

Que tout se configure par le biais d’un récit, c’est ce que Ricceur, bien
avant ses longues réflexions narratologiques, formule d’une certaine fagon
dans Histoire et verité: «[Toutes les images de ’homme qu’on regoit par le
biais de la culture] sont incorporées a nos relations interpersonnelles; ce sont
des médiations silencieuses qui s’insinuent et s’ intercalent entre les regards que
deux étres humains échangent; nous nous voyons mutuellement a travers des
images de I’homme ; et la culture vient lester de ses significations les relations
que nous croyons les plus directes, les plus immédiates.» > Tout commence par
ces médiations silencieuses qui informent [’ensemble des relations que nous
portons sur le monde. Ce filet de fictions qui font tous les rapports que nous
entretenons avec les choses est le filtre premier qui forme a son tour tous les
filtres que nous produisons par entretissages. Or ce primat d’un filtre ne signe
pas le primat du symbole, mais agit de mani¢re diabolique en permanence.
La fonction véritative de la fiction joue le role théologico-mythologique d’une
inquiétude, voire d’une «perversion» : le pouvoir de la fiction est d’ébranler et
de détruire; elle a, entre autres, une «fonction permanente de scandale». Ainsi,
quand par exemple il «représente le maly», I'artiste occupe un role «néces-
saire» qui doit rester «ambigu, comme maitre de véracité et comme maitre de
séduction» **. Comme le diable dans I’économie chrétienne. Et, démonique,
c’est lintégralité de la culture sous toutes ses sphéres qui produit et construit
de I’humain dans un régime de fictions permanentes: «Toujours ’homme se
fait et se défait au fond du cceur de chacun, mais aussi par I'intermédiaire de
tous ces “objets” qui soutiennent la relation de [’homme avec I’homme, depuis
I’objet économique jusqu’a I’objet culturel, en passant par I’objet politique.»**

Revenons un moment sur cette proposition, qui scande «I’impossibilité d’un
tiers absolu». A premiére vue, cette proposition suggére une lapalissade, une

* P.RICGUR, «L.’image de Dieu et I’épopée humaine», in: Histoire et vérité, op. cit.,
p. 128-149, citation & la p. 138.

* Ibid., p. 139.

3 Ibid.



168 CHRISTIAN INDERMUHLE

évidence : un «tiers» est forcément «articulé», mis dans une série, un rapport:
le tiers est commis des 1’origine dans le flux d’une histoire commune. Il
n’existe aucun jugement dans 1’histoire qui ne naitrait lui-méme d’une situation
historique et qui n’en serait historiquement dépendant. En méme temps, la
proposition contient des éléments moins banals si on les déplie légérement : car
dire «I’impossibilité d’un tiers absolu», c’est du coup tout aussi bien dire que
I’absolu n’est pas un tiers : et ¢’est ici que tout se complique. Car qu’y aurait-il a
penser dans «l’absolu», si [’absolu n’était formellement le signe méme, I’indice
de la déliaison d’un tiers ? Dire I’impossibilité d’un tiers absolu serait dire tout
a la fois I’impossibilité d’un absolu et, sous cet angle, I’impossibilité d’un tiers.
Ce qui rendrait possible I’exercice de la loi signerait la fin de 1’idée de justice.
Ce qui mettrait I’histoire en écriture fissurerait sa prétention scientifique. En
d’autres termes, dire, sur un horizon théologico-politique, I'impossibilité
d’un tiers absolu, c’est, tout au moins, rendre impossible toute désuturation
théologique du théologico-politique®. C’est assurer que les ordres marchent
pour eux-mémes, et qu’ils ne subissent qu’une orientation d’ordre utopique.
Justice et science ne sont que des idées qui orientent, elles sont la pointe d’une
fleche qui réengrosse 1’ensemble des pratiques. Elles posent le probleme de
la référentialité comme le spectre permanent, idéel, de toute I’entreprise qui
articule I’entreprise philosophique au mythe.

J’aimerais rapidement montrer, en prenant un petit texte «théologique» de
Ricoeur rédigé en 1960 et portant sur la question de 1’autorité que ce vissage
du philosophique au religieux, que ce primat donné au tiers qui le rend impos-
sible et que cette suture du théologico-politique empéche Ricceur de sortir la
question de I’autorité de celle de 1’ordre, qui configure le politique dans un
régime idéellement, transcendantalement, autoritaire.

3. Le probléme de ’autorité

Dans ce petit texte de 1960, ¢’est sur une méditation du fameux texte du
début du chapitre 13 de I’épitre aux Romains que Ricceur noue en effet le
rapport du citoyen a I’autorité politique. L’autorité du politique est une autorité
qui posséde, selon saint Paul lu par Ricceur, et selon Ricceur qui 8’y fond en
commentaire libre, un fondement théologique dans son institution méme:
«Saint Paul, dans Romains 13, développe une théorie du magistrat dont tous
les aspects ne nous importent pas icib mais seulement celui-ci: ¢’est par son
caractére d’institution et non par son caractére personnel que I’autorité est dite

3¢ Cette note pour marquer la distance effective entre Paul Ricceur et Karl Barth sur

ce sujet, puisque ce dernier, en méditant le méme texte de Paul, en tire des conclusions
diamétralement opposées. Cf. K. BArTH, Der Rémerbrief (1922), Ziirich, Theologischer
Verlag, 1999, p. 507 sq., qui place ’entier du chapitre sous le signe d’un «Gott» compris
comme «das Minus vor der Klammer, das ihrer Totalitit entgegentritt» (p. 508).



REDONDANCES 169

“venir de Dieu”».*” En d’autres termes, et parce que dans la tradition «person-
naliste» (dans laquelle Ricceur s’inscrit) le discours théologique est un discours
«adressé» qui «configure» la «personne» humaine, si saint Paul dit que «“le
magistrat est ministre de Dieu pour ton bien”» %, cela signifie qu’un contenu
théologico-politique informe le rapport citoyen, la collectivité civile: c’est a la
«“fonction” [du magistrat] que va notre respect». Indépendamment donc des
magistrats qui exercent le pouvoir, celui-ci est institué de maniere divine. Ce
premier nceud ne conduit pas Ricceur a décoller le fondement du pouvoir de son
exercice, ainsi que certaines traditions théologico-politiques dialectisantes ont
pu le formuler, mais au contraire a en opérer la suture : car si «toutes les autorités
sont “constituées” [...], instituées par Dieu» *°, alors «résister a ’autorité», dit
Ricceur, «c’est résister a “I’ordre” que Dieu a établi» *. Ce premier glissement
est induit par le fait que I’institution théologique du pouvoir est liée a un bien;
la série «institution, ordre, bien, fonction» s’inscrit au niveau de ce qu’il faut
comprendre par «collectif humain». La fondation théologique du pouvoir ne
signifie pas, comme Michel de Certeau par exemple avait tenté de le penser,
que ’autorité est I’objet dune «croyance» (inscrite dans un régime de fiction),
mais qu’elle possede un «crédit» (qui fonde «théologiquement» son propre
faire).

Ricceur en déplie la signification par un exemple : «Qu’est-ce que cela veut
dire ? Cela veut-il dire que Gengis Khan, Napoléon, Hitler, Staline ont été
personnellement investis par une sorte d’élection de droit divin ? Non, cela
veut dire que 1a ot I’Etat est Etat, a travers ou malgré la méchanceté du titulaire
au pouvoir, quelque chose fonctionne qui est bon pour I’homme». La suture
entre I’institution théologique du pouvoir et le bien supposé de son exercice
est si forte que ce n’est pas uniquement malgré la «méchanceté du titulaire
au pouvoir» que le bien s’opere, mais également a travers elle. «Je prends ce
crédit fait a I’Etat», souligne Ricceur, «comme un pari. C’est le pari qu’au total
I'Etat — a travers et malgré la méchanceté des individus au pouvoir — I’Etat est
bonx». En 1960, quinze ans apres la fin de la Seconde Guerre Mondiale, cette
«bonté» fonciére reconnue a I'Etat est sans doute une premiére surprise. Le
«pari» du politique serait-il donc un pari qui peut se perdre ? Non. «Il faut le
dire», continue Ricceur, «saint Paul a gagné son pari; les empires, a travers et
malgré leurs violences, ont fait avancer le droit, la connaissance, la culture, le
bien-étre et les arts; I’humanité a non seulement survécu, elle a grandi, elle
est devenue plus mire et plus adulte, plus responsable: d’une fagon secrete,
et qui restera secréte jusque dans la Jérusalem céleste, la pédagogie violente
du magistrat porte-glaive se coordonne a la pédagogie de I"amour fraternel» .

P. Riceur, «L’image de Dieu et I'épopée humaine», art. cit., p. 141.
® Ibid.
¥ Ibid,
O Ibid.
U Ibid.,



170 CHRISTIAN INDERMUHLE

Bien plus, Ricceur insere cette double pédagogie dans «la méme économie de
la rédemption» qui «se déploie» «a travers» ** elles.

Inutile de dire que, dans "ombre forte des fascismes et des épopées
coloniales, ce crédit porté a 1’Etat n’est pas étrange qu’au regard de I’histoire
qui le précede: il souléve des difficultés considérables a tous les niveaux.
L’argumentation s’est soudain déli(t)ée: de ’Etat, on a glissé aux empires.
De la bonté de I’autorité, on a glissé vers le développement du «droit», de
la «science», de la «culture», du «bien-étre» et des «arts». Sous ’angle de
I’obéissance, I’humanité a «mari», elle est devenue adulte en s’ insérant dans un
réseau métaphorique qui évoque en elle surtout I’enfant ou I’écolier. Mais c’est
sans doute la schizophrénie du regard qui est ici la plus extraordinairement
tendue: si ce constat d’un progres doit «rester secret jusque dans la Jérusalem
célesten, ¢’est pourtant vue d’ici et maintenant que s’affirmerait la logique de
cette double «pédagogie». L’ «amour» de Dieu se diffuse en définitive a travers
I’action du tyran-pédagogue. De ce point de vue, tout ce qui se place en régime
d’utopie n’est que la pointe d’une fleche qui désigne la réconciliation de cette
tension violente : I’ordre est final. Il oriente le social. Il est, comme le souligne
encore Ricceur, un moyen dont la nature se sert pour parvenir a ses fins. Sous
cet aspect-1a, les antagonismes ne peuvent conduire qu’a leur réconciliation:
«I’institution la plus laique, la magistrature la moins ecclésiastique, si elle
est juste, si elle est conforme a la fonction, comme dit Paul, coopére a cette
croissance ; en ce sens, elle est une des voies de la rédemption en corps des
hommes. Kant lui-méme comprenait encore quelque chose que le théologien
post-augustinien comprend rarement. “Le moyen dont la nature se sert pour
mener a bien le développement de toutes ses dispositions est leur antagonisme
au sein de la société, pour autant que celui-ci est néanmoins en fin de compte la
cause d’une ordonnance réguliére de cette société”.»*

4. L’odyssée immobile

Riceeur qualifie La mémoire, I’histoire, ['oubli d’«odyssée», rappel grec
d’un long voyage aventureux et tourmenté dont on sait pourtant, dés qu’il
s’énonce, qu’il doit reconduire le voyageur «chez soi»: 1’odyssée, ce n’est
ni un voyage extraordinaire, ni un terrain d’anthropologie. Cette convocation
métaphorique n’est pas hasardeuse: elle dit quelque chose d’un proces de
I’ipséité, proces qu’il ne faut pas entendre d’abord au sens d’un travail, d’un
processus ou d'une élaboration, mais bien au sens juridique — et ricceurien —
d’une décision de justice. Quelque chose est attesté et décidé dans le proces,
et délivre 1’accusé d’un acte d’accusation, lui redonne en une certaine fagon
(reconfigurée par la décision de justice) sa «puissance d’agir» (son «agency»)
en lui signifiant une décision qui le change d’espace.

2 Ibid., p. 142.
B Ibid, p. 142 sq.



REDONDANCES 171

L’ «aveu» religieux qui signe la possibilité du philosophique ouvre chez
Ricceur le proceés d’une redondance, la modification d’un espace privé vers les
formulations publiques, la possibilité méme d’étre un chrétien «d’expression
philosophique». L’odyssée, en ce sens, est a la maniere de cette spirale enroulée
sur elle-méme qui symbolise la triple mimésis, I’image navale d’une «redon-
dance», un paradoxe. Le voyage, comme ’histoire ou la narration, est toujours
aussi, des le départ, un inchoatif: il est lourd de sa propre effectuation avant
méme d’avoir été effectué, il bourgeonne de I’étre sans jamais I’avoir été. Ainsi
se lit, dans ce spectre d’immobilité sans histoire, la trace du «penser» ricceurien :
celui-ci ne se place pas dans une logique d’explorations ou d’expérimentations,
susceptibles de défigurer et de reconfigurer radicalement le possible, mais opére
par «déplacements», «variations», qui maintiennent souveraines 1’origine et la
fin dans le méme lieu, la méme question pratique, soumise a |’orientation d’un
«ordrex» : «que faire ?». C’est sous cette question que le corps agissant est placé.
Point de départ, et point d’arrivée.

Sortir Ricceur de ce schéma en cassant la suture, comme Jameson |’opére,
¢’est faire sauter les liaisons qui par pari conduisaient la philosophie a opérer
un «tournant moralisateur» * en chaque fin de parcours. Plastifier Ricceur, ¢’est
I’écrouir: mais la richesse de cette anagramme réinscrit du possible praxique
et poétique. Or tout, en spectralité, chez Ricceur, appelle ce geste et le conjure.
C’est pourtant 1’'une des seules voies ouvrant a des lectures qui soient vérita-
blement reconfiguratrices.

* F. Jameson, Valences of the Dialectic, op. cit., p. 483, note 9.






	Redondances : Paul Ricœur et ses sutures théologico-politiques

