Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 2

Artikel: Le fondement métaphysico-théologique de I'éthique de la responsabilité
de Hans Jonas

Autor: Theis, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 141-158

LE FONDEMENT METAPHYSICO-THEOLOGIQUE DE
LETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS®

RoBERT THEIS

Résumé

L’étude entend verifier une hypothése, a savoir que [’éthique de la
responsabilité développée par Hans Jonas, sous les prémisses d’un athéisme
méthodique, renvoie, en derniére instance, a un fondement théologique. Dans
une premiere partie, on reconstruit les affirmations angulaires du Principe
responsabilité et on remonte la trajectoire de cette éthique en l'inscrivant dans
les différents contextes de |'évolution (études sur la gnose, philosophie de
la biologie) de la pensée jonasienne. Dans une seconde partie, on montrera
comment ce programme éthique s enracine dans un contexte métaphysique et
théologique qui en constitue le véritable fondement : ultimement, la responsa-
bilité de I'homme dans le monde est une responsabilité en vue de |'intégrité de
Dieu.

En 1979 parait, en langue allemande, Das Prinzip Verantwortung (Le
principe responsabilité) de Hans Jonas. Le sous-titre en est Essai d 'une éthique
pour la civilisation technologique.

L’idée méme d’une éthique de la responsabilité n’est pas une invention de
Hans Jonas. En 1919 Max Weber avait déja opposé dans une conférence célébre
la Gesinnungsethik de type kantien a la Verantwortungsethik. Plus pres de nous,
Emmanuel Levinas s’est interrogé au début des années 50 sur une éthique
comprise comme philosophie premiére qui place en son centre la responsabilité
a laquelle je suis convoqué a travers 1’appel asymétrique du visage de I'autre .
La monumentale Philosophie in der vercinderten Welt de Walter Schulz parue en
1972 contient des développements importants sur la problématique de la respon-
sabilit¢ qui anticipent déja certains thémes abordés par Hans Jonas .

Le succes du Principe responsabilité doit étre mis en relation avee le
moment méme de la parution de I’ouvrage : dans le courant des années 70, les

* Le texte constitue la version modifiée d’une conférence donnée a Neuchatel en
mai 2012 devant la Société neuchdteloise de philosophie.

" Cf. E. Levinas, «Le moi et la totalité» (1954), in: Entre nous. Essais sur le penser
a l'autre, Paris, 1991, p. 25 sq.

* Cf. W. Schulz, Philosophie in der verdnderten Welt, Pfullingen, Neske, 1972,
p.629-840.



142 ROBERT THEIS

problémes environnementaux, les conséquences et les dangers a long terme
¢manant des développements des nouvelles techniques (notamment dans les
domaines des technologies médicales et de I'énergie nucléaire) envahissent de
plus en plus le débat public et le champ de la politique. Or, il apparait rapidement
que ce débat ne comporte pas simplement des aspects technologiques, mais
précisément aussi des enjeux €thiques. La conception d’une éthique de la
responsabilité, et plus particulierement d’une responsabilité pensée en termes
prospectifs et a I’échelle de I’humanité (et non point de petits groupes), venait
donc a point nommé, d’autant plus que ’auteur y discute avec une remarquable
clairvoyance des questions qui, a [’époque, ne faisaient qu’émerger. Il convient
cependant d’ajouter que Le principe responsabilité a été souvent lu de maniére
tres sélective et a été réduit de cette fagon a certains slogans sans que I’infras-
tructure métaphysique (voire implicitement théologique) de cette nouvelle
éthique ait été respectée.

Ce qu’on pourrait qualifier de tournant éthique dans 1’ceuvre de Jonas se
situe bien en amont du Principe responsabilité. Des le début des années 60
apparait dans ses écrits 1’idée de la responsabilité de I’homme, et ceci préci-
sément dans le contexte d’une réflexion métaphysico-théologique.

Nous remonterons cette trajectoire en partant des affirmations angulaires du
Principe responsabilité qui seront développées dans une premiere partie, pour
montrer, dans une seconde partie, comment ce programme €éthique s’enracine
dans un contexte métaphysique et théologique qui en constitue le véritable
fondement.

1. L’éthique de la responsabilité : ses principes et sa mise en situation
par rapport a I’évolution de la pensée jonasienne

Le Principe responsabilité débute par un constat aux tonalités apocalyp-
tiques: «Le Prométhée définitivement déchainé, auquel la science confere des
forces jamais encore connues et I’économie son impulsion effrénée, réclame
une éthique qui, par des entraves librement consenties, empéche le pouvoir
de 'homme de devenir une malédiction pour lui» (PR 15)°. Le Prométhée en
question s’appelle «technique» ou «technologie».

La problématique du progres technique ou technologique — le Principe
responsabilité pouvant en effet se lire comme tel (¢f. PR 315) — ainsi que la
critique de la technique sont des themes récurrents dans la pensée contempo-
raine. On sait que dés la fin des années 40, notamment suite a I’explosion de
la bombe atomique a Hiroshima, une critique philosophique et littéraire de la
technique avait vu le jour notamment chez G. Anders qui fut suivi par d’autres
(A. Weber, F. G. Jiinger, M. Heidegger).

' Nous citerons le Principe responsabilité (PR) dans le corps de notre texte d’aprés
la traduction donnée par J. Greisch, parue en 1998 dans I’édition de poche «Champs
Flammarion».



L’ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 143

Jonas — ancien €léve de Heidegger — s’oppose a la lecture de la technique
faite notamment par ce dernier qui la comprend dans une perspective ontolo-
gique comme la «métaphysique achevée»* et donc comme ultime forme de
I’histoire de I’oubli de I’étre. Jonas qualifie une telle interprétation dans ses
Souvenirs de totalement erronée (S 244)° et se place d’emblée dans une optique
éthique dont la pointe consiste a «préserver pour I’homme I’intégrité de son
monde et de son essence contre les abus de son pouvoir» (PR 18).

Retragons I’argumentation qui fonde cette urgence d’une nouvelle éthique.
Trois pistes sont a considérer:

1° Jonas soutient que «par suite de certains développements de notre pouvoir,
I’essence de I’agir humain s’est transformée» (PR 21). Grace aux moyens
que la technique moderne met a la disposition de 1’homme, ou plus
exactement grace aux moyens que I’homme s’est donnés dans et a travers
la technique pour intervenir dans le monde et dans la nature — jusque dans
la constitution biologique de ’homme lui-méme —, I’agir humain a été
investi d’un pouvoir jusque la inconnu et risque précisément d’échapper a
son controle. Jusque dans un passé récent, I’intervention de I’homme dans
les processus de la nature demeurait, vu les moyens techniques qui €taient
les siens, limitée et superficielle et ne constituait guére une menace sérieuse
pour I’équilibre et la stabilité de celle-ci. En conséquence de quoi aussi,
le rapport «éthique» a la nature était «neutre» dans ce sens que la nature
n’était point percue comme objet d’une responsabilité spécifique. L’éthique
traditionnelle restait centrée sur le seul «cercle rapproché de I’action» (PR
29) et sur le prochain ; elle était marquée par I’absence de toute dynamique :
«[...] I’éthique avait a faire a I’ici et au maintenant, aux occasions telles
qu’elles se présentent entre les hommes, aux situations répétitives et
typiques de la vie privée et publique» (PR 28).

Mais gréce a la technique et aux effets cumulatifs de celle-ci, I’agir humain
contemporain a accédé a un niveau jusque la inconnu, de telle sorte qu’une
urgence éthique inédite s’impose. Non point que le cadre de la proximité
ait ét€ aboli — la plupart de nos actes continuent a se situer dans ce cadre—,
mais s’y sont ajoutées, jusque dans la quotidien, des dimensions jusque
la non prises en considération: d’individuels, les actes et les acteurs sont
devenus collectifs (ce qui n’est pas sans conséquences pour la politique);
de contemporains et de prévisibles, les effets de ces actes sont devenus
largement indéterminés et influent sur le futur. «Nulle éthique antérieure

Y Cf. M. HemeGGer, «Uberwindung der Metaphysik» in: Vortrdge und Aufscitze,
Pfullingen, 1967, 3¢ édition, p. 72.

° Dans ses Souvenirs (trad. S. Cornille et Ph. Ivernel, Paris, Rivages, 2005), Jonas
s’exprime de maniére fort critique a I'égard de I'interprétation heideggerienne de I’ére
technologique : Heidegger «a tenté de s’emparer du probléme, bien que ce qu’il puisse
en dire, toute cette spéculation sur le destin de I"esprit occidental qui, depuis les Présocra-
tiques, se serait éloigné de la vérité authentique, me paraisse totalement erroné» (p. 244).



144 ROBERT THEIS

n’avait a prendre en considération la condition globale de la vie humaine et
’avenir lointain et I’existence de I’espece elle-méme» (PR 33 sq.). Si dans
le passé, la présence de I’homme était une donnée premiere, «d’ou toute
idée de I'obligation [...] prenait son départ», elle est devenue maintenant
elle-méme «un objet d’obligation» (PR 38).

2° La seconde piste a considérer dans 1’agir humain contemporain concerne
le fait que I’homme méme est devenu un objet de la technique. En effet,
la technique ne porte plus seulement sur le réel extra-humain, sur la
maitrise de la nature, mais affecte par certains cotés I’humain méme, et cela
Jusque dans sa constitution substantielle (par exemple les manipulations
génétiques etc.).

3° D’aprés Jonas, les nouvelles possibilités technologiques dont dispose
I’homme élargissent la problématique éthique encore dans ce sens qu’elles
concernent aussi un éventuel droit éthique autonome de la nature elle-méme
(cf- PR 34 sq.). 1l se peut que la nature ait comme une «prétention morale a
notre égard» (PR 34) et cela indépendamment d’un quelconque intérét
que nous pourrions avoir a ce propos. L’homme est I’agent fiduciaire de
la nature et il n’est dés lors pas impensable qu’il ait des devoirs a 1’égard
de la nature (entendons ici le terme nature au sens de la biosphére dans sa
totalité).

Ce qui se présente a propos d’un droit de la nature® — d’abord sous la forme
d’une pure hypothese — impliquerait que I’éthique serait fondamentalement
¢largie et que d’exclusivement anthropocentrique qu’elle était, elle deviendrait
«physio-centrique». Il importe de saisir le sens et la portée de cette ouverture,
présentée d’abord comme une possibilité. En effet, ouvrir I’éthique sur la nature,
cela présuppose une décision métaphysique dans la mesure ou la nature devra
étre pensée non simplement en termes d’étre, mais aussi en termes de valeur.
Or, cette décision s’inscrit chez Jonas, me semble-t-il, dans une préoccupation
plus fondamentale encore qui est de nature anti-gnostique. 11 faut que je fasse
ici une incursion dans une problématique que Jonas a travaillée pendant ses
années d’études et qui est demeurée, a mon sens, |’arriere-fond par rapport
auquel toute sa pensée ultérieure devient lisible dans sa cohérence.

® Cu. Hucro rappelle que le «droit de I’environnement» n’est pas une invention
récente, mais que «des le XVIII® siecle et plus encore au XI1X¢ siecle, s’est mise en place
une protection juridique des eaux, des foréts et du sol, de la faune et de la flore» (Quel
droit de l’environnement ? in: Nicolas Hulot et le comité de veille écologique, Combien
de catastrophes avant d’agir ?, Paris, 2002, p. 159). Huglo pense toutefois que dans
esprit des législateurs, I’environnement était davantage 1’occasion du droit que son
objet (¢f. ibid.). D’apres 'auteur, ce n’est que dans la seconde moitié du XX¢ siecle
qu’apparait un vrai changement d’orientation vers un véritable droit de I’environnement
qui repose d’abord encore sur les contraintes de I’autorisation préalable et que ce n’est
qu’en 1976, avec «l’institution des études d’impact obligatoires» (ibid.) qu’intervient un
véritable changement de perspective.



L'ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 145

Participant, au cours de ses études a I’université de Marbourg, a des travaux
dirigés sur le Nouveau Testament auprés du théologien protestant Rudolf
Bultmann (1884-1976), Jonas y avait présenté un exposé sur la notion de
«gnosis Theol» (connaissance de Dieu) dans I’évangile de Jean’. Ce fut pour
lui I"occasion d’en approfondir le contexte historique, religieux et conceptuel,
ce qui le conduisit naturellement au «phénomeéne» de la gnose. Encouragé dans
ses recherches par Bultmann, Jonas développa ce sujet et le présentait en 1928
comme thése de doctorat auprés de Martin Heidegger®. Le travail parut en
1930 sous le titre Uber den Begriff der Gnosis °. En 1934, alors que Jonas avait
déja quitté 1’ Allemagne pour Londres, parait Grosis und spéitantiker Geist. 1.
Teil : Die mythologische Gnosis .

Ce qui intéresse Jonas dans 1’étude de la gnose'' ce ne sont pas d’abord
des questions d’ordre historique ou philologique, mais /’idée qui sous-tend le
gnosticisme, son esprit compris lui-méme comme syncrétisme d’éléments de
provenance grecque, juive, babylonienne, égyptienne, syriaque, iranienne...
Son intention est donc de dépasser ce «mélange» de formes pour accéder a
leur principe, a savoir la racine et I'attitude existentielle de ces productions
dans lesquelles une existence historiquement située s’articule '>. La position de
son probléme vise a dégager, a travers la multiplicité des systemes gnostiques,
['unité de la pensée gnostique, précisément son esprit '*.

Celui-ci se caractérise fondamentalement par ce qu’il appelle la tendance
a la «démondanisation» (Entweltlichungstendenz) comme modalité¢ d’étre
de ’homme dans sa totalité (aspect ontologique) et comme optique du salut
(aspect sotériologique). L’esprit gnostique s’inscrit dans un nouveau sentiment
mondain que Jonasl résume dans la formule d’un dualisme eschatologique de
nature a(nti)cosmique ; le mouvement fondamental du mythe gnostique €tant
d’une part la chute et I’esclavage; d’autre part 1’ascension et la rédemption;
son motif la tendance a la fuite hors du monde. GSG 1, 5; ¢f. aussi 29).

Nous ne retiendrons que quelques éléments de 1’analyse de Jonas:

7 Exposé présenté le 25 juillet 1925.

8 Cf. H. Jonas, Souvenirs, loc. cit., p. 85 sq.

? Ce texte est identique a I’introduction et au 1< chapitre de «Gnosis und spétantiker
Geist. II. Teil: Von der Mythologie zur mystischen Philosophie» (¢f. K. RupoLpH, «Hans
Jonas und die Gnosisforschungy, in: C. Wiesk, E. JacoBson (éds), Weiterwohnlichkeit
der Welt. Zur Aktualitit von Hans Jonas, Berlin/Wien, Philo, 2003, p. 334, note 5).

1 Gottingen, Vandenhoeck und Rupprecht, 1964, 3¢ édition (cité dans le corps du
texte: GSG 1 avec indication de la page).

" Ce que Jonas appelle «gnose» se situe sur un segment allant de la période des
Diadogues jusqu’a I’apparition du manichéisme et couvre donc environ un demi-millé-
naire ; sa percée se situant aux débuts de I’ére chrétienne (¢f. GSG 1, 66)

2 11 est évident que ce procédé herméneutique est «circulaire», mais non point au
sens d’une circularité fallacicuse. Jonas en convient: la démarche dite «analytique»
(destructrice) part des objectivations mémes pour accéder & la structure ontologique
sous-jacente, a partir de laquelle la démarche «synthétique» (constructrice) se réapproprie
les manifestations historiques quant a leur sens.

" Cf. Gnosis. Die Botschaft des fremden Gottes (1958), Frankfurta. M., Insel, 1999,
p. 16.



146 ROBERT THEIS

Parler de dualisme comporte deux aspects: d’une part un dualisme entre
Dieu et le monde, d’autre part un dualisme entre /’homme et le monde, ce
dernier étant en définitive le reflet du premier dont il dérive (¢f. GSG 11 332).

Comment la gnose congoit-elle Dieu et le dualisme Dieu/monde? Dieu est
considéré comme absolument transcendant et demeurant étranger au monde
qui constitue par rapport a lui une véritable antitheése. La gnose proclame un
Dieu inconnu et nouveau. Le message du Dieu inconnu comporte une pointe
polémique: le Dieu inconnu n’est pas le Dieu du monde, le démiurge qui, est
précisément comme créateur du monde un Dieu connu dans et a travers sa
création. Le Dieu inconnu est par ailleurs un Dieu inconnaissable. La gnose
recourt, pour exprimer cette idée, aux prédicats traditionnels de la «théologie
négative». Ce recours, toutefois, doit étre entendu dans le sens de formules
d’opposition: il énonce I’a-mondanité voire ’anti-mondanité de Dieu. Jonas
note que ce Dieu est comme la «négation du monde» et qu’il a une fonction
nihiliste a 1’égard de tout lien intramondain'. C’est en cela que le Dieu
gnostique est un Dieu nouveau.

Comment Jonas interprete-t-il le deuxieme type de dualisme, celui entre
["homme et le monde ? Le monde est ’ceuvre de puissances inférieures (les
archontes, le démiurge ou le Dieu du monde) qui ignorent le vrai Dieu et
qui en empéchent toute connaissance. Leur régne, tyrannique et qualifié de
destin cosmique universel (heimarmené), empéche ’esprit de retourner, apres
la mort, a Dieu. Le moyen pour en sortir est la communication de la gnose (et
dans ce sens, le mythe gnostique n’est pas simplement narratif et descriptif,
mais en méme temps performatif).

Dans le mythe gnostique, I’homme est constitué¢ de corps, d’ame (psyche)
et d’esprit (preuma). En lui se répéte le dualisme décrit précédemment dans
la mesure ou le corps et I’dme sont I’ceuvre des archontes tandis que 1’esprit
est ce qui vient d’ailleurs et constitue une étincelle — en exil — de la substance
divine, reflet lointain du drame divin. Or, les archontes ont créé¢ "’homme dans
le but précis de tenir enfermée cette particule divine qui tente de s’échapper de
cette prison et de cette obscurité pour rejoindre sa patrie '*. L’ultime théme du
mythe gnostique est la rédemption et le salut de I’homme, compris en méme
temps comme restauration de la divinité blessée et, dans ce sens, comme auto-
rédemption de Dieu (c¢f. GSG 11 333).

Tournons-nous brievement vers les concepts et les symboles que véhiculent
les mythes gnostiques au sujet de la situation de I’homme. Jonas insiste d’abord
sur le concept d’«étranger» (das Fremde) qui constitue d’apres lui la notion
originaire de la gnose (¢f. GSG 1 96 sq.). Si ’étranger désigne dans un sens la
transcendance absolue de Dieu et donc aussi sa séparation radicale du monde,
sa signification premiére renvoie a un sentiment élémentaire de la vie: /'esprit

4 Cf. ibid., p. 300.
P Cf. pour ces développements: Gnosis. Die Botschaft des fremden Gottes, loc.
cit., p. 69 sq.



L’ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 147

vient.d ailleurs et se sent profondément étranger dans le monde ou il est tombé ;
il subit le sort de 1’étranger avec son cortége de conséquences: la solitude, la
fragilité, I’incompréhension, 1’angoisse. Ainsi, I’étranger erre dans ce monde
qui est son habitation — méme s’il s’agit d’une demeure obscure —, mais le fait
méme de devoir demeurer quelque part, est constitutif de son étre. La condition
de I’étranger avec sa négativité renvoie cependant & une «vie secréte», la vraie
vie qui est ailleurs.

I s’ensuit que ce monde-ci dont les ténebres constituent la substance, est
dévalué par rapport au monde de la lumiére pure et sans mélange. Une idée
centrale a ce propos — et dont le mythe anti-gnostique que Jonas lui-méme va
développer plus tard va se servir — est celle de 1’éclatement de la lumiére et de
la dispersion de certaines de ses parties dans ce monde — la lumiére vient dans
les ténebres.

Un des concepts utilisés pour désigner I’étre-au-monde angoissé et errant
est celui de la Geworfenheit (GSG 1 107): I’ame est jetée dans le corps puant,
elle est perdue dans le tourbillon du monde. Tout ceci ’empéche d’entendre
’appel de la vie, un appel qui émane (dans certains textes gnostiques) d’un
envoyé dans le monde — un étranger dont la venue constitue une entrée de
I’au-dela dans ce monde. Sa tiche est de rassembler les étincelles de lumiere
dispersées et de restaurer ainsi I’unité au sein de 1’Etre originaire. On aura
constaté sans peine que cette interprétation de la situation de I’homme dans
le gnosticisme est fortement redevable de ’analyse existentiale de Martin
Heidegger telle que celui-ci I’a développée dans Sein und Zeit. Jonas y renvoie
d’ailleurs explicitement (cf. GSG I 107)1°.

La conception gnostique de la rédemption et du salut, telle qu’elle découle
de ce qui précede, est des lors a comprendre comme la libération du pneuma,
de I’étincelle divine, des chaines de la psyche a laquelle elle s’est plus ou moins
intimement liée et mélangée. L’ eschatologie gnostique est donc sotériologique.

Cette vision a des incidences éthiques. La encore, a I’opposé de la vision
grecque pour qui I’éthique est, sous la forme d’une doctrine des vertus, signe de
I’inscription de I’homme dans le monde, de I’habitabilité du monde, 1’éthique
gnostique est acosmique et se caractérise par un mépris et une révolte vis-a-vis
du monde. De méme donc que 1’on peut parler d’un nihilisme cosmique, on
peut parler aussi d’un nihilisme éthique"’.

L’homme pneumatique, voila la thése, est au-dela du bien et du mal; il est
libre et sa nature demeure en définitive non affectée par ce qu’il y a en lui de
naturel, donc par les besoins et les pulsions de la chair. Il n’a pas d’obligations
a I’égard du créateur du monde. L’homme gnostique (le «pneumatikos» ne se
sent aucune obligation a 1’égard du monde — il s’agit d’un étre dont le fait de
se savoir étranger dans le monde a comme corrélat une attitude de détachement
et donc aussi de non-responsabilité. D’un autre c6té, toutefois, cette €thique,

'® Cf. J. TamiNiaux, «Les enjeux de la lecture gnostique de Sein und Zeit», Etudes
phénoménologiques, 17, 2001, p. 91-109.
7 Cf. ibid.



148 ROBERT THEIS

«fermée» a I’égard d’un monde adverse, implique une ouverture de 1"’homme
pneumatique a l’autre comme quelqu’un qui m’est familier. Le «souci de
I’autre» n’est cependant pas a entendre au sens d’un souci de I'individu, mais
de I’étincelle divine (identique en chacun) dans I’autre laquelle est a délivrer
des entraves du monde. Jonas parle de 1’éthique gnostique comme d’une
¢thique sotériologique a caractere fraternel (soteriologische Briiderethik) (GSG
[ 170sqg.) et dont I’optique est eschatologique.

Nous étions partis de la these jonasienne d’apres laquelle la nature a une
valeur propre. On en saisira mieux la pointe anti-gnostique. C’est contre 1’acos-
misme voire |’anti-cosmisme que réagit Jonas dans sa philosophie en ouvrant
[’éthique sur la nature, avec comme corollaire ’affirmation de la nature comme
valeur. Mais il faudra s’interroger si I’ouverture de 1’éthique sur la nature, et
corrélativement I’affirmation d’un droit de la nature, et par conséquent aussi
d’un devoir de la part de I’homme a I’égard de la nature ne comporte pas encore
une autre connotation — elle aussi anti-gnostique — que 1’on pourrait qualifier
de théologique. 11 est vrai qu’il n’est pas encore possible de développer cette
thése au stade actuel de notre argumentation. Qu’il suffise donc d’en esquisser
ici I’orientation : il se pourrait que la responsabilité de ’homme a I’égard de la
nature ait a voir avec le fait que la divinité y serait comme engagée. L’ obligation
qui découlerait ainsi consisterait alors, en définitive, non pas en un devoir a
I’égard de la nature, mais en une obligation a I’égard de Dieu. Dans ce sens
alors, Le Principe responsabilité déboucherait en définitive, non sur 1’éthique,
mais sur une forme de théologie de I’histoire.

Les ¢léments esquissés jusqu’a présent laissent donc apparaitre une double
trajectoire de la problématique de la responsabilité: d’une part par rapport
a I'avenir de I’humanité, d’autre part, par rapport a la question d’un droit
autonome de la nature (cf. PR 34).

En ce qui concerne la premiere, nous allons I’aborder en partant de I'impé-
ratif qui en constitue le principe. La formule de base en est la suivante : «Agis de
fagon que les effets de ton action soient compatibles avec la Permanence d’une
vie authentiquement humaine sur terre» (PR 40). Jonas en propose encore deux
autres versions: «Agis de fagon que les effets de ton action ne soient pas destruc-
teurs pour la possibilité future d’une telle vie» (PR 40); et: «Ne compromets pas
les conditions pour la survie indéfinie de I’humanité sur terre» (PR 40).

Jonas oppose I'impératif de 1’éthique de la responsabilité entre autres a
I’impératif catégorique de Kant lequel s’adresse a I'individu tandis que le
nouvel impératif s’adresse a la politique. Dans la version allemande d’un
article de 1962 sur Immortality and the Modern Temper, parue dans Das
Prinzip Leben'®, il a introduit, vers la fin, plusieurs alinéas ou il insiste sur
I’action publique et collective qui, & ses yeux, est seule a méme de mettre un
terme, par exemple, a la destruction de la biosphere.

' Unsterblichkeit und heutige Existenz, in: Das Prinzip Leben, Frankfurt a. M.,
Insel, 1994, p. 395 sq.



L’ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 149

Ce que I'impératif en question prescrit done, c¢’est une obligation morale
vis-a-vis des générations futures, ¢’est-a-dire de générations qui n’existent pas
encore. Comment fonder un tel impératif ? Jonas note a ce propos: «Ce n’est
pas du tout facile, et peut-étre impossible sans recours a la religion, de légitimer
en théorie pourquoi nous avons [...| une obligation a I’égard de ce qui n’existe
meéme pas encore [...]» (PR 41).

La question de la fondation comporte deux niveaux: un premier (a) est
de nature ontologique et est formulé de la maniére suivante : «Quelque chose
doit-il étre plutdt que rien ?» Ou encore plus généralement: «Vaut-il la peine
d’étre ?» (ist es wert zu sein ?); un second (b) est de nature anthropologique :
I’homme doit-il étre ? L’humanité future doit-elle étre ?

Ad a. L’analyse de cette question consiste d’abord a s’interroger sur une
déduction possible du devoir-étre (Sollen) de I’étre. Suivons notre auteur sur
cette piste.

Dans le Principe responsabilité, la question ontologique dont part Jonas
est celle de Leibniz: «Pourquoi y a-t-il quelque chose plutot que rien ?» Or,
d’apres lui, le sens de cette question est de savoir si quelque chose en général
doit étre. Cette question, a son tour, signifie : «Cela vaut-il la peine d’étre ?» (ist
es wert zu sein 7). De celle-ci il est dit qu’il faut y répondre indépendamment
de la religion (PR 99). Cette affirmation, pour catégorique qu’elle soit, doit
permettre de penser 1’éthique comme tache de la seule raison. Notre propos
consiste a montrer qu’en derniére instance, cette éthique requiert un fondement
théologique.

La question du «devoir étre» de quelque chose introduit dans la réflexion
ontologique une considération d’ordre axiologique, celle de la valeur: on dira
alors qu’une chose doit (soll) étre parce qu’elle a de la valeur. Or, soutient
Jonas, s’il est question d’éthique et de devoir, «il est nécessaire de s’occuper
de la théorie des valeurs ou plutot de la théorie de la valeur en tant que telle
dont I’objectivité seule permettrait d’inférer un devoir-étre objectif et par le fait
méme une obligation de la conservation de 1’étre, une responsabilité a I’égard
de I’étre» (PR 106).

Introduire la notion de valeur en soi ou de valeur objective dans le discours
ontologique constitue cependant une rupture par rapport aux discours philoso-
phiques dominants pour qui la considération axiologique reléve d’une ontologie
depuis longtemps dépassée — une ontologie d’inspiration platonicienne d’apres
laquelle I’étre est le bien.

De la question de la valeur objective d’une chose, il faut d’abord distinguer
celle de sa fin ou finalité (Zweck). La qualification d’une chose en fonction de
sa fin est d’abord d’ordre descriptif. Or, montrer qu’il y a des fins objectives
dans la nature permet d’aprés Jonas de conclure aussi a des valeurs. La nature
«cultive des valeurs puisqu’elle cultive des fins» (PR 155). Jonas recourt a
ce propos — du moins implicitement — a Aristote pour qui la fin poursuivie
naturellement est un hien. Au début de I’ Ethique a Nicomaque d’ Aristote, nous
lisons que le bien est ce 4 quoi on tend en toute circonstance.



150 ROBERT THEIS

Le plaidoyer en faveur d’une finalité objective (donc descriptible) dans le
monde s’inscrit dans le prolongement de la philosophie de la biologie de Jonas
dont les premieres esquisses remontent a 1’année 1944, notamment dans les
Lehrbriefe a son épouse, ensuite, entre 1950 et 1965, dans un certain nombre
d’articles repris en 1966 sous le titre The Phenomenon of Life. Towards a Philo-
sophical Biology. Il y a donc lieu de faire une bréve incursion dans les principes
fondamentaux de celle-ci'’.

Cette philosophie est tout inspirée par la thése d’apres laquelle il existe
dans la nature non simplement et exclusivement une causalité mécanique, mais
encore, au sein de celle-ci, une autre causalité de type finaliste ou téléologique
d’apres laquelle le processus évolutif n’est pas aveugle. Sur ce point encore,
Jonas s’oppose a une conception qui a vu le jour avec Francis Bacon (au XVII*
siecle) qui a banni les considérations de type finaliste hors de la démarche
scientifique. Jonas dira que I’exclusion de la téléologie est «un interdit a priori
de la science moderne» *°. Le combat contre la téléologie constitue a ses yeux
un combat contre I’anthropomorphisme, a savoir que I’étre humain est le
sommet du processus évolutif. Penser donc la nature en termes de causalité
finale signifie la penser en référence a I’étre humain?®'. Cela implique que le
processus évolutif qui a abouti a I’homme n’a pas pu étre aveugle a ce point que
’apparition de la vie et de la conscience auraient résulté de la rencontre aléatoire
de pures mutations physico-chimiques ou de transformations simplement
mécaniques. «La genése écarte résolument du modéle mécaniste» .

Jonas parle méme d’un «plan préalable de croissance et de dévelop-
pement» **. Dans une conférence de 1988, Matiere, esprit et création, il dira
que la matiére est subjectivité a l’état latent. Cette position, qui demeure
par ailleurs imprécise (méme au niveau terminologique) a précisément pour
corrélat la thése d’aprés laquelle 1’étre humain est le sommet du processus
évolutif et que dans I’étre humain, doué de conscience et de liberté, est réalisé
un maximum de complétude ontologique. Dans Evolution et liberté (1983/4),

" Parmi les multiples études sur la philosophie de la vie, on pourra se reporter
par exemple a Reinhad Léw, «Zur Wiederbegriindung der organischen Naturphilosophie
durch Hans Jonas» in: Ethik fiir die Zukunft. Im Diskurs mit Hans Jonas, Miinchen,
Beck, 1994, p. 68-79; ¢f. R. Schulz, «Organismus und Freiheit, Hans Jonas’ phinome-
nologische Interpretation moderner Biologie» in: Hans Jonas. Von der Gnosisforschung
zur Verantwortungsethik, ¢d. W. E. Miiller, Stuttgart, Kohlhammer, 2003, p. 63-84; c¢f.
G. WoLrters, «Hans Jonas’ philosophische Biologie» in: C. Witsk, E. Jacossen, Weite-
rwohnlichkeit der Welt. Zur Aktualitéit von Hans Jonas, p. 225-241; R. THEIs, «La philo-
sophie de la vie et de I’homme chez Hans Jonas», in: Diotima, 40, 2012, p. 130-150.

* «Note sur I’anthropomorphisme», in: Le phénoméne de la vie. Vers une biologie
philosophique, trad. par D. Lories, Paris/Bruxelles, 2001, p. 46.

2 Ibid.

** «Aspects philosophiques du darwinisme», in: Le phénomeéne de la vie, loc. cit.,
p. 54.

s Ibid., p. 54.



L’ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 151

Jonas déclare résolument que sa position professe «le délit tant décrié d’anthro-
pomorphisme. Et cela apres quatre siecles de science moderne de la nature» 2.

L’anthropomorphisme épistémologique a ainsi pour fonction de servir
d’une part de principe herméneutique dans une lecture «descendante» de 1’évo-
lution qui part de 1’étre humain et qui se dirige vers des formations organisées
de plus en plus simples, d’autre part de montrer, a travers la continuité de
la ligne descendante que I’esprit et les phénomeénes spirituels ne sont pas a
considérer comme quelque chose qui releverait de I'intervention d’un principe
métaphysique (par exemple d’un Dieu) extérieur au processus évolutif méme.
Cette these moniste nous semble étre particulicrement intéressante parce qu’on
peut la lire une fois de plus en relation avec le débat jonasien sur la gnose. On
se souvient que la gnose affirme un dualisme ontologique en ce qui concerne
I’homme : en lui, le pneiima est d’origine transcendante, le séma et la psyche
en revanche ont été créés par le démiurge. Or, le pneiima reste étranger dans le
corps et dans le monde dont il cherche a s’échapper au moyen de la gnose afin
de rejoindre ses origines divines.

Contre cette approche gnostique, la thése anthropomorphiste tente d’ins-
crire I’homme, congu comme une unité pyscho-physique, dans I’ensemble d’un
réel matériel tout en articulant le caractere exceptionnel (voire étranger) que
constitue le vivant, et, au sein du vivant, /'étre humain. La question a laquelle
Jonas se voit confronté est alors la méme que celle de la biologie dans sa forme
classique: «La vie est-elle réductible a la non vie ?»* Mais, a I’opposé de la
réponse classique — réductionniste dans la mesure ou elle est sous-tendue par
une ontologie uniforme —, Jonas tentera de faire apparaitre, sous les prémisses
de I’hypothese d’apres laquelle la matiére et le déterminisme qui lui est inhérent
contiendraient, en leur sein, la possibilité de son autre qu’est la vie, «Le fait
que I’étre indifférent de la matiere a produit cela en son propre sein montre
qu’elle recele des principes que nous ne sommes pas accoutumes a mettre en
relation avec son concept, mais qu’il nous faut intégrer dans une interprétation
approfondie d’elle-méme» (S 269) .

Si I’on place maintenant la réflexion sur les fins et les valeurs dans ce cadre
de la philosophie de la vie, on voit que la notion de fin et, corrélativement celle
de valeur y est investie d’une signification anthropologique. C’est la vie et plus
particuliérement la vie humaine qui y apparait comme la fin des fins et donc
comme valeur et comme bien des biens et par conséquent comme ce qui doit
étre. 1l s’agit 1a d’abord d’une affirmation axiologique. Mais comment passer
d’elle a une obligation éthique ?

# «Bvolution et liberté», in: Evolution et liberté, trad. S. Cornille et Ph. Ivernel,
Paris, Rivages, 2005, p. 31 (trad. modifiée).

® «La vie, la mort et le corps dans la théorie de 'étrex, in: Le phénomeéne de la vie,
loc. cit., p. 23.

* G, Hotrors a critiqué la vision «néo-finaliste» de la philosophic de la vie chez
H.Jonas dans «Une analyse critique du néo-finalisme dans la philosophie de H. Jonas»
in: Hans Jonas. Nature et responsabilité, éd. G. Hottois et M.-G. Pinsart, Paris, Vrin,
1993, p. 17-36.



152 ROBERT THEIS

Parler d’obligation n’a de sens que pour un étre doué de conscience et de
liberté, c’est-a-dire pour ’homme en qui la liberté a atteint son point culminant.
Ce n’est que I’étre humain qui a des obligations et des devoirs. Jonas pense donc
que c’est en tant que bien en soi que I’étre s’adresse a /' homme, exige d’étre
voulu, donc de devenir une fin pour la volonté humaine. Dans Le Principe
responsabilité, Jonas parle d’un «appel du bien en soi [...] qui se dresse face
a mon vouloir et qui exige d’étre €écouté» (PR 168). L’étre comme bien est un
appel dont émane une obligation, celle de le vouloir. Or, ce qui répond a cet
appel, c’est la responsabilité.

Ad b. L’homme doit-il étre ou I’humanité future doit-elle €tre ou encore: y
a-t-il une obligation d’exister ? Et ensuite : quelle est notre responsabilité en ce
qui concerne I’étre-tel (Sosein) de I’humanité future ?

En fait, nous avons déja répondu a la premic¢re de ces questions. Cette
réponse, en effet, se dégage a partir de I’appel de I’étre au sein duquel I’homme
apparait comme moment culminant. Si I’étre est un bien, ce qui culmine dans
le processus évolutif, a savoir I’étre doué de conscience et de liberté, et donc
capable de responsabilité, 1’est aussi. Au méme titre donc qu’il y a un appel
de I’étre a étre voulu, il y a un appel de I’homme a étre voulu. Et ceci au nom
méme de "appel de I’étre a la responsabilité de |'homme. C’est donc au nom
méme de la responsabilité pour ['étre qu’il y a une obligation a ce qu’il y ait
des hommes capables d’exercer cette responsabilité et de préserver I’étre.

L’obligation qu’il y ait des hommes dont il est question ici et donc la
responsabilité¢ de ceux qui existent pour I’existence de ceux qui n’existent pas
encore ne se laisse évidemment pas déduire d’un quelconque droit de ceux
qui n’existent pas encore. Elle est une obligation absolument unilatérale,
non-réciproque, et consiste, non pas a faire don de I’existence, mais a [ imposer
(cf- PR 93 sq.). Elle n’est pas une responsabilité individuelle vis-a-vis d’un étre
a engendrer et par extension une responsabilité vis-a-vis de [ humanité future,
mais bien plutdt une responsabilité vis-a-vis de I’idée de I’homme. Dans ce
sens, |’impératif que ’homme doit étre est ancré dans la métaphysique dans la
mesure ou I’idée de ’homme est, aux yeux de Jonas, une idée métaphysique :
«[...] le premier principe d’une ‘éthique du futur’ ne se trouve pas lui-méme
dans 1’éthique en tant que doctrine du faire [...], mais dans la métaphysique en
tant que doctrine de I’étre, dont I’idée de I’homme forme une partie» (PR 96).

De I’obligation a ce qu’il y ait des hommes découle encore une autre
obligation et donc une autre responsabilité, a savoir celle que ’homme futur
puisse réaliser I’essence méme de I’homme. Derriére cette affirmation se cache
une forme d’essentialisme métaphysique: I’idée de I’homme, I’essence de
I’homme, I’intégrité de son essence (PR 7) constitue cela méme qu’il s’agit
de préserver. Jonas parle souvent de I’homme en tant qu”homme, de I’homme
véritable (PR 266), de I"'image vraie de I’lhomme (PR 66), de la vie authenti-
quement humaine (PR 66) — des expressions qui, il faut en convenir, demeurent
vagues, a moins qu’on ne veuille y voir des allusions a la conception biblique
de I’homme. Mais peut-étre faut-il les lire avant tout en référence a I’événement



L'ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 153

d’Auschwitz, I’anti-paradigme méme de tout ce qui est humain qui allait a
I’encontre de I’étre méme.

Comment Jonas congoit-il notre responsabilité a cet égard. 1l dit qu’il ne
faut pas que les hommes futurs puissent nous accuser de leur avoir laissé un
monde dans lequel leur essence ne soit plus réalisable. Et c’est ici que nous
retrouvons le théme de 'urgence d’une éthique a longue échéance, régie par
ce que Jonas appelle [ heuristique de la peur (cf. PR 63 sq.) qui nous enjoint,
face a I’évaluation des menaces qui émanent de la technique, de ne pas risquer
la survie de I’humanité 7.

Dans sa démarche de fondation ontologique dans le Principe responsa-
bilite, cet aspect anthropologique n’apparait qu’indirectement. Il y est question
de fins et de valeurs dans le but d’y ancrer I’éthique quant a son principe, a
savoir la responsabilité: la valeur en tant que bien réclame de devenir une fin.
Le bien «ne peut pas forcer la volonté a en faire sa fin, mais il peut lui extorquer
I’aveu que telle serait son obligation» (PR 161).

Dans une conférence de 1986, intitulée Zur ontologischen Grundlegung
einer Zukunfisethik, Jonas dit que c’est devant I’étre méme et devant son
intégrité que nous sommes responsables dans la mesure ou nous sommes libres
de nos actes *.

Toute cette démarche ontologique étant concédée, il n’en reste pas moins
qu’on n’a pas encore répondu a la question pourquoi il devrait y avoir quelque
chose plutdt que rien ou pourquoi vaut-il la peine d’étre ? Dans le Principe
responsabilité, Jonas renvoie a deux reprises a la religion qui disposerait a ce
propos d’une réponse que la philosophie doit encore chercher. Nous pensons,
que la fondation métaphysique de 'impératif éthique — pour déficiente qu’elle
puisse étre*’ — requiert ultimement chez Jonas un fondement théologique.

2. Une responsabilité pour le divin

Notre hypothése est de dire, qu’en fin de compte, quand Jonas parle d’une
obligation et d’une responsabilité vis-a-vis de /’éfre méme, et, par extension,
d’une obligation a ce qu’il y ait des hommes, il y est question d autre chose, a
savoir d’une obligation vis-a-vis de Dieu.

7 Cf. D. BonLER, «In dubio contra projectumy in: Ethik fiir die Zukunfi. Im Diskurs
mit Hans Jonas, loc. cit,, p. 244-276.
* In: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt a.
Insel, 1992, p. 130.
*S. PoLiwoba soutient avec quelque raison que |'argumentation de Jonas ne
saurait contraindre logiquement, mais ne contiendrait qu'un appel a conserver 1’étre
(Versorgung von Sein. Die philosophischen Grundlagen der Bioethik bei Hans Jonas,
Hildesheim, G. Olms, 2005, p. 231. On lira utilement I"analyse et la critique de P. Ric&ur
de I"éthique de la responsabilité de Jonas en relation avec sa philosophie de la biologie:
«Ethique et philosophie de la biologie chez Hans Jonas» (1991), in: Lectures 2. La
contrée des philosophes, Paris, Seuil, 1992, p. 304-319.

M.

-



154 ROBERT THEIS

Pour établir ce point, il faut revenir au texte de 1962 déja mentionné,
Immortality and the Modern Temper. Toutefois, ce ne sera pas tant I’argumen-
tation qui y est développée a propos de la question de I’'immortalité qui va
retenir notre attention, mais la présentation d’un «mythe hypothétique» que
Jonas reprend en 1984 dans la célebre conférence sur Le concept de Dieu apreés
Auschwitz’, ensuite dans Matiéere, esprit et création de 19887,

Pour Jonas, le recours au mythe n’est pas indifférent parce qu’a travers le
récit mythique s’exprime une vérité qui n’est pas dicible autrement tant qu’on
se trouve dans une phase de vide métaphysique (Vakuum ; le mythe étant une
«forme d’objectivation».)

Le mythe jonasien porte sur le commencement des choses et sur leur
devenir. Mais en méme temps il parle du devenir et de I’histoire méme de Dieu.
Il s’agit donc d’un mythe cosmo-théogonique.

En faisant allusion au premier verset de la Genese — «Au commencement
Dieu créa le ciel et la terre» — Jonas écrit: Au commencement, le principe divin
décida, par un choix insondable, de se livrer au hasard, a la multiplicité et au
devenir*. Dans I’acte créateur méme, Dieu se dépouille donc de lui-méme. Or,
ce dépouillement doit étre entendu dans un double sens:

— il signifie d'une part un renoncement, une auto-limitation de la part de
Dieu. Dieu renonce, dans ’acte supréme de I’exercice de sa puissance qu’est
I’acte créateur, a un exercice ultérieur de sa puissance et cela au nom de la
liberté de la création. Ainsi, le premier exercice de la puissance de Dieu est en
méme temps le dernier;

— d’autre part, I’auto-dépouillement de Dieu signifie, aux yeux de Jonas,
une sorte de kénose divine, une véritable dénucléation®. Dieu en se déposant
se vide de sa substance et se livre en quelque sorte a «corps perdu» a la création,
lui devient immanent dans ce sens qu’il n’est plus rien et qu’il a tout a devenir et
a recevoir a partir d’elle et a travers elle. Jonas prend soin toutefois de préciser
que cette présence du divin n’est pas a entendre en un sens panthéiste. 11 est vrai
qu’il demeure peu explicite sur la maniere de penser un divin immergé dans la
création qui ne soit pas a entendre en un sens panthéiste.

Dans I’acte de la création, le monde est donc d’abord posé dans son
autonomie, et cela signifie aussi, dans une absoluité radicale et sans exclusive.
Sur le plan cosmique, 1’autonomie du monde signifie son auto-régulation sur la
base et en fonction des seules possibilités matérielles qui lui sont inhérentes et
qui tendent a se réaliser dans le jeu du hasard et de la nécessité.

30 Cf. Le concept de Dieu aprés Auschwitz, trad. par S. Cornille et Ph. Ivernel, Paris,
Rivages, 1994. )

3U Paru in: Evolution et liberté, loc. cit., p. 193 sq.

32 Cf. Le concept de Dieu apres Auschwitz, loc. cit., p. 14.

3 Cf. notre étude «Dieu éclaté. Hans Jonas et les dimensions d’une théologie philo-
sophique aprés Auschwitzy», Revue philosophique de Louvain, 98, 2000, p. 341-357;
¢f. aussi C. CHALIER, «Dieu sans puissance» in: Hans Jonas. Le concept de Dieu apres
Auschwitz, loc. cit., p. 45-72.



L’ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 155

Le tourbillon du devenir est d’abord celui des formes les plus élémentaires,
encore privées de toute conscience, mais néanmoins non sans une sorte de
mémoire cosmique, pur accroissement en complexité. Mais c¢’est dés ce niveau
que commence aussi le devenir de la divinité. Celle-ci se reconstruit dans les
figures inédites de I’histoire cosmique, comparable a une grande mémoire ou
rien ne se perd plus. La cosmogonie est ainsi une véritable théogonie. Tant
qu’on se situe au niveau de I’évolution purement inorganique, voire méme
a celui des premieres apparitions et différenciations de la vie, le devenir de
la divinité suit une voie quasi naturelle: Dieu ne pouvait rien perdre dans ce
«grand jeu de hasard de I’évolution» *. Cette phase de I’histoire cosmique se
situe en amont de toute €thique, en dega du bien et du mal.

S’il y a, certes, déja un saut qualitatif a [’apparition de la vie et du foison-
nement de ses formes et variations au niveau végétatif et sensitif, dans ce sens
que la vie signifie toujours déja ‘intériorité’, I’avenement de /’homme marque
un palier absolument inédit: il signifie ’avenement de la connaissance et de la
liberté, et donc aussi de la vision morale; il constitue de ce fait é¢galement le
moment le plus sensible dans le processus théogonique. En effet, si Dieu s’est
donné au sens décrit précédemment, a savoir dans un abandon de soi-méme, le
devenir divin est désormais intimement li¢ aux formes que prend la conscience
morale; il est lié a la responsabilité humaine. On a dit plus haut que tant que
I’évolution suivait son cours naturel, la chose divine n’avait rien a perdre. Le
sens naturel de 1’évolution est en quelque sorte affecté d’un coefficient de
bonté naturelle — la création est bonne en soi. Avec I’apparition d’un deuxieme
ordre a coté de ’ordre naturel — I’ordre de la liberté, 1’ordre moral, ’ordre
du bien et du mal — surgit un nouveau probléme. Car le cours des choses
est désormais enrichi des choix libres de ’homme. Or, si I’avénement de la
conscience constitue, certes, le moment fort de 1I’évolution, elle n’en est pas
moins, en retour, le moment fragile, car avec la possibilité du choix est donnée
également la possibilité du dérangement de I’ordre naturel, la possibilité du
désordre non naturel. La divinité ayant accédé, avec I’apparition de I’homme, a
la plus haute intériorité qui soit, a savoir la conscience de soi, devenant un Soi,
a accédé, en méme temps, a sa plus grande fragilisation, et cela du fait que la
cause divine est désormais entre les mains de ce gardien problématique qu’est
I’homme «pour étre accomplie, sauvée ou corrompue par ce que ce dernier
fait de lui-méme et du monde» **. Jonas écrit que ¢’est «I’image de Dieu» qui
est confiée & I’homme pour étre accomplie, sauvée ou corrompue dans ce que
I’homme fait de lui-méme et du monde *.

Voila — sans trop d’ingérences herméneutiques — 1’exposé du mythe congu
par Hans Jonas en guise d’accés a la formulation de sa conception de Dieu. Il va
falloir maintenant nous interroger sur les corrélats philosophico-théologiques

¥ Cf. ibid., p. 19.
B Cf. ibid., p. 20.
% Ibid.



156 ROBERT THEIS

de ce mythe, c’est-a-dire accéder au niveau du concept et essayer de voir ce que
ce mythe «donne a penser».

I ressort de ce que nous venons de voir que 1’auto-déposition de Dieu avec
comme corrélat I'affirmation de I"autonomie de la création implique selon
Jonas un impératif pour I’étre doué de conscience et de liberté qu’est I’homme,
impératif qu’il formule de fagon indirecte: «qu’il n’arrive pas, ou n’arrive pas
trop souvent [...] que Dieu puisse regretter d’avoir laissé¢ devenir le monde» /.
Or, le regret de Dieu d’avoir créé ne peut surgir que 12 ot I’homme, en toute
liberté, agit contre le sens méme de la création, un sens qui — comme on I’a
signalé précédemment — ne saurait étre raté au niveau de la pure évolution
cosmique. Le sens méme de la création (a savoir le devenir de Dieu) implique
donc pour I’homme un devoir, un Sollen qui porte pour nom responsabilité:
Sois responsable! L’homme est le seul étre de la création a I’égard duquel un tel
impératif a un sens parce qu’il est le seul étre capable de répondre a cet appel.
En agissant dans le sens du sens de la création, ’homme ceuvre pour Dieu et
fait advenir la divinité dans sa plénitude. En agissant en revanche contre le sens
de la création, ’homme est encore responsable dans la mesure ou il défigure
Dieu méme. C’est ici le lieu de la plus grande souffrance de Dieu.

On constate a ce sujet les analogies de ce programme éthique avec 1’idée du
tigquoun, de la rédemption, développée dans la cabale lourianique a laquelle
Jonas fait d’ailleurs référence dans son article sur le concept de Dieu apres
Auschwitz. Ici également, I’homme a un réle fondamental dans ce sens que
c’est lui qui «doit aider Dieu a réaliser véritablement son unité»**. En raison
de I'imminence eschatologique dans cette vision, la responsabilité de I’homme
s’en trouve encore accrue. Le parallélisme avec cette conception chez Hans
Jonas est manifeste: I’insistance sur les perspectives apocalyptiques de notre
civilisation technologique, sur lesquelles il insiste au début du Principe
responsabilité, se lit comme un écho sécularisé de I’eschatologie de la cabale
lourianique.

Dans I'article «L’immortalité et la mentalité moderne», Jonas avait déja
argumenté a ce propos d’une maniere analogue. Il s’y interroge sur les consé-
quences ¢thiques qui découlent de la métaphysique que le mythe a esquissées.
Celles-ci sont directement théologiques et s’inscrivent précisément dans ce qui
vient d’étre dit plus haut: «La premiére est I'importance transcendante de nos
actes, de la maniere dont nous vivons nos vies»*’. Ceci est a entendre non
seulement et simplement au sens d’une responsabilité pour nos actes intramon-
dains, mais précisément au sens d’une responsabilité pour /'image de Dieu
méme. Nos actes ont dés lors une valeur d’éternité dans la mesure ou ils contri-

7 Ibid., p. 37.

" Article «Louria» in: Dictionnaire encyclopédique du judaisme, publié sous la
direction de G. Wigoder, Paris, Cerf, 1993, p. 670.

¥ «’immortalité et la mentalité moderne», in: Le phénoméne de la vie, loc. cit.,
p. 277.



’ETHIQUE DE LA RESPONSABILITE DE HANS JONAS 157

buent, en bien et en mal, a tracer le «visage» de Dieu méme. Or, I’image de
Dieu est en danger, aujourd’hui plus que jamais, ce qui interdit tout fatalisme.

Dans la version allemande de I'article précédemment mentionné, Jonas a
modifi¢ un alinéa par rapport au texte de 1962. Or, cette modification nous
parait hautement significative. Parlant de ce qui est a sauver, il n’y est plus
question en premier lieu de la dimension de I'immortalité, mais de 1’'urgence
de «sauver I’aventure mortelle comme telle» * qui est menacée par la techno-
logie. Mais — et c’est la le moment remarquable dans cette argumentation—, la
Justification pour que cette aventure continue, donc qu’il y ait une humanité a
[’avenir, ne se laisse pas déduire du simple fait — contingent par ailleurs — que
des hommes existent: il n’y a pas de droit a I’existence de I’homme en tant que
tel. Que 'aventure mortelle continue, cela est nécessaire parce que l'image
méme de Dieu est en danger. Dés lors, notre obligation est replacée sur un
autre terrain: le devoir-étre qui découle de I’étre — la pierre angulaire de la
justification métaphysique de I’éthique — se voit ainsi investie d’une nouvelle
dimension parce qu’il y va, non du destin de I’homme, mais du «destin de
I’aventure divine»*', du Dieu que Jonas comprend, dans la ligne de la tradition
biblique, comme un Dieu non simplement vivant, mais un Dieu «qui veut la
vien ¥,

Ce qui avait transparu dans ’article de 1962 a propos de la question de
"immortalité et qui avait été (délibérément) mis entre parentheses dans le
projet de fondation métaphysique de I’éthique de la responsabilité, a savoir le
recours a une transcendance, refait ainsi son apparition dans les articles tardifs
de Jonas et y est comme la clé méme pour une intellection adéquate de ce
projet. Mais, il est tout aussi remarquable que cette clé se présente sous la
forme du mythe, expression d’un non-savoir (non d’une ignorance), mais en
méme temps esquisse d’une vérité qui, pour étre en amont du concept, n’en
donne pas moins a penser.

Dans Esprit, matiére et liberté, il note ceci: «Nul doute que nous détenons
les moyens de faire capoter I’intention de la création, justement dans I’apparent
triomphe qu’elle remporte avec nous» et de se demander alors: «pourquoin’en
avons-nous pas le droit ? Serait-ce parce que I’Etre nous le dit ? Nous retrouvons
ici le versant ontologique de la fondation de I’obligation et de la responsabilité
tel que le formule le Principe Responsabilité. Mais nous remarquons aussi que
dans cet appel de I'Etre, il y a maintenant (encore) une autre voix qui se fait
entendre : celle de la divinité méme, et plus particulierement d’une divinité qui
arenoncé a sa puissance, d’une divinité a qui nous devons porter secours *'.

Dans Darticle de 1962 sur Immortalité et temps moderne, Jonas évoque
déja les conséquences éthiques de la métaphysique que son mythe charrie:

£

0

«Unsterblichkeit und heutige Existenz», in: Das Prinzip Leben, loc. cit., p. 395.
«Matiere, esprit et création», in: Evolution et liberté, loc. cit., p. 248.

2 Ibid.

 Ibid.



158 ROBERT THEIS

la premiere est I'importance transcendante de nos actes: I’homme étant créé
non tellement a /’image de Dieu que pour ['image de Dieu, c’est-a-dire dans
’intention de «recomposer» cette image, il en résulte que la responsabilité
n’est pas déterminable exclusivement par rapport aux conséquences mondaines
de son agir, mais qu’elle concerne précisément 1’intégrité de Dieu méme; la
personne, dira-t-il, est «I’agent fiduciaire d’une chose immortelle» *. Il appar-
tient désormais a I’homme de donner a Dieu. 1l en découle que la sauvegarde
de I’aventure humaine, donc I’obligation qu’il y ait des hommes, qu’il y ait une
humanité, et la responsabilité qui en découle, ne regoit son sens que par rapport
a cet absolu ou par I’appel de I’absolu — qui est en méme temps a comprendre
comme un appel absolu.

Nous devrions comprendre a partir de ces remarques, que |’éthique de
la responsabilité, si elle n’est pas simplement réduite a une pragmatique ou
ramenée a un programme politique (d’ailleurs suggéré par Jonas lui-méme,
notamment dans la maxime de la priorit€¢ du pronostic défavorable par rapport
au pronostic favorable qui devrait servir de maxime dans les choix politiques),
mais si elle est entrevue dans ce qui en constitue sa fondation, renvoie, au-dela
de sa justification métaphysique, a un fondement théologique qui permet de la
rendre intelligible.

 Unsterblichkeit und heutige Existenz, in: Das Prinzip Leben, loc. cit., p. 59.



	Le fondement métaphysico-théologique de l'éthique de la responsabilité de Hans Jonas

