Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 2

Artikel: L'eidétique et la question de I'objectivité des valeurs chez Max Scheler
Autor: Moinat, Frédéric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012),P. 119-140

L’EIDETIQUE ET LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE
DES VALEURS CHEZ MAX SCHELER

FREDERIC MOINAT

Résume

Scheler est connu dans ['éthique philosophique pour avoir soutenu que les
valeurs ont une existence objective indépendante de la subjectivité des préfé-
rences individuelles. Cet article vise a montrer que, si ['on peut considérer les
valeurs comme des essences objectives, ces dernieres restent enchevétrées avec
la réalité empirique. Ce qui implique finalement que les valeurs guident notre
agir, mais qu elles ne constituent pas des repéres transparents et absolus, qui
nous oteraient toute marge de manaeuvre et toute initiative propre.

L’éthique de Max Scheler, développée essentiellement dans son ceuvre
majeure Le formalisme en éthique et [’éthique matériale des valeurs', est
bien connue pour avoir rompu avec le relativisme axiologique typique de la
modernité, en posant que les valeurs ont une existence objective. Les valeurs
ne sont en effet pas de simples expressions des désirs et des croyances de I’étre
humain, et elles n’ont pas le caractére conventionnel et arbitraire des créations
humaines. La démonstration que Scheler a tenté d’apporter pour fonder cette
these forte se situe dans le cadre de la phénoménologie. Autrement dit, il s’agit
pour Scheler d’établir que I’objectivité des valeurs est une donnée manifeste.
Il a tenté de faire voir cette objectivité, de montrer que 1’on peut la décrire
et qu’il ne saurait étre question de la déduire, de la dériver ou de I’expliquer
a partir d’une doctrine ou de principes philosophiques, selon le célébre mot
d’ordre de la méthode phénoménologique. Poser I’existence objective des
valeurs est bien entendu une thése dont la simple formulation est abstraite et
problématique; elle requiert d’étre longuement précisée et développée afin que
son sens exact, son intérét et sa portée puissent devenir compréhensibles. Le
but de cet article est précisément d’analyser cette thése et de tenter de dégager
d’une part ce qu’elle comporte de pertinent et de valable du point de vue de la

' M. ScHELER, Gesammelte Werke, volume 2: Der Formalismus in der Ethik und
die materiale Wertethik, Bonn, Bouvier, 2000. Le formalisme en éthique et 'éthique
matériale des valeurs, traduction par M. de Gandillac, Paris, Gallimard, 1955 (abrégé
FE). L’adjectif material devrait étre simplement traduit par matériel. Les indications de
pages donnent la version allemande suivie de la version francaise. Les traductions sont
parfois modifiées.



120 FREDERIC MOINAT

description phénoménologique, et d’autre part ce qui en elle me parait contes-
table et moins convaincant. Le principal fil conducteur que je vais suivre pour
mener cette recherche est I’eidétique schélérienne (que je mettrai souvent en
parallele avec I’eidétique husserlienne, avec laquelle elle a beaucoup plus en
commun que I’on croit souvent), en comprenant par eidétique une théorie des
essences, de leur statut ontologique, de leur opposition a la réalit€¢ empirique et
des méthodes de leur dévoilement. Cet axe de lecture me permettra également
d’apporter, je I’espére, une contribution a une question importante et complexe
chez Scheler, a savoir le rapport entre les dimensions phénoménologique et
personnaliste de sa pensée.

1. L’eidétique des valeurs de Max Scheler

Dans une premiére partie, je vais tenter d’expliciter ce que signifie préci-
sément la theése schélérienne de ’objectivité des valeurs. Trois distinctions
— correspondant a trois dimensions de la question — doivent étre faites: en
premier lieu la distinction entre 1’acte intentionnel et ’objet intentionnel;
deuxiémement la distinction entre objectivité «subjective-relative» et objec-
tivité naturaliste ; et troisiémement celle entre fait et essence.

1. 1. La distinction entre acte intentionnel et objet intentionnel

La doctrine husserlienne de la corrélation intentionnelle entre I’acte et
I’objet, développée pour la premicre fois dans les Recherches Logiques, a ¢té
adoptée sans réserve par Scheler (c¢f. Stroker et Janssen, 1989, p. 166). Selon
ce principe fondateur de la phénoménologie, tout objet (ou tout genre d’objet)
est nécessairement lié a un certain type d’acte intentionnel. Dans la mesure
ou il existe, il doit a priori pouvoir étre visé par un acte d’un certain type;
ainsi, un objet naturel doit pouvoir étre visé par une perception, un fantasme
par un acte d’imagination, un objet mathématique par un acte d’idéalisation,
etc. Il importe de préciser d’emblée que cette corrélation ne constitue pas une
dépendance empirique (ou métaphysique): il serait absurde de dire qu’un
objet naturel n’existe réellement que s’il est per¢u par un étre humain (cf.
FE, p. 250-251/257). Mais un objet naturel ne peut pas exister s’il ne peut
pas par principe étre visé par une perception; autrement dit, un objet naturel
est essentiellement lié a un acte intentionnel. Cet «a priori de corrélation»,
comme Husserl I’appelle, a une importance méthodologique considérable. En
effet, la maniére que la phénoménologie initiée par Husserl a de décrire les
choses mémes consiste a aborder les différents objets non pas directement mais
conjointement avec les types d’actes qui les visent. Husserl exprime cela en
distinguant une démarche orientée vers le quid des choses (propre a ’attitude
naturelle ot nous nous demandons ce que sont telles ou telles choses) et une
démarche tournée vers le quomodo, la maniere dont elles se donnent. Il en



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 121

résulte par conséquent d’une part que tout objet a son acte avec lequel il est
corréi€, et d’autre part que I’objet est distinct de ’acte, en tant qu’il est le pole
vis€ par lui. Dans FE, Scheler se réclame explicitement de ce principe : «Nous
étions parti du principe supréme de la phénoménologie, a savoir qu’il existe
une corrélation entre I’essence de 1’objet et ’essence du vécu intentionnel.»
[l s’ensuit un rejet de I’«ontologisme absolu, ¢’est-a-dire ’affirmation suivant
laquelle il pourrait exister des objets qui, par essence, ne seraient saisissables
par aucune conscience» (FE, p. 270/277).

Tel est, rapidement esquissé, le cadre méthodologique général dans lequel
Scheler aborde la question des valeurs?. 1l va soutenir la thése de 1’objectivité
des valeurs en montrant que les valeurs sont visées intentionnellement par
certains actes. Nous pouvons déja dire que ce sont des objets en ce sens, bien
que leur statut objectif spécifique doive encore étre précisé. En effet, selon
la doctrine de la corrélation intentionnelle, ce qui est visé par un acte inten-
tionnel, ce qui constitue le pole objectif (le noeme, dira plus tard Husserl)
est par ce fait méme un objet. Dans la cinquieéme Recherche Logique (§ 11),
Husserl donne I’exemple d’un objet purement imaginaire: le dieu Jupiter. En
tant que visé par un acte d’imagination, le dieu Jupiter est un objet et non pas
une donnée psychique comme un acte ou un état affectif (un mal de téte par
exemple). Scheler dit précisément la méme chose dans FE (p. 114/118): «Un
objet corporel qui se présente comme hallucination est par exemple “relatif”
a un individu et pourtant il n’est pas “subjectif” a la fagon d’un “sentiment”».
Voyons a présent comment les valeurs apparaissent dans la corrélation inten-
tionnelle et réservons a plus tard la précision sur le type de leur objectivité.
L’acte visant les valeurs est selon Scheler affectif; il s’agit d’un acte inten-
tionnel qui vise les valeurs mais sur un mode affectif, émotionnel. L’allemand
dit Fiihlen et la traduction frangaise 1’a rendu par perception-affective. C’est
donc notre sensibilité affective qui nous permet de percevoir les valeurs,
d’avoir acces a ['univers objectif qu’elles forment. Ainsi, lorsque je m’indigne
au spectacle d’un innocent condamné, mon indignation ressentie n’est pas un
simple «état affectif», c¢’est un acte intentionnel qui vise cet état de fait en
tant qu’il est injuste, ou, pour le dire différemment, qui vise son injustice, et
ce sur un mode intuitif, «dans la mesure ol nous entendons par “intuition”
non pas nécessairement la dimension figurative d’un contenu, mais le caractere
immeédiat de la donation de soi de I’objet» (FE, p. 176/184). L’indignation est
I’acte, et I’injustice est le pdle objectif de I'acte.

Scheler consacre plusieurs pages (et a différents endroits de son ouvrage)
a la justification de ce résultat capital. Soit I’exemple révélateur de la valeur
de Dagréable, dans laquelle les dimensions subjective et objective sont

* Selon B. Frire («Scheler critique de Husserl. Esquisse d’une perspective non
transcendantale au cceur du projet phénoménologique», Philosophie, n® 91, 2006)
«Scheler restera toujours fidele aux Recherches Logiques de Husserl» (p. 64), méme si,
comme nous le verrons, il sera trés critique au sujet des développements ultérieurs de
sa pensée.



122 FREDERIC MOINAT

particulierement difficiles a distinguer. Et pourtant, lorsque je fais fondre un
morceau de sucre sur ma langue, je ressens subjectivement un plaisir gustatif,
mais d’un autre coté, ce plaisir me révele le bon golt du sucre, son caractére
agréable pour ma langue: «l’agréable du sucre se distingue du sentiment
sensoriel du bien-€tre qu’il produit sur la langue» (FE, p. 79/82). Et pourtant,
I’idée que les valeurs, (ou, plus particulierement, les «faits moraux»?) ne se
rencontrent nulle part dans le monde et ne peuvent donc étre situées que dans
I’«expérience interne» de la subjectivité est extrémement répandue et doit étre
minutieusement réfutée. L’injustice est-elle contenue originairement dans le
sentiment d’injustice que je peux éprouver ? Mais comment puis-je éprouver
un tel sentiment sans sortir de mon expérience interne et me référer a un
état de fait injuste (c¢f. FE, p. 174/182) ? Prenons un autre exemple. Lorsque
J’énonce: «Ce tableau est beau» ou «Ce paysage est charmant», je ne fais pas
simplement part de mon état intérieur, comme lorsque je m’exclame «Ah !»,
indiquant du méme coup que je suis pris d’un ravissement esthétique. Bien au
contraire, j’énonce une signification a propos de ce tableau ou de ce paysage
qui correspond a I’intuition affective esthétique que j’en ai*. «Quand j’énonce
ces propositions, je ne vise pas mon propre état affectif, je ne me contente pas
de vivre simplement dans cet €tat, mais je vise ces contenus et je vis dans ces
objets.» (FE, p. 182/193) On voit ici toute I’'importance de I’intentionnalité
pour la démonstration de I’objectivité des valeurs. Lorsque Scheler écrit que
je vise, ou que je me dirige vers ces contenus®, il veut dire que je sors de
moi-méme, que je suis aupres des choses et que ce qui m’importe, c’est la
beauté du tableau ou du paysage, et non pas les sentiments que je suis en train
d’éprouver. Certes, j’éprouve du plaisir esthétique, mais ce plaisir résulte du
fait que je vise le tableau, il constitue en quelque sorte I’atmosphére émotion-
nelle de mon acte esthétique et n’a rien de thématique. De plus, mes états
affectifs peuvent varier pendant que je percois une valeur dans sa constance et
sa persistance. «Ainsi passent par milliers les états affectifs, la joie, I’irritation,
la colére, la fierté, la vexation, a I’égard d’une personne que nous tenons pour
capable et précieuse, sans que notre conscience axiologique (ni a plus forte
raison la valeur elle-méme) soit affectée par ces variations des états affectifs.»
(FE, p. 183/191) De méme, je continue a trouver que la Messe en si de Bach est
un chef-d’ceuvre musical, méme si, a force de I’avoir trés souvent écoutée, je
ne ressens plus la méme chose que lors de mes premiéres auditions. Ou alors,
je peux reconnaitre la qualité d’un vin méme s’il n’est pas @ mon gout. On peut
donc parler d’une permanence de la valeur par rapport aux états affectifs mais
aussi par rapport a la perception affective qui la révele®.

4 La différence sera expliquée plus loin.

* Cette distinction est identique a celle que la deuxiéme Recherche logique de
Husserl opére entre expression et signification.

> L’allemand dit: «Ich bin gerichtet auf diese Inhalte...»

¢ Il faut en effet ici absolument distinguer I'état affectif non intentionnel de la
perception affective qui révele la valeur.



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 123

[l résulte clairement du paragraphe précédent que les valeurs ne s’ obtiennent
pas par le truchement d’actes réflexifs, comme si ¢’était uniquement en opérant
une réflexion sur nous-méme au moment ou nous contemplons un tableau et
en saisissant par la notre propre plaisir esthétique que nous prenons conscience
de sa beauté. Il est intéressant de relever que Husserl établit le méme point
dans la VI® Recherche logique a propos des formes catégoriales. En effet,
lorsque je vise le verre sur la table, [ ’étre-sur du verre sur la table n’est pas une
donnée sensible comme le sont le verre et la table. Pourtant, il se donne bien
a une intuition directe dirigée vers le monde: I’intuition catégoriale. Partant,
["étre-sur est une donnée objective et ne procede pas d’actes réflexifs sur mes
jugements’. Scheler note souvent de telles similitudes entre les spheres axiolo-
gique et épistémique afin de convaincre les lecteurs sceptiques de I’objectivité
des valeurs : «Sans doute trouvons-nous |’essence propre des valeurs morales par
la perception affective, mais c¢’est en ’homme que nous trouvons cette dernicre,
de méme que nous y trouvons toutes les lois des actes de la perception affective,
de la préférence, de I’amour, de la haine, etc. Cependant nous ne les y trouvons
par principe que comme nous trouvons finalement “en’” I’homme les propositions
et les lois mécaniques, physiques et chimiques...» (FE, p. 276/283).

Scheler reconnait que I’étre humain a parfois — et méme souvent — une
posture réflexive dans son rapport aux valeurs, mais dans ce cas, celui-ci est
perverti ou pathologique. C’est ce que montrent ses analyses du pharisien.
Le pharisien se caractérise par le fait qu’il agit non pas en étant dirigé vers
une valeur (ce qui arrive lorsque, prenant conscience d’une injustice, on
se dit qu’elle doit étre abolie et agit en conséquence), mais dans la volonté
d’accomplir un acte bon. 1l est donc en quelque sorte tourné vers lui-méme
et tire du contentement de la moralité de son acte: «Quiconque par exemple
n’a pas la volonté d’étre bienfaisant a I’égard de son prochain — de telle sorte
qu’il puisse effectivement lui faire du bien — mais se contente de profiter de
I’occasion pour pouvoir, dans son acte, “étre bon” lui-méme ou “faire le bien”,
celui n’est pas vraiment bon, il ne fait pas vraiment le bien; il n’est en vérité
qu’une sorte de pharisien qui ne cherche qu’a se paraitre bon a lui-méme.» (FE,
p. 48/51) On trouve un autre cas de pharisaisme dans la personne qui dissimule
son intérét personnel sous des valeurs universelles et honorables afin de justifier
son attitude aux yeux des autres. Or, ce comportement qui instrumentalise les
valeurs présuppose précisément qu’elles «sont reconnues sans discussion comme
ayant priorité sur les intéréts» ®; en ce sens, leur objectivité est admise comme
allant de soi (¢f. FE, 185/193).

’ Voir la sixieéme Recherche logique in: Recherches logiques, Paris, P.U.F., 1959,
P- 668 et 669-670 (p. 172 et 173-174): «[...] I'idée de jugement se remplit dans I'intuition
interne d’un jugement actuel ; |...] I'idée du est ne s’y remplit pas.» Et encore : «Ce n’est
pas dans la réflexion sur les jugements ou plutét sur les remplissements de jugements,
mais dans les remplissements de jugements eux-mémes que réside véritablement
I"origine des concepts d’états de choses et d’étre (au sens de la copule).» )

¥ R. Boupon, «Max Scheler: contextualité et universalité des valeurs» in: Etudes
sur les sociologues classiques, 11, Paris, P.U.F., 2000, p. 282.



124 FREDERIC MOINAT

1.2. La distinction entre objectivité subjective-relative
et objectivité naturaliste

Amenons encore une importante précision sur le statut objectif des valeurs
avant d’aborder la question de I’eidétique. Méme s’il est admis que les valeurs
sont le pole objectif des perceptions affectives, il reste a répondre a 1’objection
suivante : les valeurs, quoique visées intentionnellement, ne seraient-elles pas
que la projection des besoins humains dans le monde, ne représentent-elles pas
une sorte de couche subjective qui s’ajoute a ce qui existe réellement, a savoir
une nature en soi composée de corps physiques ? Selon cette vision, ce serait
seulement la pure nature qui, ne dépendant en rien de I’existence des étres
humains et des animaux, pourrait revendiquer le statut de pleine objectivité.
Méme si elle est corrélée a une conscience, cette conscience est celle du scien-
tifique qui fait abstraction de toutes les dimensions subjectives de la nature
afin de dégager les particules et les relations existant en soi. Scheler récuse
énergiquement cette conception qui reléve de préjugés scientistes, objectivistes
et naturalistes. En cela il rejoint les analyses que Husserl a menées particu-
liecrement a la fin de sa vie autour du concept de monde de la vie, méme si
les arguments des deux philosophes ne vont pas toujours dans le méme sens’.
Dans la perspective de Scheler, I’activité scientifique consiste a se détacher du
monde vécu au quotidien, d’inventer des symboles et de construire des modéles
qui permettront de maitriser la nature. Loin de révéler la teneur ontologique du
réel, elles en font précisément abstraction pour se mouvoir dans un champ de
symboles purement formels. Par conséquent, ce n’est pas la science qui va nous
dire ce qui est «réel» et contester aux valeurs leur statut objectif: «Abstraction
faite de leur saisie, les valeurs existent dans toute la nature. La encore il ne faut
point partir de la science de la nature qui s’efforce avec le plus grand soin de
faire abstraction des valeurs, étant elle-méme guidée par une sélection — fondée
dans la valeur d’une possible maitrise de la nature — qu’elle opere parmi les
phénomenes de I’intuition extérieure.» (FE, p. 271-272/278) 1l s’ensuit que la
vie humaine et animale percoit des valeurs ayant une véritable teneur ontolo-
gique: «il n’y a pas un pauvre univers mort fait de mouvements uniformes qui
se cache et se dissimule de plus en plus devant le développement de la vie; bien
au contraire, la vie forme des réactions types toujours plus richement différen-
ciées qui mettent au jour une plénitude de qualités qui existent en soi.» (FE,

? Voir, du c6té de HusserL, La crise des sciences européennes et la phénoméno-
logie transcendantale, Paris, Gallimard, 1976. Selon Husserl, les acquis des sciences se
construisent sur le fond du monde de la vie, donné dans I’expérience quotidienne de tout
étre humain, alors que pour Scheler, la science ne s’appuie pas sur le monde préscienti-
fique pour mettre en forme et modéliser la nature. Cf. M. ScHELER, Gesammelte Werke,
vol. 10, p. 460 sq. et p. 502 ainsi qu'A. METrAUX, Max Scheler ou la phénoménologie
des valeurs, Paris, Seghers, 1973, p. 47-48.



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 125

p. 170/174) Pour Scheler comme pour Husserl, les choses que nous rencontrons
dans la vie de tous les jours — les arbres, les voitures, les passants — existent
en toute réalité et ne sont pas de simples apparences derriéres lesquelles se
cacheraient des choses en soi de la physique. [l en va de méme pour les valeurs,
en dépit de tout ce qu’on peut leur trouver de «subjectif-relatif».

1.3. La distinction entre fait et essence

Il reste a établir un point absolument capital pour toute I’éthique schélé-
rienne : les valeurs sont des essences et non pas des faits empiriques. Cette thése
est st importante que Scheler consacre toute une partie de FE (p. 67-99/68-102)
a élaborer une eidétique, a savoir une théorie des essences (ou objets a priori).
Puisque toute [’analyse que je me propose de mener dans la suite de cet article
repose sur cette thématique, une minutieuse exposition de I’eidétique générale
de Scheler, de son eidétique des valeurs ainsi que de la méthode d’acces aux
essences est nécessaire.

Commengons donc par 'eidétique générale, qui consiste en premier lieu
a poser I’existence d’un type d’objets irréductibles a la réalité empirique. En
effet, je me rapporte la plupart du temps par mes actes intentionnels a des objets
existant empiriquement dans la réalité spatio-temporelle. C’est le cas lorsque je
pergois une chaise en face de moi. Or, une perception aussi simple dépasse déja
la dimension particuliére et individuelle de son objet, puisque je ne pourrais rien
percevoir du tout si je ne visais pas cet objet individuel en tant que chaise. Une
perception purement sensualiste, qui ne recevrait que des données sensibles, est
une fiction. Cet «en tant que» me permet cependant de basculer vers un autre
type d’acte intentionnel dirigé non plus sur I’objet empirique mais sur I’objet
idéal lui-méme, qui constitue la pure teneur de sens, la quiddité de I’objet réel.
Ainsi, je peux appréhender la chaise en général, comme je peux appréhender
un triangle en général, la qualité du rouge en général, etc. Ces objets 1déaux
sont des essences, et I'intuition qui les vise est appelée intuition eidétique
(Wesensschau, FE, p. 68) ou intuition phénoménologique (phdnomenologische
Anschauung, ibid.) par Scheler. De plus, la visée d’une essence ne dépend pas
d’un acte se rapportant a la réalité empirique correspondante. Autrement dit,
Je peux viser le rouge en général pour lui-méme, en tant qu’essence, sans le
mettre en aucune maniére en rapport avec un objet rouge existant réellement,
sans devoir poser aucune existence empirique. «Il faut donc faire abstraction
de toute position, de quelque nature qu’elle soit.» (FE, p. 67/71, ¢f. p. 35/37)"°.

" Cf. E. HusskrL, Idées directrices pour une phénoménologie, t. 1, Paris, Gallimard,
1950, dont le premier chapitre expose une théorie des essences : «Il en résulte essentiel-
lement que la position et la saisie de 'essence d’abord par intuition n'implique a aucun
degré la position d'une existence individuelle guelconque..» Comme nous le verrons,
Ieidétique schélérienne reste tres proche de celle de Husserl (a quelques différences pres
dont nous allons parler), indépendamment de tous leurs désaccords sur la question de
I’ego transcendantal.



126 FREDERIC MOINAT

Le fait que je puisse appréhender le rouge ou le triangle pour lui-méme sans
avoir besoin de m’appuyer sur une quelconque réalité empirique (si ce n’est a
titre d’exemple, mais une représentation fictive fait aussi bien 1’affaire) a une
conséquence épistémologique décisive: il est possible de dévoiler un immense
champ de vérités eidétiques qui ne doivent rien a la réalité empirique et ses
multiples états de faits''. La géométrie euclidienne est a cet égard I’exemple le
plus parlant, méme s’il est plus husserlien que schélérien: les vérités géomé-
triques portent sur la pure essence de I’espace euclidien et ne dépendent pas de
I’existence réelle des formes géométriques (par exemple celles dessinées sur
le tableau noir).

Tout ce que Scheler met en évidence pour caractériser plus précisément
I’intuition et le domaine eidétiques se fonde sur une opposition avec I’intuition
et le domaine empiriques. Il importe en effet au plus haut point a Scheler de les
distinguer rigoureusement, car I’existence de vérités eidétiques ayant leur droit
propre par rapport aux faits empiriques n’allait pas du tout de soi a I'époque
de I’empirisme logique. Ainsi, alors que la découverte de vérités empiriques
consiste en une généralisation inductive de cas particuliers, I’intuition
eidétique possede une pleine saisie de son objet dans un seul acte. En effet,
I’intuition empirique se caractérise par le fait que le visé excede toujours ce
qui est donné intuitivement. L’objet est toujours plus riche que ce qu’il montre.
Dans I’intuition eidétique, au contraire, il y a exacte coincidence entre le visé
et le donné: I’objet se donne tout entier, «sans reste et sans retenue» (FE,
p. 68/71), il est tout ce qu’il montre et ne peut donc rien réserver pour une
observation ultérieure. «Seule la coincidence du “visé” et du “donné” nous
revele les constituants de ’expérience phénoménologique. C’est dans cette
coincidence, au point de rencontre ou se réalisent ensemble le visé et le donne,
que le “phénomene” se manifeste.» (FE, p. 70/73) Alors que les connaissances
eidétiques se dirigent vers un stade d’achévement et de cloture, les connais-
sances empiriques restent par principe toujours présomptives, sujettes a des
révisions et des continuations infinies.

Il s’ensuit des conséquences €pistémologiques tout aussi décisives. Etant
donné que les objets empiriques relévent d’essences spécifiques (un objet
physique reléve de I’essence de I’espace par exemple), I’eidétique constitue
le cadre qui détermine a priori ce qui peut avoir lieu (et la maniere dont cela
peut avoir lieu) dans la réalité empirique, «ce qui signifie que les choses, les
biens, les actes réels ainsi que leurs rapport effectifs sont eux-mémes “orientés”
par le contenu apriorique de I’expérience...» (FE, p. 92/96). Toute science
empirique doit donc s’appuyer sur une science eidétique, qui ne lui doit rien, et

' Ces vérités non empiriques restent matérielles et non pas formelles, dans la
mesure o elles ressortissent aux différentes régions de la réalité: les valeurs, les objets
mathématiques, les choses physiques, etc. D’oll la critique fondamentale que Scheler
adresse a Kant et qui conditionne toute sa critique de 1'éthique kantienne: pour Kant,
seul le formel est a priori, tandis que le matériel est de 1’ordre de I’empirique.



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 127

qui détermine les caractéristiques a priori de la région d’objets que la premiére
veut explorer (cf. également Métraux, 1973, p. 52).

Tout ce que je viens d’exposer sur I’eidétique en général vaut pour I’éthique,
qui, en tant qu’ «axiologie pure» (FE, p. 99/103), est une théorie des valeurs
comme essences. Par des actes de perception affective (Fiihlen), I’étre humain
est capable de saisir les valeurs comme essences, c¢’est-a-dire de parvenir a une
intuition de ces dernicres et a y découvrir tout un champ de vérités a priori,
nécessaires, tout aussi objectives que celles mises au jour par la logique ou les
mathématiques '°. Suivons donc les grandes lignes de cette eidétique axiolo-
gique. Tout d’abord, une valeur se distingue d’une chose réelle ayant de la
valeur et que Scheler appelle un hien (Gut). Cette distinction correspond a celle
entre 1’essence du rouge et le rouge réel de la chaise posée devant moi. Je peux
viser I’essence du rouge pour elle-méme, tout comme je peux viser une valeur
sans I’ancrer dans un objet réel: «De méme que je peux me représenter un
rouge comme un simple guale extensif par exemple dans une pure couleur du
spectre [...], de méme des valeurs, comme I’agréable, le charmant, I’aimable,
mais aussi ’amical, le distingué, le noble me sont originairement accessibles,
sans que je me les représente pour autant comme des propriétés appartenant
a des choses ou a des hommes.» (FE, p. 35/37) Ce qui a pour conséquence
que les changements ayant lieu dans la réalité des biens n’affectent en rien
les valeurs elles-mémes: «Pas plus que le bleu ne devient rouge si une boule
bleue est peinte en rouge, pas davantage les valeurs et leur ordre hiérarchique
ne sont affectés parce que leurs supports changent de valeur. La nourriture
demeure nourriture, le poison poison, bien que tels corps puissent étre a la
fois vénéneux pour telle constitution organique et nutritifs pour telle autre. La
valeur de I’amitié ne subit aucune atteinte du fait que tel ami se révéle un faux
ami et qu’il me trahit.» (FE, p. 41/43) Ce dernier exemple est trés important
et révélateur dans la mesure ol il montre bien la distinction que nous faisons
spontanément entre valeurs et biens ', ainsi que ’objectivité que nous attri-
buons a celles-1a. Les valeurs «n’existent» donc pas a la fagon dont existent
les objets de la réalité empirique. Leur rapport a la réalité empirique consiste
en ceci que les valeurs se manifestent comme devant étre réalisées'. Scheler
critique certes I’éthique qui se base sur des buts a réaliser (Zweckethik), mais
¢’est pour subordonner les buts aux valeurs. En percevant par exemple une
injustice, la volonté «éclairée» pose un acte de vouloir visant a réduire ou &
faire disparaitre cette injustice (et d’instaurer ainsi une nouvelle situation juste
réelle) (cf. FE, p. 61/64).

' Cette analogie, souvent utilisée par Scheler, vaut indépendamment du fait que les
valeurs se dévoilent A une intentionnalité affective. Nous reviendrons sur cette touche
pascalienne chez Scheler.

" Cf. également I'analyse de Scheler sur la fable «Le renard et les raisins» in:
L’homme du ressentiment, Paris, Gallimard, 1970.

" Ce caractere de devoir étre réalisé procéde de la teneur eidétique de la valeur en
tant que telle. On peut dire qu’il distingue les valeurs des autres essences (perceptives,
matérielles, mathématiques, etc.).



128 FREDERIC MOINAT

Le statut des valeurs dans la pensée de Scheler a été expos¢ dans ses carac-
téristiques les plus importantes. Il est temps de faire un bref récapitulatif et
d’amener encore quelques dernieres précisions. Les valeurs sont objectives
dans la mesure ou nous les visons par des actes intentionnels. D’abord, en tant
que poles noématiques, elles ne sont pas de I’ordre de vécus subjectifs (des
actes ou des états). Ensuite, ce sont des objets qui ressortissent au monde de la
vie et non pas a la réalité physique appréhendée par les sciences de la nature.
Et enfin, elles sont objectives sur le mode de 1’essence et non pas sur celui de
I’objet empirique. Cette objectivité, dans ses trois dimensions, se manifeste par
le fait que je peux viser une valeur en tant que telle et énoncer a son sujet des
jugements tels que «I"honneur passe avant la viex, «[’utilité dépend de la fin a
laquelle elle est subordonnée», «noblesse oblige», etc. Les commentateurs de
Scheler rappellent souvent que c’est une intentionnalité émotionnelle qui ouvre
une perception des valeurs; ce qui les distingue des objets que I’on appréhende
par la perception sensible ou par un acte de pure intelligence. Mais il faut bien
se rappeler que le fait que les valeurs se révelent a la perception affective et
non a des intellections de I’entendement n’enléve absolument rien a leur objec-
tivité '. En outre, cette dimension affective des valeurs ne veut pas dire qu’elles
seraient irrationnelles au sens ou elles se déroberaient a toute connaissance
possible. Lorsqu’il cite le fameux adage pascalien, Scheler rend attentif au fait
que le ceeur a ses raisons. Autrement dit, les valeurs sont visées originairement
par une perception affective, mais cela ne veut pas dire que 1’on ne peut pas,
sur la base de cette intuition axiologique, établir des connaissances au sujet des
valeurs et de leurs relations: «L’ordre et les lois de cette expérience sont aussi
déterminés, aussi exacts, aussi susceptibles de discernement que ceux de la
logique et des mathématiques...» (FE, p. 261/267)'°.

Entrons a présent plus concrétement dans I’éthique schélérienne en donnant
encore une vue d’ensemble des diverses modalités de valeurs et quelques
exemples de vérités axiologiques. D’apres la derniere citation, on voit que
pour Scheler, les vérités propres aux différentes valeurs ne sont pas non plus
«subjectives» au sens ou les jugements portés sur elles ne refléteraient que des
préférences individuelles. Au contraire, selon Scheler, les teneurs eidétiques des
valeurs fondent entre elles une hiérarchie, laquelle suit la relativité des valeurs
aux types d’intentionnalité qui leur correspondent (cf. FE, p. 121 sq./125 sq.).
Le premier niveau correspondant a une perception affective sensible est celui de

'S Une distinction radicale entre étre et valeur telle que la pose J.-P. Duruy (La
philosophie de Max Scheler. Son évolution et son unité, Paris, PU.F., 1959, 2 tomes)
n’est acceptable que si I’on prend I’étre au sens restreint de la réalité empirique.

' Cf. un passage €loquent tiré des Gesammelte Werke, volume 10, p. 383 «Tout ce
qui vaut pour I’essence (qui se donne elle-méme) des objets ainsi que pour les relations
entre essences vaut aussi a priori pour les objets de cette essence. Ce qui vaut pour
I’essence d’un pur mouvement vaut aussi pour un mouvement observé. [...] Il en va de
méme pour la relation eidétique selon laquelle le noble doit étre préféré a I'utile, ou pour
le fait que 343 = 6.»



LA QUESTION DE L'OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 129

I’agréable et du désagréable. Certains objets du monde sont ressentis comme
agréables pour ma sensibilité: un fruit mar, la douceur d’un soleil vespéral,
le velouté d’une fourrure, etc. Et I’outillage nécessaire pour produire de bons
fruits a la valeur de I"utilité, subordonnée a ’agréable. Le deuxieme niveau est
celui des valeurs vitales basées sur I’opposition entre le noble et le commun.
Cette opposition, moins évidente que la premiére, signifie que certaines
especes vivantes ont une sorte de qualité qui leur est propre et qui font dire que
certaines plantes ou certains animaux ont un caractere racé que d’autres n’ont
pas. Un magnifique tigre a ainsi une valeur (de par la qualité de son pelage, sa
prestance, etc.) que n’ont pas un chat de gouttiére ou une mouche '’. La valeur
du sain, quant a elle, qui favorise le bien-étre vital, est subordonnée a la valeur
de la vie. Avec le troisiéme niveau, nous quittons le domaine du vital pour entrer
dans les valeurs dites spirituelles. La beauté esthétique, le juste et I'injuste, la
valeur de la connaissance sont des valeurs spirituelles. Et au dernier niveau se
trouvent les valeurs du sacré qui touchent I’ordre transcendant du divin. Le fait
que cette énumération soit hiérarchique signifie — et j’y reviendrai par la suite —
que les valeurs plus «haut» placées priment sur les autres et que cette primauté
est une donnée absolument objective et nécessaire (puisque eidétique). Ainsi,
une cathédrale a en tant que réalité spirituelle plus de valeur qu’un tigre ou
une plante rare. Mais une plante rare, en tant que noble, prime sur le fruit le
plus délicieux que I’on puisse manger. Donnons enfin un exemple de vérité
axiologique pure: une chose agréable doit par essence se diviser elle-méme
pour pouvoir étre ressentie par plusieurs personnes ; plus nombreuses sont les
personnes qui en jouissent, moindre est la part de chacune. Tandis que la beauté
d’une ceuvre d’art peut étre ressentie par un nombre indéfini de personnes sans
qu’elle ait besoin de se diviser elle-méme — ces vécus esthétiques ¢tant bien
str totalement différents du plaisir exclusif de posséder de tels objets (cf. FE,
p. 114-115/110-111).

On ne peut pas exposer I’eidétique des valeurs de Scheler sans aborder la
méthode par laquelle on peut accéder aux essences, appelée réduction phéno-
ménologique. 11 est bien connu que Scheler s’est nettement démarqué des
réductions transcendantale et eidétique husserliennes. Chez Husserl, le dévoi-
lement des essences passe par un procédé de variations imaginatives qui saisit
I’essence comme 1’espace de jeu invariant déterminant les traits appartenant
nécessairement a un type d’objets '*. Toutefois, la thése que je souhaite défendre

"7 Le fait que plusieurs pays européens réintroduisent le loup dans des régions
sauvages ne s'explique que sur la base d’une telle valeur vitale : indépendamment — et
méme au détriment — de toute utilité économique, on pense que ¢’est une bonne chose
qu’un animal «noble» tel que le loup continue d’exister en Europe.

' Cf. notamment: Husserliana (Hua) V, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie
und phéiinomenologischen Philosophie, Drittes Buch: Die Phdnomenologie und die
Fundamente der Wissenschaften, édité par M. Biemel, La Haye, Martinus Nijhoft,
1952 Hua VII, Erste Philosophie. Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, édité par
R.Boehm, La Haye, Martinus Nijhoff, 1956, p. 253 sq., et en plus détaillé Expérience et
Jugement, Paris, P.U.F., 1970, p. 409-443.



130 FREDERIC MOINAT

dans ce texte est la suivante : |'eidétique schélérienne est en elle-méme trés
proche de celle de Husserl, indépendamment des divergences importantes qui
séparent ces deux auteurs au sujet de la méthode d’acces aux essences. C’est
la raison pour laquelle j’ai exposé I’eidétique axiologique de Scheler avant
toute considération méthodologique. Je me limiterai a ce propos aux remarques
essentielles pour cet article. Alexandre Métraux releve que «Scheler se
contente en général de démontrer la possibilité de la Wesensschau et d’indiquer
ce a quoi elle aboutit plutot que de développer systématiquement une méthode
rigoureuse» (Métraux, 1973, p. 51)"°. En effet, les questions de méthode sont
plutdt propres a la science positive, et I’important pour Scheler est précisément
de montrer que I’intuition phénoménologique n’opeére pas avec les méthodes
scientifiques de comparaison, de généralisation, d’induction, etc. Autrement
dit, il s’agit avant tout pour Scheler de déblayer I’ intuition des essences de tout
ce que I’on y met souvent a tort pour retrouver son immédiateté évidente .
Cependant, dans un texte tardif publié en 19272, Scheler développe une impor-
tante réflexion méthodologique qui €claire de fagon trés intéressante 1’éthique
du Formalisme publié¢ en 1913 et 1916. Il part d’une critique de la réduction
husserlienne, a laquelle il reproche son intellectualisme. En effet, une simple
conversion ou suspension du jugement opere a un niveau bien trop superficiel
pour véritablement mettre hors circuit la facticité¢ empirique et dévoiler le fonds
eidétique du monde. Pour ce faire, il faut non pas une «méthode» mais une
véritable «techné» qui opere, au niveau du vécu lui-méme, une «déréalisation»
du monde. «C’est que I’intuition des essences est inhibée par la présence méme
et la densité de I’objet du monde “naturel”, par I’attention que nous accordons
aux traits qui précisément opposent ces objets a la structure du monde idéal:
leur individualité, leur durée, leur situation dans I’espace, leur contingence»
(Dupuy, 1959, p. 256). Or, ce qui dirige notre attention, ce sont nos besoins
vitaux, nos pulsions. Ce sont eux qui déterminent la fagon dont nous percevons
la réalité en se fixant sur ce qui est susceptible d’assouvir nos besoins et nos
pulsions, mais qui souvent résiste et se dérobe a ces assouvissements. C’est
donc «en refoulant le mouvement vital qui nous fait adhérer au monde» (ibid.,

' Contrairement a Husserl, dont les écrits méthodologiques sur cette question sont
considérables. Chez Scheler, ¢f. également Gesammelte Werke, volume 10, p. 443 sq.

X Cf. FE,p. 74/77: «erreur est ici, au lieu de se demander simplement ce qui est
donné dans la visée intentionnelle elle-méme, de méler aussitot a la question des points
de vue et des théories extra-intentionnelles, d’ordre objectif, voire méme causal [...]»

2 Gesammelte Werke, volume 9, p. 207 : «Il en va tout autrement si, en nous fondant
sur une doctrine du moment de réalité et des actes qui le donnent, nous comprenons la
réduction comme 1’inhibition effective de ce moment et la véritable mise hors circuit
(qui n’est pas seulement une abstraction logique) des actes qui le donnent. Dans ce cas,
nous n’avons plus affaire a une simple méthode, ¢’est-a-dire un procédé de pensée, mais
a une techné, a savoir un procédé par lequel nous agissons intérieurement en mettant de
fait hors circuit certaines fonctions que nous accomplissons continuellement dans notre
attitude naturelle au monde.»



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 131

p. 257) que nous pouvons nous disposer a une perception pure des essences 2.
Ce raisonnement est assez difficile, car, comme nous 1’avons vu, c¢’est bien
un acte émotionnel qui percoit les essences des valeurs, dont certaines sont
des valeurs vitales. La suspension du mouvement vital ne signifie donc pas
une suspension de la perception affective. Ce qui est mis hors jeu, ce sont les
pulsions et les besoins réels, qui se font sentir ici et maintenant et pour lesquels
la présence réelle de tel ou tel bien (de la nourriture dans le cas de la faim par
exemple) est déterminante; c’est cela qui contribue a dissimuler les valeurs,
au contraire d’une perception affective, qui prend connaissance de ces entités
idéales, quelle que soit leur réalisation ou non dans un bien réellement présent.

Cette «méthode» existentielle et pratique d’accés aux essences peut étre
indirectement illustrée par le phénomeéne de I’ illusion axiologique, longuement
développé dans FE. Scheler consacre en effet de nombreux passages a
expliquer pourquoi la croyance que les jugements axiologiques sont subjectifs
est beaucoup plus répandue que dans le domaine théorique®. La raison en
est que le domaine des valeurs est beaucoup plus sujet a des illusions que les
autres domaines, car de puissants facteurs tendent a brouiller notre perception
des valeurs. Ainsi, notre perception des valeurs est souvent influencée par les
intéréts particuliers qui sont en jeu. Le fait que trés souvent une attitude ou une
action est évaluée de fagon diamétralement opposée suivant les personnes (une
méme attitude étant pergue tantdt comme «modeste» et tantot comme «servile»,
une autre comme «légére» ou au contraire «audacieuse», etc.) ne procede pas,
selon I’analyse de Scheler?, d’une différence dans la teneur axiologique des
actions, mais bien dans les intéréts des personnes portant ces jugements. Le
patron louera I’attitude du briseur de gréve comme étant courageuse et respon-
sable, tandis que le syndicaliste la verra comme une /dche trahison. De méme,
le renard de la fable ne dédaigne les raisins par ressentiment que parce qu’ils
lui sont inatteignables et que son intérét psychique requiert qu’il se dissimule
a lui-méme sa frustration. Pour donner un dernier exemple, un collectionneur
pourra avoir tendance a surévaluer (inconsciemment) la qualité esthétique d’un
de ses tableaux pour la seule raison qu’il le possede. Par conséquent, une éthique
matérielle des valeurs doit, d’un point de vue méthodologique, meftre entre

22 Cf. La situation de I"'homme dans le monde, Paris, Aubier, 1979, p. 71 : «Ce qui
nous donne I'existence, c’est bien plutdt le sentiment que la sphére du monde qui nous
est déja révélée nous résiste, et il n’y a précisément de résistance que par rapport a notre
élan, a nos tendances, a la poussée vitale qui nous anime.» ; p. 72: «Cet acte, ascétique
au fond, de déréalisation, ne peut consister, si I'existence est “résistance”, que dans la
suppression, dans la neutralisation précisément de cette poussée vitale par rapport a
laquelle le monde apparait avant tout comme résistance, et qui est en méme temps la
condition de toute perception sensible de la réalité contingente du maintenant-ici-ainsi.
[...] Tl n’y a que Iesprit sous sa forme de vouloir pur qui puisse neutraliser le centre de
cette poussée affective, oll nous avons reconnu la voie d’accés a la réalité comme telle.»

2 Cf. FE, p.321-322/327: «Il est bien remarquable que le scepticisme €thique soit
beaucoup plus largement répandu que le scepticisme théorético-logique.»

* Cf.FE,p. 184-185/192-193.



132 FREDERIC MOINAT

parentheses tous les intéréts qui nous poussent a favoriser telles valeurs ou tels
biens au détriment de tels autres, si elle veut rendre compte de fagon objective
et impartiale de toutes les vérités axiologiques ; ou, autrement dit, une intuition
des valeurs comme essences doit parvenir a faire abstraction de la présence
réelle de ces valeurs dans des biens afin de percevoir leur pure teneur eidétique
sans distorsion. Ce qui revient finalement a dire que la réduction phénoménolo-
gique a d’emblée une portée d’éthique pratique. Opérer la réduction, c’est étre
capable de s’ouvrir au pur donné des valeurs et d’orienter ensuite ses actions
d’apres elles; c’est parvenir a se détacher vitalement de la réalité empirique du
monde afin de laisser les valeurs apparaitre de fagon manifeste.

Dans cette premiere partie, j’ai tent¢ de montrer, avec Max Scheler, que
les valeurs ont une forme d’existence objective et qu’elles ne procédent pas de
simples projections subjectives. Elles ont été distinguées (1) des actes inten-
tionnels, (2) des objets naturalistes et (3) des choses empiriques, pour établir
leur type d’étre spécifique: les valeurs sont des essences, existant a priori et
accessibles a une perception affective. [l importe pour la suite de mon propos
de rappeler que ces analyses se situaient sur un plan phénoménologique; ce
qui veut dire que Scheler analyse la fagon dont nous faisons ’expérience des
valeurs, il tente de rendre compte, au moyen de la notion opératoire de I’inten-
tionnalité, de la maniére dont les valeurs nous apparaissent et comment nous
nous comportons a leur égard. Sur ce plan de description, Scheler peut affirmer
avoir montré que les valeurs sont des objets en un sens phénoménologique: les
valeurs sont des phénomeénes que nous pouvons viser, intuitionner et auxquels
nous pouvons attribuer des prédicats**. Une telle démarche phénoménologique
s’interdit des lors d’expliquer ou de justifier I’existence des valeurs dans un
sens métaphysique, elle en reste a un réalisme phénoménal des valeurs.

2. L’objectivité des valeurs et la métaphysique personnaliste

Il est bien connu que Scheler n’en est pas resté a cette approche phéno-
ménologique des valeurs. Sa pensée comporte tout un versant métaphysique
personnaliste selon lequel le monde est intégré dans un ordre hiérarchique qui
culmine dans I’existence d’un dieu personnel. Cela a une conséquence capitale
pour sa conception des valeurs : selon cette perspective personnaliste, les valeurs
sont prises dans un ordre hiérarchique éternel, existant indépendamment et

» Cf. Hua I, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie, Erstes Buch : Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie, édité
par W. Biemel, La Haye, Martinus Nijhoff, 1950, § 22 et C. RoMANO, Au ceeur de la
raison, la phénoménologie, Paris, Gallimard, 2010, p. 344-345: «Le concept d’“*objet”
pertinent est au contraire un concept minimal que 1’on pourrait préciser au moyen de
deux caractéristiques: 1) est objet tout ce qui peut étre donné a une intuition ; 2) est objet
tout sujet d’une prédication possible.»



LA QUESTION DE L'OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 133

de maniere détachée de la réalité empirique®. La perception des valeurs est
en effet «un mode d’expérience qui nous met authentiquement en présence
d’objets et de I’ordre éternel qui les lie les uns aux autres, ces objets étant les
valeurs et cet ordre éternel étant la hiérarchie axiologique» (FE, p. 261/267).
J7ai brievement esquissé plus haut cette hiérarchie axiologique ; nous voyons a
présent qu’elle représente rien de moins qu’un véritable ordre cosmique qui a
son origine en Dieu (¢f. FE, p. 395-396/400-402)*. Cette dualité de la pensée
schélérienne, cette hybridation entre la phénoménologie et le personnalisme
chrétien sont bien connues et ont ét¢ beaucoup critiquées **. Ainsi, Bruno Frere
déplore que les aspects novateurs de la phénoménologie schélérienne soient
affaiblis par le recours a un personnalisme «déja bien balisé», qui s’explique
par les convictions personnelles de Scheler, «dans sa période catholique ou dans
son ultime panthéisme» (Frere, 2006, p. 88). Les critiques qui m’intéressent ici
sont toutefois celles qui portent spécifiquement sur ’axiologie schélérienne.
Selon Alfred Stern, poser un ordre absolu des valeurs valant universellement
est totalement arbitraire et ne repose sur aucun argument philosophique:
«Nous sommes donc ici en face d’un de ces actes de violence par lesquels
les absolutistes de I’axiologie cherchent a nous imposer un ordre absolu des
valeurs qu’ils se voient dans I’impossibilité de démontrer»* Le fait de poser
que les valeurs religieuses sont plus élevées que les valeurs spirituelles, et que
ces derniéres priment sur les valeurs vitales n’est, selon Stern, qu’un choix
subjectif injustifiable. Ainsi, c’est I’ensemble de 1’axiologie qui releve de choix
subjectifs: pour Nietzsche, par exemple, ce sont les valeurs vitales qui sont les
plus élevées. Plus récemment, Ricceur a souligné que dans le personnalisme
notamment schélérien «par-dela toutes les vicissitudes historiques, la surprise
de I’événement et la riposte inventive aux situations, la personne ne cessait de
se rapporter a un ciel fixe de valeurs» *. Or, ’existence de ce ciel fixe de valeurs
ne réduit-elle pas la personne «a la plus stricte passivité» (Frére, 2006, p. 85) 7
Quelle place est-elle laissée aux ripostes inventives et a la liberté si le sens de

* Scheler tente certes de se distancier de la théorie platonicienne des Idées (FE,
p. 175/183), mais il n’en reste pas moins que dans sa pensée les valeurs sont ontologi-
quement séparées de la réalité empirique.

7 Cf. B. Frirg, p. 85: «C’est ici un Dieu originairement constituant qu’il faut
accepter. Il crée le monde des valeurs que nous pouvons saisir par intuition affective, par
Wesensschau, par déréalisation »

* Cf. E. STROKER, P. JANsSEN, Phéinomenologische Philosophie, Freiburg/Miinchen,
K.Alber, 1989, p. 188: «In der Personlehre des Formalismus-Werkes liegen Probleme,
die, wenn sie radikalisiert werden, die phinomenologischen Voraussetzungen Schelers als
ungeniigend erscheinen lassen. Es ist fiir diesen Zeitabschnitt seines Philosophierens charak-
teristisch, dass er der Probleme wesensphéinomenologisch glaubt Herr werden zu kénnen.»

* A. StERN, «Le probléme de ’absolutisme et du relativisme axiologique dans la
philosophie allemande», Revue internationale de philosophie, 1938-39,p. 721. L’auteur
ne manque pas de relever que Scheler a beau jeu de fonder dans un ordre ontologique
¢ternel les valeurs pangermaniques et bellicistes qu'il défend dans le contexte de la
Premiére Guerre mondiale.

" P.Ric®uRr, Lectures 2. La contrée des philosophes, Paris, Seuil, 1992, p. 196-197.



134 FREDERIC MOINAT

la vie humaine consiste ultimement a se conformer a un ciel fixe de valeurs, a
épouser par participation affective leur ordre cosmique et sacré ?

La question qui se pose a présent est la suivante: peut-on conserver la
mise en évidence phénoménologique de I’existence objective des valeurs
et rejeter la métaphysique personnaliste qui vient se greffer sur celle-1a ?
Suffit-il simplement d’épurer la phénoménologie schélérienne de la dimension
métaphysique qui vient s’ajouter a elle de I’extérieur ? Les critiques que je viens
d’évoquer ne portent-elles que sur I’aspect métaphysique de 1’axiologie schélé-
rienne ? La these que j’entends défendre dans la derniére partie de ce texte est la
suivante : méme si le caractere hybride de la pensée schélérienne est sans doute
problématique, ¢ est d’abord ['eidétique générale de Scheler qui est criticable et
qui explique en premier lieu les faiblesses de sa doctrine des valeurs.

3. La critique de ’eidétique schélérienne et le statut des valeurs

J'avais présenté plus haut (point 1.3) les theéses fondamentales de la
doctrine schélérienne des essences. C’est cette doctrine qui justifie phénomé-
nologiquement, aux yeux de Scheler, la conviction de I’existence d’un ciel fixe
de valeurs auquel I’homme doit se conformer. En effet, puisqu’elles sont des
essences, les valeurs sont sur un plan ontologique radicalement indépendant de
la réalité empirique ; leur étre est de part en part constitué de données eidétiques
nécessaires, pures de toute contingence et accessibles a une intuition phénomé-
nologique. Ce point me parait capital pour comprendre I’éthique schélérienne:
chez Scheler, la conception personnaliste d’un ciel fixe des valeurs n’est
pas seulement issue de présupposés d’ordre métaphysique et religieux, elle
se fonde dans une eidétique, dans I’apparente évidence que les essences (en
I’occurrence axiologiques) ont une teneur d’étre, sont prises dans un ensemble
de relations hiérarchiques nécessaires, quels que soient les destins empiriques
que ces valeurs traversent dans le monde de la réalité effective : le nombre et la
qualité axiologiques des biens (réalisations artistiques, exploits moraux, etc.) et
des «maux» (les injustices, les constructions architecturales laides, les amiti€s
détruites, etc.). «... [l existe des qualités axiologiques authentiques et vraies qui
constituent un domaine propre d’objets, qui entretiennent entre elles certaines
relations et corrélations déterminées, et qui, en tant que qualités axiologiques,
peuvent étre plus hautes ou plus basses. Si tel est le cas, il doit étre possible
d’établir entre ces valeurs un ordre et une hiérarchie totalement indépendants
de I’existence d’un monde de biens dans lequel elles se manifestent, indépen-
dants aussi des mouvements et des modifications de ce monde de bien a travers
I’histoire. L’expérience de cet ordre et de cette hiérarchie est a priori.» (FE,
p. 37-38/39-40)

Il s’agit a présent pour mon propos de critiquer le présupposé de Scheler
selon lequel le domaine des essences serait radicalement séparé de la réalité



LA QUESTION DE L'OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 135

empirique. Scheler croit s’appuyer sur une évidence phénoménologique pour
fonder son ordre hiérarchique éternel des valeurs, mais il opére a cet endroit un
coup de force. Pour fonder cette theése, il convient de se pencher de plus pres
sur sa doctrine des essences®'. Certes, la distinction entre 1’existence factuelle,
ici et maintenant, d’un objet et sa quiddité, sa teneur de sens intrinseque, est
capitale. Pour reprendre une terminologie bien connue, constater I’existence
d’une chose est a posteriori; alors qu’une vérité eidétique qui énonce qu’une
chose matérielle occupe nécessairement une partie de 1’espace est a priori.
L’état de fait constaté est contingent, il peut tres bien de pas étre, alors que
la vérité eidétique est nécessaire. Mais nous allons voir que ces deux aspects
sont donnés de fagon bien plus intime et intriquée que ne le pensent Scheler et
Husserl. D’abord, une vérité a priori n'est pas donnée avant toute expérience.
Un aveugle qui n’a jamais percu de couleur ne peut avoir une intuition sur les
caracteres essentiels du rouge (¢f. Romano, p. 212 sq.). Une vérité est a priori
au sens ou elle est nécessaire et ne peut pas €tre infirmée par des expériences
futures, mais elle doit étre établie par I’expérience d’un phénomene avec ses
traits eidétiques. Il s’ensuit que la détermination de I’essence d’un objet ne
peut pas se faire de fagon aussi pure que I’ont cru Husserl et Scheler. En effet,
I’essence d’un objet consiste en le «fonds permanent de prédicats essentiels
qui lui surviennent nécessairement (en tant ‘qu’il est tel qu’en soi-méme 1l
est’), de telle sorte que d’autres déterminations, celles-la secondaires et
relatives, puissent lui échoir» (Hua II1, 1950, § 2)*2. O, ces prédicats, réunis
pour constituer ensemble ['essence d'une chose, coexistent de fagon conco-
mitante, mais ne sont pas eux-mémes reliés de facon nécessaire, comme
moments solidaires d'une structure eidétique (cf. Patocka, 1977, p. 158). 1l
y a donc une dimension de fondamentale contingence qui réside dans une
telle essence, puisque la concomitance de ses aspects ne ressortit pas a des
liaisons eidétiques nécessaires. Il s’ensuit que la détermination de ces aspects
doit avoir lieu de fagon échelonnée, chacun devant étre pour lui-méme saisi
en tant que moment inhérent a ’essence en question. Une telle exploration est
empirique au sens ou la coexistence de ces différents aspects eidétiques doit

' Une remarquable critique de 1’eidétique schélérienne (et husserlienne) a été faite
par B. WALDENFELS : «Abgeschlossene Wesenserkenntnis und offene Erfahrung», in:
Der Spielraum des Verhaltens, Suhrkamp, Francfort/Main, 1980. Je me suis €galement
appuyé sur un article de J. Patocka: «The Husserlian Doctrine of Eidetic Intuition
and its Recent Critics», in: F. ELuisToN, P. McCormick (éds), Husserl. Expositions and
Appraisals, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 1977, p. 150-159. Sur un plan
logique et mis & part quelques nuances, la doctrine des essences est en effet trés semblable
chez Scheler et Husserl: les deux auteurs défendent une distinction radicale et massive
entre les faits empiriques et les essences, en dépit de leurs profondes divergences sur la
méthode de ’intuition eidétique. Pour s’en convaincre, il suffit de comparer les pages
67-99 de FE avec le premier chapitre des Idées directrices I.

** Comparer avec FE, p. 68 I’essence peut étre I’essence d’un individu sans perdre
son caractere d’essence : les objets individuels ont donc pour Scheler une essence, et non
pas plusieurs traits eidétiques.



136 FREDERIC MOINAT

¢tre constatée et ne peut pas étre intuitionnée comme dérivant nécessairement
de I’essence globale donnée. Par exemple, le concept d’humanité exprime les
traits eidétiques inhérents a 1’étre humain en général, il contient une teneur
de vérité qui ne dépend pas de I’existence factuelle de tel ou tel étre humain
individuel. Et pourtant, il est empirique dans la mesure ou il faut explorer
plusieurs étres humains afin de déterminer ce qu’ils ont en commun et qui
constitue leur essence ; et surtout, les différents traits propres a 1’étre humain en
général ne procedent pas de toute nécessité les uns des autres. Des fissures de
contingence les séparent qui sont fondamentalement irréductibles. D’un autre
cOté, cette coexistence n’est pas purement contingente : ce n’est sans doute pas
completement un hasard, par exemple, que |’étre humain soit a la fois doué
de parole et bipede. Cela doit tenir, dans une certaine mesure au moins, a des
liens eidétiques, méme s’ils ne sont pas aussi manifestes que le rapport entre
couleur et étendue. Ce qui explique par exemple que Cuvier ait pu reconstituer
des animaux fossiles a partir de quelques restes (cf. Patocka, 1977, p. 157). On
voit donc que les concepts empiriques comportent a la fois des traits structurels
eidétiques et des constatations de juxtapositions contingentes ; cela montre que
les dimensions eidétique et factuelle de notre expérience sont fondamenta-
lement intriquées.

Scheler pourrait toutefois avancer I’objection suivante: certes, les choses
empiriques ne peuvent pas €tre appréhendées de facon purement eidétique,
mais il n’en va pas de méme avec les essences pures, c’est-a-dire avec les
essences dont les différents moments sont reliés de fagon strictement néces-
saire”’. De méme que le rouge et le triangle sont des essences pures, dont les
traits caractéristiques sont intégrés dans une cohésion parfaite et sans failles,
des valeurs comme ['utilité et I’agréable sont des essences pures, dont tous les
moments sont reliés par des rapports strictement nécessaires. La valeur propre
de I'utilité n’est pas atteinte lorsque mon vieux marteau ne fonctionne plus et
devient inutile ; et le renard de la fable, dédaignant la grappe de raisins inacces-
sible, dévalorise uniquement cette grappe particuliere et non pas la valeur
gustative des raisins en général. Cependant, les essences pures sont le résultat
d’une abstraction qui isole certaines données du tissu de I’expérience et les
prend pour objets d’une saisie eidétique. A ce titre, elles conservent toujours un
lien avec leur terre natale qu’est I’expérience empirique concréete (ou les faits
et les données eidétiques se donnent dans une intrication originaire). Ce cordon
ombilical qui relie les essences pures (notamment les valeurs) et I’expérience
empirique se manifeste de deux fagons au moins, que je vais exposer tout en
montrant les conséquences qui doivent étre tirées pour une éthique matérielle
des valeurs.

Premiérement, les essences pures ne forment pas un univers eidétique, une
sorte de ciel platonicien des Idées qui relierait de fagon parfaitement cohérente

¥ Husserl avait compris les difficultés de la doctrine eidétique des Ideen I et a tenté
de la réformer, notamment dans Hua V, § 7 et dans Expérience et jugement, Paris, P.U.F.,
1970, p.409-443.



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 137

et nécessaire les essences entre elles. Il s’ensuit que la conception schélérienne
d’une hiérarchie éternelle ordonnant les valeurs ne tient pas. Les valeurs
peuvent étre appréhendées comme des essences pures, mais rien ne nous permet
d affirmer que les relations entre elles ne sont pas contingentes. Aux yeux de
Scheler, puisque le champ eidétique est indépendant de la réalité¢ empirique, et
que la contingence a sa place dans cette réalité empirique uniquement, il est
évident que le champ des valeurs ne peut étre qu’un ordre global assignant a
chaque valeur sa place. Or, si I’on part au contraire d’une intrication premiere
entre ’empirique et I’eidétique, il s’ensuit que le champ des différentes valeurs
est lui-méme traversé de failles contingentes. On peut trés bien saisir la valeur
de la beauté comme une essence objective, reconnaitre a son propos des vérités
(comme le fait que la jouissance esthétique d’une chose belle ne divise pas
cette derniére, contrairement a la consommation d’une chose agréable), faire
de méme avec la justice ou I’utilité, sans pour autant poser que la supériorité
des unes sur les autres soit elle-méme un trait eidétique nécessaire. Si le champ
des valeurs est ainsi morcelé, s’il n’est pas détermin¢ dans 1’essence méme des
valeurs qu’il faut préférer la beaut€ a la valeur vitale, ou la sainteté a la justice,
une marge de manceuvre s’ouvre pour la libre initiative individuelle. // est donc
possible de concilier la these de |'objectivité des valeurs avec un certain relati-
visme axiologique: les valeurs ne sont plus des étoiles dans un ciel fixe, ce sont
des repeéres qui orientent notre comportement, nos aspirations et nos choix de
vie, qui nous appellent a les réaliser ou a les défendre, mais qui nous laissent
choisir nous-mémes nos priorités, et qui parfois entrent en concurrence les unes
avec les autres*.

Deuxiemement, la conception schélérienne du rapport entre I’essence et
ses exemplaires empiriques réels doit également étre remise en question. Nous
avions vu plus haut que Scheler oppose massivement le caractere présomptif
de la perception empirique, qui doit continuer indéfiniment pour saisir tous les
aspects de ses objets, et la donation «sans reste et sans retenue» (FE p. 68/71)
des essences, la coincidence parfaite entre le visé et le donné. Une éthique peut
donc se contenter de saisir les valeurs pour elles-mémes, en les cueillant pour
ainsi dire dans des cas exemplaires particuliers, et n’a pas besoin de mener des
explorations inductives et comparatives des différents cas réels. Toutefois, il
est faux d’affirmer que les essences se donnent de manicre totale et évidente
dans une intuition unique. Comme les objets empiriques, elles sont complexes,
composées de plusieurs aspects qui ne se manifestent pas tous d’emblée.
Plusieurs angles de vue, plusieurs perspectives avec des intéréts théoriques
divers sont nécessaires pour que I’essence dévoile tout ce qu’elle contient.
Husserl lui-méme disait déja dans les Ideen I que les essences sont des trans-

* Cette conception des valeurs rejoint le polythéisme axiologique de Max WEBER
défendu dans Le savant et le politique, Paris, La Découverte, 2003. 11 en va exactement
de méme avec les différentes géométries: le fait qu’il y en ait plusieurs, et qu’elles ne
soient pas réductibles les unes aux autres, ne les rend pas moins objectives (¢f. FE,
p. 307).



138 FREDERIC MOINAT

cendances (Hua III, p. 114). Ainsi, le triangle comme essence pure comporte
plusieurs propriétés eidétiques qui doivent étre explorées; il faut porter son
attention tantot sur les angles, tantot sur les cOtés, et ensuite sur leurs rapports,
il faut se le représenter inscrit dans un cercle, etc., pour pouvoir déterminer
toutes ses propriétés. Scheler ne voit pas ce point simple et capital, car pour lui,
une exploration échelonnée n’a de sens que si la juxtaposition des propriétés
d’une chose est contingente. Puisqu’il n’est pas évident que la blancheur soit
une propriété nécessaire des cygnes, je dois la constater sur un grand nombre
d’exemplaires pour pouvoir effectuer une généralisation inductive. Mais
les propriétés des essences, aussi nécessaires soient-elles, doivent aussi étre
explorées de maniére échelonnée. Or, une telle exploration passe par une
observation de cas particuliers, parce que les cas particuliers manifestent de
fagon plus visible certains traits eidétiques au détriment d’autres. Les cas parti-
culiers ne sont pas seulement des exemplaires contingents entiérement soumis
aux essences dont ils dépendent, et dont il ne faut pas s’occuper. En explorant
ces cas, nous parvenons en quelque sorte a en extraire les propriétés d’essence,
a les dégager de la factualité contingente pour constituer un savoir eidétique —
un savoir eidétique qui aura gagné une certaine indépendance par rapport au
monde de I’expérience empirique, sans jamais pouvoir totalement se détacher
de ce dernier.

Les conséquences sur I’éthique matérielle des valeurs sont considé-
rables. Alors que Scheler entend fonder I’éthique sur I’intutition pure d’un
ordre axiologique hiérarchique purement a priori et détaché de 1’expérience
empirique, il apparait a présent que c’est au travers de ’expérience de phéno-
ménes axiologiques particuliers que nous pouvons saisir les valeurs, et non
pas en écartant I’expérience empirique. Les différentes amitiés vécues durant
mon existence me font percevoir la valeur de I’amiti€¢ en général; mais une
nouvelle amitié va contribuer a enrichir ou méme modifier ma perception de
I’amitié. La distinction tranchée que fait Scheler entre une préférence a priori
(entre des valeurs pures) et une préférence empirique (entre des biens) (FE,
p. 105/109) doit donc étre relativisée. Préférer un ami a un autre n’est pas
purement contingent par rapport a la valeur de Iamitié. Ma préférence peut
certes se fonder sur des raisons extérieures a l'amitié, par exemple I’avantage
que je retire d’une amitié. Mais elle peut aussi se fonder sur des aspects de
I’amitié elle-méme. Je peux préférer un ami avec lequel j’ai une passion
commune, ou un ami d’enfance avec qui je partage plus de souvenirs. Dans
ce cas, mon choix engage des aspects de I’amiti¢ elle-méme. Nous voyons a
nouveau qu’il est possible de concilier un réalisme eidétique des valeurs avec
une marge considérable laissée a I’initiative pratique. Par exemple, le rapport
nécessaire entre I’amitié et la confiance est une structure eidétique dont je dois
tenir compte dans mes relations avec les autres; c’est une donnée objective
qui peut me guider dans mes choix éthiques. Mais loin que mes expériences
d’amitié soient unilatéralement soumises a une essence immuable, elles contri-
buent a en dégager la teneur.



LA QUESTION DE L’OBJECTIVITE DES VALEURS CHEZ SCHELER 139

Il aurait été intéressant de suivre les conséquences de cette intrication
de I’empirique et de I’eidétique sur I’ensemble des analyses de FE. Mais la
diversité et les développements de ces analyses sont tels que cette tiche ne
peut pas étre accomplie dans les limites de cet article. J’aborderai encore un
point particuli¢rement important pour ma problématique. Dans un important
sous-chapitre **, Scheler se confronte aux variations considérables des attitudes
axiologiques que I’on peut constater a travers |’histoire. Ce fait indéniable
constitue en effet une objection sérieuse a sa doctrine de I’objectivité de I’ordre
des valeurs et il s’agit donc pour Scheler de concilier ce relativisme indéniable
avec sa propre doctrine.

Scheler commence par montrer que de nombreux comportements touchant
aux valeurs morales s’expliquent par des raisons extra-axiologiques. Ainsi,
I’état des connaissances scientifiques explique souvent les particularités
de la morale d’une société: le fait que tel peuple insulaire punit de mort les
fumeurs ne s’explique pas par la bizarrerie de leurs conceptions morales,
mais simplement parce que ce peuple croyait la fumée mortelle pour tout
I’entourage (FE, p. 301/306). Les variations du comportement moral peuvent
aussi avoir pour cause des changements dans les conditions d’existence. Une
société peut par exemple passer de la polygamie a la monogamie, non pas pour
avoir pris conscience de I’injustice que la polygamie inflige aux femmes, mais
simplement parce que I’introduction du lait de vache pour les nourrissons au
lieu de I’allaitement raccourcit la période ou la jeune mére €tait tenue pour
«intouchable» (FE, p. 302/307).

Toutefois, Scheler reconnait qu il existe également de considérables varia-
tions dans les conceptions proprement morales des différentes sociétés (ou
civilisations). Ces variations touchent avant tout ce qu’il nomme I’éthos, ¢’est-
a-dire la disposition morale, I’amplitude de la sensibilité¢ axiologique. Nous
avions vu auparavant que des facteurs de distorsion influencent souvent notre
perception des valeurs, comme |’'intérét et le ressentiment. De nombreuses
conceptions morales en vigueur a travers I’histoire s’expliquent ainsi, selon
Scheler, par le phénoméne psychologique du ressentiment*. Mais ces distor-
sions ne sont pas les seules causes des variations de 1’éthos: Scheler soutient
que les hommes vivant dans différentes sociétés historiques ont nécessairement
des ethos différents parce que I’ordre des valeurs est trop vaste pour pouvoir
étre saisi «dans toute son extension et dans toute sa plénitude» (FE, p. 308/313)
par les hommes d’une société donnée dans le développement historique. Or,
cette affirmation constitue une importante inflexion de la conception des
valeurs développée par ailleurs dans FE. En effet, d’aprés Scheler, les valeurs
se laissent saisir «sans reste et sans retenue» (FE, p. 68/71), elles se donnent
en coincidant parfaitement avec I'intention qui les vise. On se rappelle que
cette caractérisation visait & distinguer radicalement I’essence de la réalité

* Deuxi¢me partie, chapitre V, 6.
% Cf. FE, p.310/315 et L homme du ressentiment, Paris, Gallimard, 1970..



140 FREDERIC MOINAT

factuelle. L’ordre des valeurs est a présent décrit comme un vaste domaine
qui doit étre longuement exploré et qui ne se dévoile jamais entiérement. La
transcendance du domaine des valeurs, le fait qu’elles comportent des aspects
qui ne se laissent pas apercevoir sans reste et instantanément par une intuition
souveraine — tout cela est maintenant souligné par Scheler. Les différentes
sociétés sont prises dans un «perspectivisme émotionnel des valeurs», qui
requiert la «coopération» (FE 307/313) entre ces sociétés et qui débouche sur
une fondamentale «historicité» (FE 308/314) du rapport de ’humanité aux
valeurs. Tout se passe comme si Scheler avait ét¢ contraint de mettre «de I’eau
dans son vin» et d’assouplir son eidétique axiologique pour pouvoir rendre
compte de I’extréme diversité des rapports aux valeurs a travers 1’histoire.

Cependant, en dépit de cette concession — et méme, selon lui, grace a elle—,
Scheler continue a poser un ordre ontologique ¢ternel et absolu des valeurs
détaché de la contingence historique. Il ne va pas jusqu’a reconnaitre avec sa
notion de perspectivisme des éthos que les biens et les maux dans leur parti-
cularité contingente enrichissent la teneur des différentes valeurs, et que ces
valeurs ne se laissent pas hiérarchiser dans un ordre immuable et nécessaire.
Cela se voit clairement dans la conception qu’il se fait de I’historicité du rapport
aux valeurs. En effet, I’évolution du rapport aux valeurs est congue comme un
progres constant. Le moteur de [’histoire des valeurs est un dévoilement de plus
en plus étendu et de plus en plus profond de I’ordre axiologique. Au fur et a
mesure que ’histoire avance, les hommes découvrent des valeurs supérieures a
celles qui étaient déja reconnues. Les «génies moralo-religieux» (FE 309/312),
grace a la disposition affective de I’amour, per¢oivent ces valeurs supérieures
et les indiquent aux autres hommes. Par exemple, la vengeance comme valeur
s’est trouvée relativisée par la charité chrétienne, sans perdre pour autant son
droit propre. Se venger de ’affront subi par un proche est un acte moralement
meilleur que de renoncer a le faire par peur ou indifférence, mais il est meilleur
d’y renoncer au nom de la valeur supéricure de la charité¢ (FE 309/312).
Finalement, par la coopération des différentes civilisations et de leurs sensibi-
lités axiologiques complémentaires, c’est un seul et unique ordre hiérarchique
qui se dévoile a I’humanité, chaque niveau axiologique étant subordonn¢ aux
niveaux supérieurs. Nulle place n’est laissée aux conflits de valeurs irréduc-
tibles et aux failles contingentes entre elles. Or, selon I’argumentation exposée
ci-dessus, un tel absolutisme place la personne morale dans une posture passive
et il ne laisse pas assez de place aux choix assumés qui prennent position par
rapport aux multiples valeurs qui peuvent nous solliciter. Toutefois, une éthique
matérielle des valeurs reste a notre sens pleinement défendable et apporte une
clarification phénoménologique précicuse des phénomeénes axiologiques: on
peut tout a fait reconnaitre que nous nous rapportons aux valeurs comme a
des essences objectives sans les placer dans un ordre axiologique hiérarchique
¢ternel, détaché de toute contingence empirique.



	L'eidétique et la question de l'objectivité des valeurs chez Max Scheler

