Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 2

Artikel: L'introdution a la philosophie d'Aubry de Reims : présentation et
traduction

Autor: Konig-Pralong, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012),P.97-117

L’ INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE
D’AUBRY DE REIMS

Présentation et traduction

CATHERINE KONIG-PRALONG

Résume

Depuis sa découverte et son édition par René-Antoine Gauthier en 1984,
la Philosophia d’Aubry de Reims figure comme un texte majeur de ’historio-
graphie philosophique. Cette introduction a la philosophie composée autour
de 1265 par le maitre és arts Aubry de Reims, futur recteur de |'Université de
Paris (éluen 1271), a documenté les reconstructions récentes du paysage intel-
lectuel universitaire des années 1260-1270. Le lecteur trouvera ici, introduite
et pour la premiere fois traduite, la premiere partie de ce texte, comportant un
éloge, une situation et une définition de la philosophie.

Présentation
1. Une introduction scolastique a la philosophie

Dans un précédent numéro de la Revue, Jean-Pierre Schneider proposait
une traduction partielle des Prolégomenes a la philosophie d’ Ammonius'.
Entre cette introduction a la philosophie et celle d’ Aubry de Reims — dont nous
offrons ici la premiére partie pour la premiére fois en traduction —, huit si¢cles
se sont ¢coulés. Si Aubry est un personnage de I'histoire de la philosophie
moins célébre qu’ Ammonius, sa Philosophia figure comme un texte majeur de
I"historiographie philosophique récente. Depuis sa découverte et son édition
par René-Antoine Gauthier en 1984, elle constitue une piece importante de
la reconstruction du paysage intellectuel universitaire des années 1260-1270.

Les introductions a la philosophie d’Ammonius et d’Aubry documentent
deux conceptions différentes de la philosophie et de sa pratique. Ils émanent
de deux mondes culturels différents. L'école d’Alexandrie était dédiée a la
philosophie platonicienne, qui constituait la fin de I’étude et de la vie bonne.
Aristote venait au début, comme propédeutique. La philosophie s’¢crivait

" J-P. Scunemer, «lLes définitions de la philosophie dans I'Antiquité tardive.
Ammonius, Commentaire sur I'Isagoge de Porphvre, 1,11 - 9,24 (Busse)», Revue de
théologie et de philosophie, 144, 2012, p. 1-27.



98 CATHERINE KONIG-PRALONG

en un grec vivant. Lorsqu’il compose sa Philosophie autour de 1265, Aubry
de Reims est maitre a la Faculté des arts de I’Université de Paris. Dans le
contexte de I"université mediévale, cette Faculté programmait des études de
philosophie envisagées comme propédeutique et outil®>. La maitrise en philo-
sophie sanctionnait I’acquisition d’un grade universitaire inférieur, requis pour
s’inscrire dans I"une des trois Facultés supérieures — le droit, la médecine et la
théologie. La philosophie, dont le contenu était largement rempli par I’ceuvre
d’Aristote, était une discipline ancillaire. La Faculté de philosophie constituait
un passage obligé pour accéder a un statut supérieur. Elle était institutionnel-
lement controlée par 1’évéque de Paris; dans les cas critiques, ses pratiques
scientifiques étaient soumises a I’expertise des maitres en théologie”.

La philosophie scolastique s’enseignait et s’écrivait dans une langue morte,
en un latin réservé aux clercs universitaires. L’apprentissage de cet idiome
technique procédait exclusivement de la grammaire®. Contrdlé par la pratique
de I’écriture’, le latin médiéval était une langue de ’école et pour 1’école;
il était réservé aux pratiques scientifiques, ainsi qu’a certains usages ecclé-
siastiques et juridiques (en particulier dans le droit canon). Et il appartenait
exclusivement a une élite de clercs, les lettrés (litterati) du Moyen Age®.

* On pourra nuancer ces affirmations et observer quelques évolutions de la Faculté
des arts a la fin du Moyen Age (XIVe-X Ve siecles), dans le sens d’une émancipation, in:
J. VERGER, «Pour une histoire de la maitrise és arts au Moyen Age: quelques jalons»,
Mediévales, 13, 1987, p. 117-130.

3 Sur ces questions, voir L. BiancHi, Censure et liberté intellectuelle a I'Université
de Paris (XIII--XIV siecles), Paris, Les Belles Lettres, 1999,

* Le jugement de Dante en témoigne de manicre exemplaire. DANTE ALIGHIERI, De
["éloquence en vulgaire, traduction et commentaires par [. Rosier-Catach, Paris, Fayard,
2011, 1 § 2-3, p. 72-75: «/...] quod vulgarem locutionem appellamus eam qua infantes
assuefiunt ab assistentibus cum primitus distinguere voces incipiunt [ ...]. Est et inde alia
locutio secundaria nobis, quam Romani grammaticam vocaverunt. Hanc quidem secun-
dariam Greci habent et alii, sed non omnes . ad habitum vero huius pauci perveniunt, quia
non nisi per spatium temporis et studii assiduitatem regulamur et doctrinamur in illa»
«[...] que nous appelons “parler vulgaire” celui auquel les petits enfants se familiarisent,
par I"action de leur entourage, dés le premier moment ou ils commencent a distinguer les
sons. [...] Il est ensuite un autre parler, qui nous est secondaire, que les Romains ont appelé
“grammaire”. Les Grecs et d’autres 1’ont aussi comme parler secondaire, mais pas tous.
Cette disposition, peu de personnes y parviennent, car ce n’est que par assiduité a I’étude,
sur une longue période, que nous en assimilons les régles et la science.»

5 Le statut du latin scolastique est en effet tel qu’il est, 2 mon sens, indu de parler de
bilinguisme pour désigner la maitrise de ce langage parallélement au parler d’une langue
de communication hors les murs de 'université. Le latin n’est pas véritablement une
langue parmi les centaines de langues vulgaires parlées sur les territoires de I’Europe au
Moyen Age. Walter J. Ong I’a décrit comme une technologie savante plutét que comme
une langue de communication. Le «learned Latin» est un langage complétement controlé
par I’écriture et spécialisé, dédié a I’accomplissement de certaines activités scientifiques
et de gouvernance (W. J. ONG, Orality and Literacy, London-New York, Routledge,
2002 [1982], p. 110 sq.).

6 Voir C. KoNIG-PRALONG, Le bon usage des savoirs. Scolastique, philosophie et
politigue culturelle, Paris, Vrin, 2011, p. 7-53.



L INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 99

De fait, les situations institutionnelles et culturelles des introductions a
la philosophie d’Ammonius et d’Aubry sont radicalement différentes. Leur
ressemblance reléve de la survivance d’un squelette structurel: les deux
textes procédent d’une méthode double, par définition de la philosophie et
division de ses parties. La tradition des introductions a la philosophie initiée a
Alexandrie était liée a un texte du corpus, I’Isagoge de Porphyre, premier texte
du programme de philosophie. Avant la lecture de I’fsagoge, qui introduisait
aux Catégories d’Aristote, Ammonius avait placé une introduction générale
a la philosophie. Or, au XIII® siecle, la lecture de 1’Isagoge était également le
premier texte au programme des études de la Faculté des arts’. La tradition
néoplatonicienne, passée par le monde arabophone (par Al-Farabi en parti-
culier), avait laissé des traces et imprimé des habitudes®.

2. Aubry de Reims et I’Université de Paris

Dans I’histoire de la philosophie, Aubry de Reims fait figure d’auteur
mineur. Le seul texte qui lui soit aujourd’hui attribué est cette introduction
a la philosophie, inachevée dans les témoins manuscrits survivants. Dans
I’ordre historiographique, avant d’étre un nom d’auteur, Aubry de Reims
fut un leader de parti, dont 1’élection comme recteur’ de [’Université en
1271 fut contestée par une minorité de maitres ¢s arts d’une autre faction,
celle de Siger de Brabant. Comme I’a démontré 1’éditeur de la Philosophie
d’Aubry de Reims, René-Antoine Gauthier'°, la rivalité entre Siger et Aubry
était purement politique. Contrairement a ce que I’historiographie précédente
s’était imaginé par inclination doctrinale, le conflit entre les camps des deux
maitres es arts ne mettait pas en jeu des dissensions d’ordre scientifique. Sa
Philosophie et les traces de sa carriére académique consignées dans le Cartu-
laire de I'Université de Paris ' sont les seuls contenus qui remplissent le nom
Aubry de Reims.

7 Voir les statuts du 19 mars 1255 in: H. DENIFLE, A. CHATELAIN (éds), Chartularium
universitatis parisiensis, t. I, Paris, Delalain, 1889, n. 246, p. 277-278.

S A ce sujet: A. D LIBERA, Raison et foi. Archéologie d 'une crise d’Albert le Grand
a Jean-Paul 11, Paris, Seuil, 2003, p. 177-183.

? Le recteur de I’Université était statutairement un maitre €s arts.

0 R.-A. GauTHIER, «Notes sur Siger de Brabant, II. Siger en 1272-1275. Aubry de
Reims et la scission des Normands», Revue des sciences philosophiques et théologiques,
68, 1984, p. 3-49 (I’édition critique du texte d’Aubry se lit p. 29-48). A ce sujet, voir
aussi le point des discussions postérieures a I’étude de Gauthier, par L. Bianchi, Censure
et liberté intellectuelle a |'Université de Paris, p. 167 sq.

" H. DeNIELE, A, CHATELAIN (éds), Chartularium universitatis parisiensis, t. 1, Paris,
Delalain, 1889, n. 460, p. 522 pour I"affaire relative a sa nomination comme recteur.



100 CATHERINE KONIG-PRALONG

3. Genre et facture littéraires

L’introduction a la philosophie est un genre bien attesté dans 1’univers
scolastique du XIII® siecle, dans les Facultés et les écoles de théologie comme
a la Faculté des arts'. En ce qui concerne la Faculté des arts, deux carac-
téristiques formelles singularisent ce genre d’écrits: I’intertextualité interne
au genre, traditionnelle en contexte scolastique, et la pratique du collage des
citations, du centon.

D’une part les introductions a la philosophie se pillent mutuellement.
Lintroduction d’Aubry de Reims sera largement exploitée par I’introduction
désignée selon son incipit Ut testatur Aristotiles '*. Mais elle procéde elle-méme
de la recomposition de matériaux puisés dans des introductions antérieures;
selon son éditeur René-Antoine Gauthier, Aubry utilise la Philosophia d’Henri
Lebreton, la Divisio scientiarum d’Arnoul de Provence et peut-étre la Philo-
sophia d’Olivier Lebreton. Aubry cite souvent les auteurs de I'antiquité de
seconde main, a I’exception notoire d’Aristote et d’Averroes "*. La tradition
manuscrite témoigne elle aussi de la forte cohérence intertextuelle de ce genre:
les introductions a la philosophie sont souvent copices et groupées dans un
méme codex ; le manuscrit Oxford, Corpus Christi College 283, regroupe six
textes de ce genre.

D’autre part, ces introductions a la philosophie sont des tissus de citations.
L’Ecriture sainte est omniprésente dans la Philosophie d’Aubry de Reims.
Aubry insére par exemple un syntagme a consonance biblique a I’intérieur
d’une paraphrase d’Averroes.

Au sujet de ce passage, Averroes le Commentateur mentionne trois entraves a la
philosophie : I’«orgueil de cette vie» (Jean, Epitre [, 2, 16), une mauvaise complexion
et le manque d’instruction en logique.

2 Au sujet du genre, de maniére générale: R. ImBach, «Einfithrungen in die
Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert», in: R. ImBach, Quodlibeta. Articles choisis,
Fribourg, Editions universitaires, 1996, p. 63-91. Au sujet de la Faculté des arts plus
spécifiquement: C. LArLEUR, Quatre Introductions a la philosophie du XIII siécle,
Montréal-Paris, Institut d’Ftudes Médiévales-Vrin, 1988 C. LAFLEUR, «L introduction
a la philosophie V1 testatur Aristotiles (vers 1265-1270)», Laval théologique et philo-
sophique, 48, 1992, p. 81-107; C. LarLiur, J. CARRIER (éds), L 'enseignement de la
philosophie au XIII siécle. Autour du Guide de |'étudiant du ms. Ripoll 109, Turnhout,
Brepols, 1997 (en particulier Iarticle de G. Danan, «Une introduction a I’étude de la
philosophie : Ut ait Tullius» p. 3-58); C. LAFLEUR, J. CARRIER, «L’enseignement philoso-
phique a la Faculté¢ des arts de I'Université de Paris en la premiére moiti¢ du XI1I¢siecle
dans le miroir des textes didascaliques», Laval théologique et philosophique, 60, 2004,
p. 409-448.

" C. LarLeur, «L'introduction a la philosophie Vi testatur Aristotiles (vers
1265-1270)», p. 82 sq.

4 Je reviendrai plus tard sur cet aspect.



L' INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 101

Parmi les auteurs de I’antiquité romaine, on rencontre Sénéque, Varron et
Cicéron. Parmi les médiévaux, Alain de Lille, auteur du XII¢ siécle, occupe une
place insigne.

Dans la premiére partie du texte («Eloge de la philosophie» et «Obstacles
a la philosophie»), trois auteurs semblent remplir des fonctions différenciées et
plus importantes que les autres, Aristote, Averrogs et un texte qu’ Aubry attribue
au philosophe romain Boéce, mais qui date probablement de 1240-1247, le
De disciplina scolarium". Deux chapitres de la Métaphysique d’ Aristote — le
premier chapitre du premier livre et le troisieme chapitre du deuxi¢me livre '
— fournissent la base textuelle, un canevas sur lequel Aubry brode des motifs.
En effet, sa Philosophie se présente d’abord comme un commentaire libre de
la premicre phrase de la Métaphysique («Tous les hommes désirent par nature
savoir), puis du passage relatif aux obstacles a la philosophie. A partir de cet
endroit, Aubry utilise le De disciplina scolarium, un ouvrage de pédagogie
probablement destiné aux maitres des classes de niveau inférieur. Ce traité lui
permet de gloser les défauts des mauvais éleves, qui se substituent aux vices de
caractere pointés par Aristote dans une anthropologie a visée plus large.

Dans la seconde partie du texte ici traduit («Ou il faut rechercher la philo-
sophie» et «Définition de la philosophie»), le référent textuel biblique et litur-
gique — Cantique des cantiques et hymnes a la Vierge Marie — se substitue a
la philosophie. Aubry exalte la philosophie en chantant des poemes religieux.

Cette derniére caractéristique, la dimension incantatoire du texte, signale
d’ailleurs une autre donnée formelle: le texte porte des marques d’oralité
typiques de la pratique de I’enseignement, notamment des procédés anapho-
riques. Pour marquer les articulations de son discours, Aubry répéte des
séquences («Un triple bienfait, dis-je...») et ponctue par deux fois son texte
d’un «Je reviens a mon propos».

4. Un texte clé de ’historiographie philosophique

En éditant la Philosophie d’Aubry, Gauthier voulait notamment prouver
qu’il n’existait pas d’opposition entre un recteur prétendument conservateur —
Aubry de Reims — et un Siger de Brabant rebelle, qui défendait I’autonomie de
la philosophie et en affirmait la valeur insigne et suffisante contre les censures
émanant des autorités universitaires. Selon Gauthier, la Philosophie d’Aubry

' Au sujet de ce texte, voir les éclaircissements d’O. WeuErs, son éditrice
(Ps.-Bokthius, De disciplina scolarium, 1, 11, éd. O. Weijers, Leiden-Koln, Brill, 1976).
Dans un contexte plus large: R. CoreLanp, Pedagogy, Intellectuals and Dissent in the
Later Middle Ages, Lollardy and Ideas of Learning, Cambridge. Cambridge University
Press, 2001, p. 114 sq.

16 Dans les éditions modernes. Pour les références aux versions médiévales, voir les
notes du texte latin.



102 CATHERINE KONIG-PRALONG

plaide en faveur d’un méme enthousiasme philosophique, d’'une méme valori-
sation exclusive de sa pratique:

Ce qui donne a la Philosophia d’Aubry un cachet personnel, ce qui en fait I’intérét
pour nous, c¢’est I’état d’esprit qu’elle révéle et qui annonce déja Boéce de Dacie.
Aubry est passionné de son métier, il croit qu’il n’y a rien de plus beau au monde que
la philosophie. [...] Aubry, lui, loue la philosophie des philosophes et il la porte si
haut qu’au-dessus d’elle, il ne semble plus y avoir place pour rien. [...] L'¢loge de la
philosophie tel que le fait Aubry évoque irrésistiblement les propositions que I’évéque
de Paris Etienne Tempier condamnera le 7 mars 1277 : Proposition 40 «Quod non est
excellentior status quam uacare philosophie»; et Proposition 154 «Quod sapientes
mundi sunt philosophi tantum» : il n’y a pas de meilleur métier que le métier de philo-
sophe, car les sages de ce monde sont les philosophes, et eux seuls'’.

Le texte d’Aubry permettait de comprendre I’article 40 de la censure que
I’évéque de Paris Etienne Tempier avait promulguée le 7 mars 1277 pour
canaliser les ardeurs philosophiques des maitres ¢s arts notamment '*: il était
erroné et hérétique d’affirmer qu’il n’y a pas de «meilleur statut (stafus) que de
s’occuper de philosophie». Dans la Philosophie d’ Aubry, une fois la perfection
anthropologique atteinte par 1’étude des disciplines spéculatives, «c’est la philo-
sophie et on s arréte la» — «et sic est philosophia et ibi statur» (éd. Gauthier, p.
37). Le statut (status) philosophique représentait un état mais aussi un arrét, un
refus de continuer le cursus universitaire qui programmait le passage dans I’'une
des trois Facultés supérieures apres deux ans d’enseignement réglementaires a
la Faculté des arts'. L’affront touchait particuliérement les théologiens, plus
jaloux de leurs prérogatives ; ils s’étaient autoproclamés experts universels >’ et
contrdlaient I’orthodoxie épistémique du monde scolastique.

La Philosophie d’ Aubry de Reims est presque toujours mentionnée dans les
études relatives aux censures parisiennes de 1270 et 1277 interdisant 1’ensei-
gnement de certaines théses de philosophie aristotélicienne. Cependant, la
conception de la philosophie qu’elle expose a été peu étudiée pour elle-méme '
Penser au Moyen Age d’Alain de Libera fait exception. Le traité d’Aubry a
largement déterminé la reconstruction de la pratique scientifique et de la

7 R. A. GAUTHIER, «Notes sur Siger de Brabant, I1.», p. 17-18.

' La littérature secondaire abonde au sujet de I’interprétation de cet article de la
censure. Une liste des contributions les plus importantes est établie par D. PicHE, La
condamnation parisienne de 1277, texte latin, traduction, introduction et commentaire,
Paris, Vrin, 1999, p. 93. Ce volume livre aussi la derniére édition critique de la censure.

' Comme I’a montré J. VErGer («Pour une histoire de la maitrise és arts au Moyen
Age»), les pratiques effectives ne suivaient pas toujours les dispositions statutaires, les
faisant évoluer. Des le XIV siécle, la maitrise €s arts représente souvent une fin des
études.

2 Voir E. MARMURSZTEIN, L'autorité des maitres. Scolastique, normes et société
au XIIF siecle, Paris, Les Belles Lettres, 2007 ; C. KoniG-PraLoNG, Le bon usage des
savoirs, p. 29-127.

*' Voir toutefois les remarques d’l. Zavartero, «L'entusiasmo per la filosofia di
Aubry di Reims», in: F. Assri (éd.), Metamorfosi della filosofia antica. Studi in onore
di P Gualtieri, Arezzo, Dipartimento di Studi Storico-sociali e filosofici, 2006, p. 9-18.



L' INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 103

conception de la philosophie des maitres &s arts proposée par A. de Libera. A
la question du «statut» dans I’exercice de la philosophie 2, I’historien associe
trois théses historiographiques.

a) Le modele de I'intellectuel ¢laboré en Faculté des arts est celui d’un
homme «vierge, égoiste, noble»; Siger de Brabant a présenté une «apologie
de I'égoisme vertueux qui suppose une conception purement philosophique
de I’humanité de I’homme **.» La virginité et la chasteté conditionnent I’union
avec 'intellect réalisée par la pratique des sciences spéculatives. Or la Philo-
sophie d’Aubry est I'une des introductions a la philosophie issues de la Faculté
des arts qui thématise le mieux cette question du mariage («coniugium»)
avec la maitresse «philosophie». Les intellectuels curieux, dont I'esprit se
disperse et folatre avec diverses sciences «frivoles», sont des «débauchés»
(«fornicatores»). La Philosophie présente une dimension éthique marquée, qui
semble confirmer la thése de Penser au Moyen Age selon laquelle le dénommé
«averroisme» des maitres ¢s arts parisiens des années 1260 est une doctrine
¢thique. Cependant, 1’ascése dont 1l est question chez Aubry est d’abord une
ascese intellectuelle, concentrée sur ’étude de la philosophie .

b) Selon A. de Libera, cet «averroisme» parisien est, pour une bonne part,
le fruit de la lecture d’ Aristote par Albert le Grand, qui fait un usage important
d’Averroés. L’averroisme procede de I'opération exégétique du maitre en
théologie dominicain Albert le Grand. Les commentaires d’Aristote élaborés
par Albert a Cologne dés 1250 ont eu un fort et rapide impact parisien. La thése
est incontestable et, dans ce cas, Aubry de Reims fait plutot figure d’exception.
Sa Philosophie fait un usage important d’Averroés qui, une fois n’est pas
coutume, est cité de premiere main, sans qu’Albert ne joue le role de passeur ™.

¢) Par contre, la troisi¢éme thése historiographique d’A. de Libera se fonde
explicitement sur la lecture de la Philosophie d’Aubry de Reims. L’historien
souligne en particulier I'intertextualité avec des passages de la liturgie catho-
lique et des Ecritures :

[...] I'épouse du Cantique des cantiques n’est plus la Sagesse divine ou la Vierge
Marie, mais la Philosophie [...], ¢’est elle qui, en une sorte de litanie, regoit pour
finir tous les titres habituels de la Vierge : Echelle des vertus, Splendeur de la sainteté

2 A. DE LiBERA, Penser au Moyen Age, Paris, Seuil, 1991, p. 147.

3 Ibid., p. 227 et 224.

* Luca Bianchi a critiqué la catégorie historiographique d’«ascétisme» en montrant
que ni Siger de Brabant, ni Boéce de Dacie ne préconisent I’abstinence ou des priva-
tions corporelles (L. Bianchi, «Felicita intellettuale, “ascetismo” ¢ “arabismo”: nota sul
“De summo bono” di Boezio di Daciar, in: M. Berterinig, F. D. Paparerea (éds), Le
Felicita nel Medioevo, Louvain-la-Neuve, TEMA, 2005, p. 13-34, ici p. 20 sq.). Or le
texte d’Aubry a une coloration plus fortement éthique que ceux de Siger et de Bocce de
Dacie; c’est lui qui sous-tend souvent la reconstruction d’Alain de Libera. D’ailleurs,
L. Biancti (Censure et liberté intellectuelle a 'Université de Paris, p. 197) souligne la
radicalité de la position d’Aubry. o

> Voir, sur cet aspect, L. Bianchi, «Filosofi, uomini e bruti. Note per la storia di un
antropolgia “averroista™», Rinascimento 32 (1992), p. 185-201, ici p. 192.



104 CATHERINE KONIG-PRALONG

[...]. La définition magistrale de la philosophie — magistraliter diffinitur sic — est une
contrebande textuelle qui s’accomplit en silence par le déplacement et le collage des
textes de la liturgie. La violence de la lettre est ici maximale : un manifeste s’affiche
dans un travail de cache*.

Moins d’une décennie apres sa premieére édition par Gauthier, la Philo-
sophie d’Aubry de Reims était devenue le manifeste d’intellectuels de métier
qui opposaient une anthropologie philosophique maximisée aux différents
modeles anthropologiques plus ou moins déterminés par des données
religieuses chrétiennes.

On peut enfin suggérer une piste de lecture complémentaire, celle qui
envisage le traité comme un programme de politique culturelle interne a la
Faculté des arts. En effet, Aubry s’en prend principalement a deux conceptions
erronées du savoir. L’une mercantile, I’autre esthétisante.

I plaint ceux qui, n’ayant rien appris, se font copier des volumes qu’ils
ornent de couvertures précieuses. Cette conception «capitaliste» du savoir est
attestée encore au XIV* siécle dans le Philobiblon de Richard de Bury. Peu avant
1345, I’évéque de Durham déplore la transformation du livre en trésor, en bien
matériel, au détriment de I’étude et du capital symbolique qu’elle procure?’.
Au monde des riches prélats ecclésiastiques et des seigneurs temporels qui
constituent des bibliothéques selon le principe de I"accumulation des richesses,
Aubry de Reims oppose le modele de I’étude (du studium): le savoir est une
discipline et une pratique. L’enseignement est valoris¢ au détriment du livre.
«Confie ta science a un cceur, non a un livre ! Afin que, si le livre périt, la
sagesse ne disparaisse avec lui.» (Gauthier, p. 37). Le maitre és arts justifie
ainsi la revendication d’une compétence spécifique, celle de 1’établissement et
de la transmission de I’orthodoxie philosophique.

D’autre part, lorsqu’il commente le premier chapitre de la Métaphysique et
traite des obstacles a la philosophie, Aubry ne se contente pas de paraphraser
Aristote. Les nécessités de la vie, qui empéchent de philosopher, n’apparaissent
pas. Les vices de caracteres et les défauts de complexion sont amplement traités,
mais ils prennent la figure de handicaps scolaires. Le De disciplina scolarium
du pseudo-Boece sert de clé de lecture. Aristote signalait des indispositions a
la philosophie dans le contexte d’une anthropologie générale. Aubry restreint
son champ de vision a la classe d’école. Il commence surtout par blamer ceux
qui ont choisi d’autres voies d’étude que la philosophie, «diverses sciences
lucratives et frivoles». Claude Lafleur pense qu’il s’agit de la médecine et
du droit?, mais Aubry mentionne expressément «les lettres» qui exigent des
efforts extrémes et finissent par laisser ceux qui les pratiquent dans des doutes

26

A. DE LIBERA, Penser au Moyen /fge, Paris, Seuil, 1991, p. 176.

7 Voir E. ANtEM, «Portrait de I’évéque en collectionneur: Richard de Bury (1287-
1345) et son Philobiblion», Thesis, 1, 2002, p. 39-65; C. KoNiG-PRALONG, Le bon usage
des savoirs, p. 44-53.

® C. LarLEUr, «L’introduction a la philosophie Vi testatur Aristotiles (vers
1265-1270)», p. 86.



L'INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D' AUBRY DE REIMS 105

temporels. Paradoxalement la Philosophie d’ Aubry témoigne de la survivance

des lettres classiques au XIII* siécle — elle cite Sénéque et Cicéron —, pour

affirmer la supériorité et la plus grande utilité de la philosophie identifiée au

corpus aristotélicien. Elle révele une concurrence entre disciplines au sein de
29

la Faculté des arts™ et une tendance impérialiste de la philosophie, qui sera
largement victorieuse.

Le texte latin a été¢ édité par René-Antoine Gauthier dans «Notes sur
Siger de Brabant, II. Siger en 1272-1275. Aubry de Reims et la scission des
Normands», Revue des sciences philosophiques et théologiques, 68, 1984,
p.3-49. L’édition de la Philosophie d’ Aubry de Reims se lit aux pages 29-48.

* Au sujet de cette concurrence disciplinaire telle qu’elle apparait daqs les
«divisions des sciences», voir C. LAFLEUR, J. CARRIER, «L.’enseignement philosophique a
la Faculté des arts de I'Université de Paris en la premiére moitié du XI1I° si¢cle dans le
miroir des textes didascaliques».

3 Je remercie chaleureusement la direction de la Revue des sciences philosophiques
et théologiques de nous avoir accordé le droit de reproduire le texte latin de la Philosophia.



106 CATHERINE KONIG-PRALONG

<PHILOSOPHIA>
<MAGISTRI AUBRICI REMENSIS>

<PHILOSOPHIE COMMENDATIO>

[p. 29] Tria sunt, ut ait Empedocles?', in tota rerum uarietate precipua
que excellentissimum diuine munificencie donum, philosophiam uidelicet,
elucidant et extollunt, scilicet mobilis affluencie contemtus, diuine felicitatis
appetitus, mentis illustratio; quorum primo nichil felicius, secundo nichil
honestius, tercio nichil ad amborum adeptionem afficacius poterit inueniri.
Quarum circonstanciarum decencia trina multis sapientum dictis cumulata,
amor unde nobis est concludendus, diescit ad plenum.

Trinula, dico, uerbis sapientum <cumulata>. Nam, ut ait Auerroys in prologo
octaui Phisicorum *?, esse hominis ex sui ultima perfectione uel completione est
ipsum esse perfectum per sciencias speculatiuas; estimatur enim, ut ibidem
dicit, quod hoc nomen homo equiuoce dicitur de homine perfecto per sciencias
speculatiuas et de aliis, sicut animal dicitur equiuoce de animali homine et
de picto. Nam latent equiuocationes sub genere, [p. 30] ut ait Aristotiles in
Thopicis* et in libro Phisicorum™. Ex quo contingit, quia unumquodque
suam perfectionem appetit, quod «omnes homines natura scire desiderant» *.
Ne igitur homo maneat inperfectus et suo naturali frustretur appetitu, philo-
sophie studium est ab ipso nisu mentis continuo diligenter exercendum ac
iugiter appetendum. Unde Quintilianus*®: Amor sciencie et usus lectionis non
scolarum fine, set uite spacio terminatur. Quod senciens Varo?’ ait: Sic tibi
studendum est ut propter hoc solum putes fuisse natum.

' Comme le signale I’éditeur du texte latin, René-Antoine Gauthier, ce début
s’inscrit dans une tradition d’introductions a la philosophie. Il est une reprise d’ ALFrReD DE
SARESHEL, Dedicatio libri Aristotelis qui fertur De plantis, édité in: E. H. F.MEYER (éd.),
Nicolai Damasceni De plantis libri duo, Aristoteli vulgo adscripti, ex Isaaci Ben Honain
versione arabica latine vertit Alfredus, Leipzig, Voss, 1841, p. 3. Alfred de Sareshel est
cependant cité de seconde main a partir d’"Henri LEBRETON, Philosophia (cf. Ms. Oxford,
Corpus Christi Coll. 283, f. 147ra).

2 AVERROES LATINUS, [n Physic., Prologus, in: Aristotelis opera cum Averrois
commentariis, t. IV, Venetiis, Apud Juntas, 1562, f. 1va H.

3 Cf. ARiSTOTE, Topiques, V1, 10, 148a23-b22.

¥ Cf. ARISTOTE, Physiques, VI, 4, 249a21-25.

3 Incipit de la Métaphysique d’ Aristote dans ses versions latines.

6 Cf. Marcus FaBius QUINTILIANUS, Tnstitutiones oratoriae, 1, V1L, 12.

1 Sententiae Varronis, in: J. B. Pitra, Spicilegium Solesmense, t. 111, Paris, Firmin
Didot, 1852, p. 319.



L INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 107

[PHILOSOPHIE]
[MAITRE AUBRY DE REIMS]

<ELOGE DE LA PHILOSOPHIE>

[p. 29] Comme le dit Empédocle, dans toute la diversité de ce qui est,
trois bienfaits font resplendir et portent aux nues le don le plus éminent de
la largesse divine, c’est-a-dire la philosophie. Ce sont le mépris pour 1’écou-
lement des choses qui passent, I’appétit pour le bonheur divin et I’illumination
de I’esprit. On ne pourra rien découvrir de plus heureux que le premier de ces
avantages, de plus probe que le deuxiéme et de plus apte a ’acquisition des
deux premiers que le troisieme. Par la triple décence de ces conditions, que
de nombreux sages n’ont eu de cesse d’affirmer, ’amour®' duquel il nous faut
procéder apparait en pleine lumiére.

Un triple bienfait, dis-je, sans cesse affirmé par les sages. En effet, comme
le dit Averroes dans le prologue du huitiéme livre des Physiqgues, selon sa
perfection derniere ou son achévement 1’étre de "’homme est I’étre parfait par
les sciences spéculatives. Au méme endroit, Averroés estime donc que le nom
‘homme” est dit de maniére équivoque de I’homme parfait par les sciences
spéculatives et des autres hommes, de méme que ‘animal’ est dit de maniére
équivoque de I’homme animé et de I’image peinte. En effet, des significations
€quivoques demeurent latentes sous le genre, [p. 30] comme le dit Aristote
dans les Topiques et dans le livre des Physiques. Par conséquent, comme toute
chose recherche sa perfection, «tous les hommes désirent par nature savoir».
Pour que I’homme ne demeure pas imparfait et pour qu’il ne soit pas frustré
en son appétit naturel, il doit, en un effort intellectuel continu, s’adonner avec
z¢le a I’étude de la philosophie et la désirer sans interruption. C’est pourquoi,
selon Quintilien, I’amour de la science et I’enseignement ne sont pas confinés
a ’école, mais ils s’étendent aussi loin que ’espace de la vie. Du méme avis,
Varron dit: «tu dois étudier comme si tu pensais n’étre né que pour celay.

[Au moyen d’une série d’autorités boéciennes et augustiniennes, Aubry
démontre que la science est la fin de la vie humaine. Il donne ensuite des
exemples de sages antiques qui se sont retirés des affaires pour s’adonner a la
philosophie et vitupere ceux qui se sont détournés d’elle, avant d’aborder la
question des obstacles a la pratique de la philosophie.]

"1l s’agit de ’amour de la science, dont traite la suite du texte.



108 CATHERINE KONIG-PRALONG

<PHILOSOPHIE IMPEDIMENTA>

[p. 33] Set, proth dolor! Nam fere cecum genus humanum «a uia ueritatis»
exhorbitans uariis et diuersis impeditur ne possit philosofari. <Philosophiam
enim, contra> quam fecerunt Antiqui predicti, relinquimus et, quod peius est,
spernimus, lucratiuis et uariis scienciis et friuolis adherentes, illos insuper
qui longinquis temporibus crebrisque uigiliis studiis litterarum insudant
«sepulcrum patens guttur eorum» uilipendit. Unde plures qui predictis dictantur
ac temporalium dubitatione marcescunt et presens [p. 34] lumen quasi ceci
non auertunt, quippe «corrupti sunt et abominabiles facti in studiis suis**.» De
quibus conqueritur Alfarabius?*’ dicens quod alii hominum pecuniis secula-
ribus inhiantes, alii carnalibus desideriis intendentes, alii potencia et nobilitate
sanguinis confidentes, alii fortunas que in mundo accidunt expectantes, alii
torpore mentis et pernicie languentes, sciencias negligunt et ad motus illicitos
se conuertunt. Set timendum est quod contra illos in Dogmatibus philoso-
phorum* scribitur: Alios terra siue terrena cupiditas obruit, alios ignis uel
carnis incendium consumit, alios aqua deprimendo submergit, alios fortune
rota uolubilis prosternit, alios carnis ponderositas in nichilum conuertit, qui
quod necessarium est negligunt et proficuum dimittunt.

Habitis igitur istis impedimentis communibus, determinentur insuper
quedam alia que tanguntur ab Aristotile et ab Auerroi secundo Methaphisice,
in capitulo illo: Set obedire eis que audiuimus etc.”'; que causa breuitatis
taceo. Commentator autem Auerrois supra passum illum tria tangit impedi-
menta philosophie, que sunt «superbia uite» **, malicia complexionis, paucitas
instructionis in logica, que tradit modum sciendi. Propter quod dicit Aristotiles
quod stultum est «simul querere scienciam et modum sciendi».

[p. 35] Sunt autem alia impedimenta uulgaria quatuor, iuxta propor-
tionem quatuor elementorum sumpta, que proponit Boecius in De disciplina
scolarium®, <que discipuli perfectioni> trimenbri aduersantur. Dicit enim
quod subiectio uel perfectio discipuli in tribus consistit, scilicet attentione,
docilitate et beniuolencia: debet enim esse «attentus ad audiendum, docilis ad
intelligendum, beniuolus ad retinendum.» Contra quidem attentionem dirigitur

#* Psalmus 13,1 (Ps 14,1).

¥ Citation souvent attribuée a Al-Farabi. Gauthier renvoie & HEnri LEBRETON, Philo-
sophia, Ms. Oxford, Corpus Christi Coll. 283, f. 148 va.

" Gauthier n’a pas trouvé ’origine de cette citation.

i Cest-a-dire Métaphysique 11, 994b32-995a14 dans 1’édition moderne de Bekker.
Dans la version arabo-latine d’Averroes, les textes et les commentaires 14 et 15 (éd.
G. Darwms, Fribourg, Paulusverlag, 1966, p. 75-79).

2" Aubry insére dans sa paraphrase d’Averroés ce syntagme tiré de la premiere €pitre
de Jean (Epistula 1,2, 16; In 2,16).

4 Ps.-BoetHius, De disciplina scolarium, 1, 11, éd. O. Weijers, Leiden-KalIn, Brill,
1976, p. 92.



L' INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 109

<LES OBSTACLES A LA PHILOSOPHIE>

[p. 33] Quelle douleur cependant ! Presque aveugle, le genre humain quitte
la «voie de la vérité» et se voit empéché de philosopher par des entraves diverses
et variées. Nous délaissons en effet la philosophie contre laquelle ont ceuvré les
anciens dont nous avons parlé auparavant®, pire encore, nous la méprisons;
nous nous attachons a diverses sciences lucratives et frivoles. «Sépulcre ouvert,
la gueule» de ceux qui suent a I’étude des lettres, y consacrant de longues années
et des veilles intenses, vilipende la philosophie. Ainsi, nombreux sont ceux qui,
s’adonnant a ces sciences-la, se flétrissent dans les doutes temporels et, quasi
aveugles, n’apercoivent pas [p. 34] la lumiére présente; ils sont assurément
«corrompus et sont devenus abominables en leurs études». Al-Farabi se plaint
aussi de ces hommes lorsqu’il dit que certains convoitent les biens du monde,
d’autres sont guidés par les désirs charnels, d’autres se fient a la puissance et
a la noblesse du sang, d’autres attendent les hasards heureux qui se produisent
dans le monde, d’autres encore, hébétés par la torpeur et la ruine de leur esprit,
négligent les sciences et se détournent d’elles pour s’adonner a des actions
illicites. Mais il faut craindre a leur encontre les maux décrits dans les Dogmes
des philosophes. Certains sont ensevelis par la terre ou la cupidité terrestre, le
feu ou I’incendie charnel en consume d’autres, d’autres sont noyés par des eaux
qui les engloutissent, la roue volubile du destin en terrasse d’autres, la lourdeur
de la chair en réduit d’autres a néant, eux qui négligent ce qui est nécessaire et
renoncent a ce qui est avantageux.

Apres avoir traité de ces entraves communes, décrivons en outre certains
autres empéchements qui sont abordés par Aristote et Averroes au deuxieme
livre de la Métaphysique, dans ce chapitre: Mais préter ['oreille a ce que
nous entendons, etc. — chapitre que, pour faire bref, je passe sous silence. Au
sujet de ce passage, Averroés le Commentateur mentionne trois entraves a la
philosophie: I’«orgueil de cette vie», une mauvaise complexion et le manque
d’instruction en logique, en cette discipline qui confere le moyen de la science.
Raison pour laquelle Aristote affirme qu’il est stupide de «rechercher en méme
temps la science et le moyen de I’acquérir.

[p. 35] Il existe en outre quatre entraves ordinaires, envisagées par analogie
aux quatre éléments. Dans son traité sur L ‘enseignement, Boéce présente ces
ennemis de la perfection tripartite de I’étudiant. Il dit en effet que la soumission
ou la perfection de I’étudiant consiste en trois qualités: I’attention, la docilité et
la bienveillance. Ce dernier doit étre «attentif pour pouvoir écouter, docile pour
comprendre, bienveillant pour retenir.» Contre I"attention se dresse la curiosite

© En invoquant les autorités de Sénéque et d’Augustin, Aubry a auparavant fustigé
ceux qui ont méprisé la philosophie, se réduisant ainsi a 1’état bestial.



110 CATHERINE KONIG-PRALONG

multiplex curiositas ad plura discurrens, iuxta illud: «Pluribus intentus etc.»,
et illud Auicenne: «Una uirtus etc.»*. Unde Aristotiles VII Phisicorum*:
Sedendo et quiescendo fit anima sciens et prudens. Hec autem curiositas ad
plura discurrens per aerem designatur, qui per uentem ad diuersa mundi climata
deriuatur; et merito per altum spiritum illa curiositas designatur, cum etiam ad
litteram talem complexionem, uidelicet aeream, consequatur, iuxta illud quod
isti homines aeree complexionis graciles et paruos pedes habentes sunt subtiles
et ut in pluribus fornicatores. Cuius causa potest esse subtilitas et puritas
sanguinis, ex quo clari spiritus et parul generantur; puritas autem sanguinis
causa est leticie et etiam lasciuie, que causant multos motus illicitos nec non
infructuosos hominis decursus per uillam, nisi directa rationis aurigatione
deducantur. — Contra uero docilitatem, quod secundo tangit Boecius, obscuritas
intellectus dirigitur, fuxta illud scriptum: «Natura potentem, ars facilem, usus
promptum reddit artificem .» * Inpotenciam ergo uel obscuri- [p. 36] tatem ipsa
uestis nature menti uel intellectui tribuit, quod innuit Secundus, philosophus
qui non loquitur, cum scribit*” quod homo est carneum lucis umbraculum;
secundum magis et minus tamen, cum dicat Aristotiles libro de anima: Molles
carne aptos mente dicimus, duros uero ineptos*®. Sic ergo «Natura potentem,
ars facilem» etc., iuxta illud dictum Tullii: «Ars sine usu est quasi ramus in
manu paralitici; usus sine arte quasi gladius in manu furibundi»*’. Hec autem
obscuritas terre siue terree complexioni attestatur secundum uerbum Aristo-
tilis predictum, scilicet: duros carne ineptos mente dicimus. — Contra uero
beniuolenciam pugnat facilitas obliuiscendi, complexioni aque conformata uel
appropriata. Nam sicut aqua peregrinas impressiones recipit de facili set illas
parum retinet, sic homines fluide ac humide compaginationis intellecta cito
dimittunt, male intellectui commendantes omnia.

<PHILOSOPHIA IN QUIBUS QUERENDA>

Redeo ad propositum. Hec igitur impedimenta sciendi ab omnibus,
secundum quod facultas se extendit, sunt [ab omnibus] fugienda et etiam
euitanda. Eya ergo, ista impedimenta fugientes, huius «imperialis domine»
philosophie zelantes coniugium, queremus eam non in loco uoluptatis nec in

4 AVICENNA LATINUS, Liber de anima [V-V, V. 2-3, éd. S. Van Riet, Louvain-Leiden,
Editions orientalistes, 1968, p. 100, 104-105.

¥ Cf. Physique, V11, 247b23-24. Selon Gauthier, Aubry cite la Vetus translatio de
Jacques de Venise.

4 Ps.-BoetHIUs, De disciplina scolarium, 1, 11, éd. O. Weijers, Leiden-K6In, Brill,
1976, p. 92.

7 Gauthier signale plusieurs ceuvres de Secundus dans lesquelles il a en vain
cherché cette sentence.

® Cf. De I’ame, 11, 421a25-26. Selon Gauthier, Aubry cite la Vetus translatio de
Jacques de Venise.

4 Cet adage ne se lit pas dans I’ceuvre de Cicéron.



L'INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 111

débridée, courant en plusieurs sens a la fois ; on le lit a I’endroit suivant : «Attiré
en plusieurs etc.», et chez Avicenne, a cet endroit : «Une seule vertu etc.». Ainsi,
dans le septieme livre des Physiques, Aristote dit: I’ame se fait sage et prudente
en se fixant et se calmant. Cette curiosité courant en plusieurs sens a la fois est
signifiée par |’air, qui est transporté par le vent a travers les différents climats de
la terre. On a raison de qualifier cette curiosité de souffle d’altitude, puisqu’elle
s’ensuit, a la lettre, d’une telle complexion, a savoir de la complexion aérienne ;
en effet, les hommes de complexion aérienne ont les pieds étroits et petits et
sont de fait raffinés et la plupart du temps débauchés. La cause peut en étre la
fluidité et la pureté du sang, qui engendrent des esprits diaphanes et menus; la
pureté du sang est cause de joie et de gaité licencieuse; celles-ci entrainent de
nombreuses actions illicites et des entreprises qui ne manquent pas d’entraver
I’homme, a moins d’étre drivées en ligne droite par la raison. — Contre la
docilité, dont Boéce traite en deuxieéme lieu, se dresse 1’obscurité de ’intellect ;
on le lit a cet endroit de son écrit: «La nature confére a Iartiste du pouvoir,
’art lui confére de la facilité, I'exercice de la promptitude.» Le voilement de
la nature engendre donc dans I’esprit ou dans I'intellect de I’inefficacité ou
[p. 36] de I'obscurité; c’est ce que suggere Secundus, le philosophe qui ne
parle pas, lorsqu’il écrit que I’homme est I’ombrage charnel de la lumiére.
Il ’est cependant plus ou moins, puisqu’Aristote affirme, dans son livre Sur
[’ame: nous disons que ceux qui ont la chair tendre sont aptes aux ceuvres de
I’esprit, ceux qui ont la peau dure non. Ainsi, nous lisons «La nature confere
le pouvoir, ’art la facilité, etc.» avec cette sentence de Cicéron: «L’art sans
’exercice est comme un baton dans la main d’un paralytique; ’exercice sans
I’art comme une épée dans la main d’un furibond». Cette obscurité se rencontre
du coté de la terre ou de la complexion terrestre, selon le mot d’Aristote cité
auparavant, a savoir: Ceux qui ont la chair dure sont inaptes aux ceuvres de
I’esprit. — Contre la bienveillance lutte la promptitude a oublier, conforme et
associée a la complexion aqueuse. En effet, de méme que I’eau prend promp-
tement des formes passagéres mais les retient peu, de méme les hommes a la
constitution fluide et humide laissent tout de suite s’échapper leurs pensées,
confiant tout a leur intellect de maniere indue.

<QU IL FAUT RECHERCHER LA PHILOSOPHIE™

Je reviens 4 mon propos. Tout un chacun doit, dans la mesure de son
pouvoir, fuir et méme éviter ces empéchements qui font obstacle au savorr.
Fuyons donc ces entraves et aspirons ardemment a I’union avec la philosophie,
la «maitresse impériale» ; ne la recherchons pas a I’endroit du plaisir ou parmi



112 CATHERINE KONIG-PRALONG

deliciis ciuitatis : illic enim sponsus sponsam quesiuit et non inuenit*’. Sic [p.37]
autem non nulli eam querunt, de quibus Seneca dicit quod in fine temporis,
cum uiderint se nichil didicisse, faciunt libros scribi et pulchris cohoperturis
cohoperiri, et tunc recedunt ad patriam sapienti saculo et insipienti animo, cum
tamen anima proprium sit sciencie subiectum. Unde uersus:

Cordi non carte tradas que noueris arte
Ne si carta cadat secum sapiencia uadat. !

Non ergo in loco uoluptatis nec deliciis ciuitatis est querenda, set queramus
eam in campo, id est in agone studii: ipsa enim est, se ipsa confitente, quasi
«flos agri»*?, id est exercicii et agonis. Unde legitur™ quod apud Antiquos
ymago philosophie ferebatur et a parte posteriori erant duo iuuenes, a parte
anteriori due uirgines : due uirgines sunt cura et uigilia, duo iuuenes sunt amor
et labor.

«Adhuiusautem imperialis domine apicem» gradu senario «scandendumy **;
huiusmodi autem sunt ratio, intellectus, sciencia, ars, prudencia, sapiencia.
Primo namque puer, post sensualitatis depositionem, uti ratione incipit discer-
nendo uerum a falso. Ulterius uero, ratione calescente, propositiones sibi
maximas format, que sunt uise uisione interiori sicut lux uisione exteriori;
de quibus Auerroys supra principium noue Metaphisice™ dicit quod prima
principia sunt quasi locus ianue in domo. Tercio uero ex hiis propositionibus
uisis conclusiones elicit, et tunc est sciencia. Postmodum uero per eam [et per]
suas operationes regulat, et sic est ars. Deinde uero istas operationes ad finem
debitum ordinat, et sic est prudencia. Et, cum ad finem se peruenisse cognoscit,
tunc sapiunt et dulcescunt, et sic est sapiencia. Sapore uero reperto amatur, et
sic est philosophia et ibi statur.

Sic ergo manifestum est quod philosophia ab humana natura summopere
diligenda, et in quibus querenda.

0 Cette partie du texte égrene des références au Cantique des cantiques.

' Gauthier affirme n’avoir pas trouvé cette citation chez Sénéque ou le pseudo-
Sénéque. Les deux vers, issu d’un poéme, ont pu fonctionner comme proverbe. J'ai
repéré une version du poéme, comportant sept vers, dans un manuscrit de Trinity
College (O. 2. 25) qui contient des ceuvres de Richard de Saint-Victor; ¢f. M. R. JAMES,
The Western Manuscripts in the Library of Trinity College, Cambridge. A Descriptive
Catalogue, Cambridge, Cambridge University Press, 1902, p. 118-120, n® 1129.

2 En Canticum Canticorum 11, 1 : «flos campi».

53 Selon Gauthier, la source est MarTIANUS CAPELLA, De nuptiis Philologiae et
Mercurii, 11, 143-145, éd. A. Dick, Leipzig, Teubner, 1925, p. 62. Aubry applique a la
philosophie ce que dit Martianus Capella de la philologie.

% Ps.-Borthius, De disciplina scolarium, 1, 11, éd. O. Weijers, Leiden-Kdln, Brill,
1976, p. 97.

55 AVERROES LATINUS, In Aristoteles librum 11 (0) metaphysicourm commentarius,
€d. G. Darms, Fribourg, Paulusverlag, 1966, p. 53-55.



L' INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 113

les délices de la ville: en ces endroits, le fiancé a recherché son aimée, mais
ne I’a pas trouvée. [p. 37] Certains la cherchent de cette maniere. Séneque dit
d’eux qu’a la fin de leur vie, constatant qu’ils n’ont rien appris, ils font copier
des livres et les font recouvrir de précieuses couvertures; ils retournent alors
dans leur patrie avec une bourse de sage et un esprit d’imbécile, I’ame étant le
réceptacle approprié¢ de la science. D’ol ces vers:

Confie ta science a un cceur, non a un livre !
Afin que, si le livre périt, la sagesse ne disparaisse avec lui.

[l ne faut pas la quérir a I’endroit du plaisir ou parmi les délices de la ville,
mais recherchons-la sur le champ de bataille, c’est-a-dire au combat studieux !
De son propre aveu, elle est en effet comme une «fleur des champs», c’est-
a-dire de I’exercice et de la lutte. On lit ainsi que, chez les anciens, on portait
une représentation de la philosophie; devant il y avait deux jeunes hommes, a
I’arriére deux jeunes filles: les deux jeunes filles sont le soin et la vigilance, les
deux jeunes hommes, I’amour et le travail.

«I1 faut gravir la voie qui mene vers le sommet de cette maitresse impériale»
en six étapes: la raison, I'intellect, la science, ’art, la prudence et la sagesse.
En effet, apres s’étre dépouillé de sa sensualité, le jeune homme commence a
distinguer le vrai du faux en se servant de sa raison. La raison s’échauftant, il
formule alors a son propre usage les propositions premigéres, qui sont vues par la
vision intérieure comme I’est la lumiére par la vision extérieure. Commentant
le début du neuvieme livre de la Métaphysique, Averroés affirme que ces
premiers principes tiennent pour ainsi dire lieu de portes dans une maison.
Troisiémement, I’homme tire des conclusions a partir de ces propositions, qu’il
a vues; c’est la science. Il ordonne ensuite ses actions au moyen de la science;
c’est la prudence. Et, lorsqu’il congoit qu’il atteint le but, c’est la sagesse: on
la goiite intellectuellement et on devient suave. Une fois le goQt retrouvé, on
aime la sagesse; ¢’est la philosophie et on s’arréte la.

[l est maintenant clair que la nature humaine doit chérir la philosophie plus
que tout; on sait é¢galement ou il faut la chercher.



114 CATHERINE KONIG-PRALONG

<PHILOSOPHIE DIFFINITIO>

[p. 38] Redeo ad propositum. Set quoniam nichil appetitur nisi cognitum
nec <nisi> quesitum inuenitur, cuiuslibet autem complexi cognitio duplici uia
consistit: uia diffinitiua et per priora, uia diuisiua et per posteriora, ideo philo-
sophie ista duplici uia insistamus. Primo uia diffinitiua.

Diffinitiones autem eius ab Ysaac** date ad quatuor capitales reduncuntur.
Quarum prima est diffinitio ponens altera nomina, que sumitur ab expositione
uocabuli, que talis est: Philosophia est amor sapiencie; loquor non de amore
quocunque, set qui ex precedenti cognitione procedit. — Secunda datur per
comparationem ad illud cuius est, sic: Philosophia est cognitio sul ipsius ab
homine; si enim homo se ipsum complete cognosceret, quodam modo omnia
cognosceret, €o quod conuenienciam habet cum singulis creaturis: habet enim
substanciam corpoream et incorpoream, omnis autem substancia est talis uel
talis; preterea ipse est susceptiuus nouem accidencium. Et propter hanc proprie-
tatem dicitur homo in Platone microcosmus, id est minor mundus. — Tercia uero
datur per comparationem ad illud in quo est, sic: Philosophia est descriptio
uniuersi esse in anima, cuius cognitio in presenti uita summa nobilitas, in
futuro uero spes felicitatis eterne; dicitur autem descriptio uniuersi esse in
anima, quia species et [p. 39] similitudines omnium rerum in se est gerens.
Vel aliter, set in idem redit: Philosophia est humanarum diuinarumque rerum
cognitio; et dicuntur res humane que ab opere nostro procedunt, diuine uero
que ab opere creatoris, et hoc uel immediate, ut per creationem, uel mediate,
ut per generationem, scilicet mediante natura que est instrumentum creatoris.
Dicitur autem summa nobilitas in presenti uita, eo quod facit hominem
mente conuersari cum omnibus; spes autem felicitatis eterne, quia secundum
Boecium?” ex hac nascitur speculationum cogitationumque ueritas (et hoc
quantum ad speculatiuum intellectum), sancta puraque actuum testimonia (et
hoc quantum ad intellectum practicum). — Quarto modo diffinitur philosophia
secundum quod consistit in multiplicatione a doctore in discipulum uia doctrine
et discipline: Philosophia est nobilis animi [p. 40] possessio, que distributa
suscipit incrementum, auaros tanquam dedignata dedignatur possessores, quia,
secundum Tullium*: Omnis fructus uirtutis et prestancie maxime capitur cum
In proximos transfertur.

% Isaac IsrAELL, De definitionibus, éd. J. T. Muckle in: Archives d’Histoire
Doctrinale et Littéraire du Moyen Age, 11, 1937-1938, p. 302-303.

7 MaNLIus SEVERINUS BogTHIUS, [n Isagogen Porphyrii commenta, ed. prima, 1, 3,
¢d. G. Schepps, rév. S. Brandt, Leipzig 1906 = CSEL 48, p. 7.

8 Marcus Tutrius Cicero, De amicitia, X1X, 70, éd. R. Combes, Paris, Les Belles
Lettres, 1975, p. 44.



L'INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 115

<DEFINITION DE LA PHILOSOPHIE>

[p. 38] Je reviens a mon propos. Puisque rien n’est désiré qui ne soit connu
et recherché, la connaissance de tout objet complexe reléve d’une double
méthode: de la définition — par les parties antérieures a ’objet — et de la
division — par les parties consécutives a ’objet. Abordons donc la philosophie
par ces deux voies. D’abord par la voie de la définition.

Les définitions de la philosophie données par Isaac peuvent étre réduites a
quatre définitions principales. La premiére est une définition a partir d’autres
noms tirés de I’analyse du vocable a définir. La voici: la philosophie est I’amour
de la sagesse. Je ne parle pas de n’importe quel amour, mais de celui qui
procede d’une connaissance antérieure. — La deuxiéme définition est donnée
relativement au sujet auquel la philosophie appartient: la philosophie est la
connaissance qu’acquiert I’homme de lui-méme. Si 'homme se connaissait
totalement, il connaitrait en en effet toutes choses d’une certaine maniére,
puisqu’il entretient un rapport de parenté avec toutes les créatures singuliéres.
[l posseéde en effet une substance corporelle et une substance incorporelle, or
toute substance est de 1’'une de ces deux sortes. En outre, il peut accueillir les
neuf genres d’accidents. En raison de cette propriété, I’homme est dit «micro-
cosme» chez Platon, ¢’est-a-dire «monde miniature». — La troisiéme définition
est donnée relativement a ce dans quoi est la philosophie: la philosophie est,
dans I’ame, une représentation de tout ce qui est. Cette connaissance constitue
la plus haute noblesse dans la vie présente, la promesse du bonheur éternel
dans la vie future. On dit qu’est dans ’ame la représentation de tout ce qui est,
car I’ame porte en elle-méme les especes et [p. 39] les similitudes de toutes les
choses. Dans une autre formulation, qui revient au méme : la philosophie est la
connaissance des choses humaines et divines — les choses humaines étant celles
qui procedent de notre activité, les choses divines celles qui sont ’ceuvre du
créateur. Cette ceuvre peut étre immédiate, lorsque le créateur agit par création,
ou médiate, lorsqu’il ceuvre a travers la génération, c’est-a-dire par le biais de
la nature, qui est son instrument. On dit que la philosophie est la plus haute
noblesse en cette vie dans la mesure ou elle met I’esprit humain en contact avec
toutes choses; on la dit promesse du bonheur éternel car, selon Boece, c’est
d’elle que nait la vérité des spéculations et des réflexions (du coté de I'intellect
spéculatif), ainsi que les témoignages purs et saints des ceuvres (du coté de
I"intellect pratique). — D’une quatriéme maniére la philosophie est définie ainsi:
elle consiste en ce que le maitre reproduit en son disciple la méthode de I'ensei-
gnement et de I’étude. La philosophie est la possession d’un esprit noble, qui
accueille tout ce qui lui est distribué comme un accroissement et qui dédaigne
ce que des possesseurs avares lui refusent. En effet, selon Cicéron, tout fruit
de la vertu et de la grandeur est le mieux regu lorsqu’il est transmis de proche
en proche.



116 CATHERINE KONIG-PRALONG

Magistraliter diffinitur sic: Philosophia est diuinarum assistrix sedium,
rationis insigne miraculum, imperiosum nature consilium, rationibus perspi-
cacibus causas illustrans omnium, possessori suo beatitudinem repromittens ;
hec enim est scala uirtutum, uite magisterium, sanctitatis forma, norma iusticie,
utrginitatis speculum, castitatis exemplum, thalamus pudicicie, uia prudencia
atque fidei disciplina®.

Alanus in libro De planctu nature® quandam descriptionem eius innuit,
dicens: «Sapiencia, inquit, super omnem possessionem preeminet, generosa
possessio que sparsa colligitur, erogata <reuertitur>, publicata recipit incre-
mentum! per quam nobilis thesaurus sciencie secretis penetralibus mentis
innascitur, affectus eterne dilectionis acquiritur; hec est sol per quem mens
diescit in tenebris, cordis oculus, deliciosa animi paradisus; hec in celeste
terrenum, <in> immortale caducum, hominem in deum <deifice mutationis
auctoritate conuertit>».

Ista de cognitione philosophie sufficiant uia diffinitiua et per priora.

60

* Détournement de qualificatifs appliqués traditionnellement a la vierge Marie,
notamment dans les hymnes a la vierge. (Voir par exemple: F. J. Mong, Hymni latini
Medii Aevi, t. 11, Hymni ad B. V. Mariam, Freiburg im Br., Herder, 1854, p. 291, p. 300;
ALANUS DE INsuLls, Anticlaudianus sive De officio uiri boni et perfecti, V, éd. R. Bossuat,
Paris, Vrin, 1955, p. 405, p. 200, p. 290, p. 233, p. 291 et p. 303.)

% Aranus DE InsuLs, De planctu naturae, éd. J.-P. Migne, PL 210, Paris, 1855, col.
464D-465A.



L' INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 117

Telle est sa définition magistrale: la philosophie est I’assesseur des trones
divins, un miracle insigne de la raison, le conseil impérieux de la nature,
¢clairant les causes de toutes choses par ses raisons perspicaces et promettant
en retour le bonheur a son possesseur. Elle est en effet 1’échelle des vertus, la
maitrise de [’existence, la forme de la sainteté, la norme de la justice, le miroir
de la virginité, le paradigme de la chasteté, la chambre nuptiale de la pudeur, la
voie de la prudence et I’apprentissage de la foi.

Dans son livre Des lamentations de la nature, Alain de Lille suggere une
description de la philosophie: «La sagesse, dit-1l, surpasse toute possession;
elle est une possession généreuse; €parse, on la rassemble; distribuée, elle
revient a son possesseur; divulguée, elle s’accroit! Par elle le noble trésor de la
science nait dans le fond secret de I’esprit, la passion d’une dilection éternelle
est acquise; elle est le soleil par lequel I’esprit resplendit dans les ténebres,
I’ceil du cceur, le paradis délicieux de I’esprit; par la puissance d’une transfor-
mation qui déifie, elle change le terrestre en céleste, I’éphémere en immortel,
I’homme en dieu.»

C’en est assez pour la connaissance de la philosophie par la méthode défini-
toire et par les parties qui lui sont antérieures.

[Aubry procéde ensuite a la division de la philosophie *]

 Nous livrerons la traduction de cette seconde partie du texte dans un prochain
numéro de la Revue.






	L'introdution à la philosophie d'Aubry de Reims : présentation et traduction

