Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 1

Artikel: La condition chrétienne selon les chapitres V et VI de la Lettre a
Diognéte

Autor: Moser, Félix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 29-46

LA CONDITION CHRETIENNE SELON ‘
LES CHAPITRES V ET VI DE LA LETTRE A DIOGNETE'

FELIX MOSER

Résumé

Comment déjouer les préjugés et ['ignorance liés, hier comme aujourd hui,
au christianisme ? Pour répondre a cette question, des extraits de la Lettre a
Diognete sont présentés ci-dessous. Les antitheses et les paradoxes de ce texte
rédigé a Alexandrie vers 190 apres Jésus-Christ tissent la trame de cet écrit
apologétique. Ils fournissent des repéres utiles pour comprendre la condition
chrétienne. Cette lettre donne également des indications précieuses pour
penser et déchiffier les rapports que les chrétiens sont appelés a instaurer avec
la société dans laquelle ils vivent.

1. Problématique

Pour caractériser la condition chrétienne, et en s’inspirant des propos
de I’apdtre Paul dans le chapitre 7 de la Premiére Epitre aux Corinthiens,
les exégetes recourent & la formule suivante: «étre du monde sans en étrex.
L’apotre développe cette idée de la fagon suivante :

Voici ce que je dis, fréres: le temps est écourté. Désormais, que ceux qui ont une
femme soient comme s’ils n’en avaient pas, ceux qui pleurent comme s’ils ne
pleuraient pas, ceux qui se réjouissent comme s’ils ne se réjouissaient pas, ceux qui
achetent comme s’ils ne possédaient pas, ceux qui tirent profit de ce monde comme
s’ils n’en profitaient pas vraiment. Car la figure de ce monde passe. (1 Co 7,29-31)2

Ces versets présupposent une compréhension particuliére du temps: celui-ci
«a cargue les voiles». Le bateau du temps et du monde va rentrer au port, le voyage
de I’histoire humaine touche a sa fin. En effet, I’apotre Paul croyait au retour

' Cetarticle reprend, en la développant, la legon inaugurale prononcée a la Faculté
de Théologie de I'Université de Neuchatel le 28 octobre 2005. Cette legon portait le titre
«L’existence chrétienne comme style de vie». Un résumé a paru dans les Chroniques
universitaires (05/06 de I'Université de Neuchtel, p. 49-58. Des extraits ont ét¢ publiés
en allemand sous le titre «Christliche Existenz als Lebensstil», in Praktische Theologie.
Zeitschrift fiir Praxis in Kirche, Gesellschaft und Kultur, 2008, cahier N° 3, p. 226-237.
Je remercie Pierre Bithler de m’avoir invité a reprendre cette thématique.

o 42 Toutes les citations bibliques sont tirées de la Traduction (Ecuménique de la Bible,
édition intégrale, Paris, Cerf/Les Bergers et les Mages/Alliance biblique universelle, 1972.



30 FELIX MOSER

imminent du Christ. Cette conviction influence de fagon décisive sa conception
de la réalité : tout ce qui tisse la trame de notre vie quotidienne est marqué par la
transformation et la transfiguration du monde par Dieu lui-méme. Les chrétiens
vivent dans ce monde, mais ils sont appelés a y vivre en étant exempts de soucis
et en ayant pour buts uniques «de plaire au Seigneur» (1 Co 7,33) et de Lui
rester «attachés sans partage» (1 Co 7,35). Comment, aujourd’hut, garder vivante
cette tension eschatologique, alors méme que la croyance au retour imminent
du Christ a été¢ démentie dans les faits ? La question se fait d’autant plus vive
que notre maniére de vivre le christianisme dans les Eglises traditionnelles s est
affaissée et que les chrétiens sont happés par les modes de vie et les valeurs qui
fagonnent notre société au XXI¢ siecle. En d’autres termes, il existe bien une
sécularisation interne au christianisme lui-méme.

De plus, dans le cadre du contexte de communication qui est le notre, les
discours chrétiens sont souvent rejetés, car la mentalit¢ dominante a intégre
une critique a I’encontre des Eglises traditionnelles et jadis dominantes. Les
préjuges a I’égard du christianisme fonctionnent souvent comme des réfutations
implicites. Comment alors déjouer cette fin de non-recevoir, souvent plus idéolo-
gique que rationnellement pensée ? Mais tout ne se résume pas a ce scepticisme
implicite. Ce dernier se drape de la vertu de tolérance, qui est évidemment bonne
et utile. Mais dans les faits, ce mot traduit aujourd’hui une pseudo tolérance qui
masque mal un refus d’entrer en matiere sur un examen raisonné de ce qu’est
le christianisme. Notre époque est marquée par la hantise de toute tentative de
prosélytisme. Ce qui entraine que toute forme d’attestation du christianisme est
devenue souvent sujette a caution. A coté des blocages que nous venons de mettre
en évidence, 1l nous faut aussi rappeler que le nombre de personnes sans aucun
contact avec le christianisme augmente. Or, paradoxalement, cette ignorance est
plus neutre et donc plus ouverte a une réception ¢ventuelle du christianisme.

Le tableau tres succinct que je viens de brosser m’a incité a rechercher des
réponses a la question de la plausibilité et de la communication du message
chrétien dans le christianisme pré-constantinien. En effet, et méme si ’histoire
ne se répéte jamais, le christianisme de la fin du II° siecle présente des caracté-
ristiques proches de celles que je viens de mettre en évidence. Que disent donc
les apologistes chrétiens dans un contexte de méconnaissance, de méfiance et
aussi de curiosité et d’interrogations ? Dans le cadre de cette recherche, j’ai
découvert la pertinence de la Lettre a Diognéte, en particulier les chapitres V et
VI, sur lesquels ma contribution se focalise. En tant que théologien pratique, je
m’intéresse a dégager la portée actuelle de ces deux chapitres. Mais ce travail
ne peut s’opérer directement. Il nous faut tout d’abord entrer dans le monde
historique et littéraire de cette lettre.

2. Breéve présentation de la Lettre a Diognete

La Lettre a Diognete est classée parmi les textes des apologistes grecs.
Elle offre des paralléles notamment avec I’apologie d’Aristide, ainsi qu’avec



LETTRE A DIOGNETE 31

’ceuvre de Justin et celle de Clément d’Alexandrie, et avec la prédication de
Pierre®. Elle a été écrite vraisemblablement a Alexandrie autour des années
190 ap. J-C. Elle se situe avant la persécution générale propagée par Déce*.
Ce contexte historique n’est pas anodin: il influence I’auteur anonyme de
cette lettre qui vise un double but. D’une part, il pratique I’apologie et tente de
convaincre les destinataires d’embrasser la religion chrétienne. D’autre part,
le rédacteur cherche a calmer les craintes de ceux qui se méfient des chrétiens.

Le genre littéraire de la Lettre a Diognéte se définit comme un protreptique
qui indique le milieu social qui a suscité son émergence. Elle s’adresse a un
public cultivé, qui pose des questions €lémentaires et décisives autour des
pratiques lices a la foi chrétienne. Nous savons que ce genre littéraire s’inté-
grait dans le monde «académique» : il faisait office de présentation des cours
que les chefs d’écoles dispensaient au début de leur enseignement. Il permettait
aux €tudiants de choisir leur discipline. L’auteur use d’un vocabulaire compré-
hensible par I’élite culturelle grecque dans laquelle la Lettre a Diognéte est
insérée. Il a recours a des formes et des préconstruits culturels de son milieu.
La référence a Platon est ainsi présupposée connue tout au long de la lettre.

L’histoire de la transmission de cette lettre est tumultueuse. Ce texte a failli
ne pas nous parvenir. En effet, il n’est évoqué par aucun écrit de I’époque des
Péres de I'Eglise. C’est n’est qu’au XV siécle qu’il est entré dans la lumiére
de I’histoire. Le premier commentaire scientifique significatif de cet écrit est
I’ceuvre de Franz Overbeck en 1872. Au XX¢ siécle, des renvois a cette lettre
sont mentionnés par le Cardinal Bea, par Willem D. Visser’t Hooft, par les
auteurs de la Constitution dogmatique de I’Eglise de Vatican I1° ainsi que par
le pasteur baptiste Martin Luther King®.

3 Pour ces affinités littéraires, voir H. E. LoNa, An Diognet, Freiburg, Bale/Vienne,
Herder, 2001, p. 55-59. Pour I’ensemble du contexte historique, voir également C. MOREs-
CHINL, E.NoRELLI, Histoire de la littérature chrétienne antique grecque et latine, 1. De Paul a
I'ére de Constantin, trad. M. Rousset, Genéve, Labor et Fides, 2000, p. 9-11 et p. 235-255.

* Ce dernier, préoccupé de consolider I'unité religieuse, ordonna en 249 a tous les
citoyens de faire des sacrifices aux divinités de I’Empire. Par leur refus d’obéir a cet
ordre, les chrétiens firent I’objet d’une persécution bréve, mais violente.

* Constitutio dogmatica de Ecclesia 1V, 38, ou le verset 1 du chapitre VI de la
Lettre a Diognéte: «en un mot ce que I’ame est dans le corps, les chrétiens le sont dans
le monde», est cité. 38. Unusquisque laicus debet esse coram saeculo testis resurrectionis
et vitae Domini lesu atque signum Dei vivi. Omnes insimul et unusquisque pro sua parte
mundum fructibus spiritualibus alere debent (cf. Gal 5,22), in eumque spiritum diffundere,
quo animantur illi pauperes, mites et pacifici, quos Dominus in Evangelio beatos procla-
mavit (cf. Mt 5,3-9). Uno verbo, «quod anima est in corpore, hoc sint in mundo christiani»
(Epist. ad Diognetum, 6: ed. Funk, I, p. 400. Cf. S. lo. CurysostoMus, In Mt., Hom. 46
(47), 2: PG 58, 478, de fermento in massa.). http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_const 19641121 lumen-gentium_It.html. 11 est trés
significatif pour I’ensemble de notre propos que cette lettre soit citée dans un chapitre
consacré au role et a la vocation des laics.

° R. BRANDLE, Die Ethik der «Schrift an Diognet». Eine Wiederaufnahme pauli-
nischer und johanneischer Theologie am Ausgang des zweiten Jahrhunderts, Zirich,
Theologischer Verlag, 1975, p. 11.



32 FELIX MOSER

3. Le mouvement d’ensemble de la Lettre a Diognéte’

Cette lettre répond aux interrogations classiques que pouvait se poser tout
paien curieux et bienveillant a propos de I’émergence de la religion chrétienne.
Elle s’ouvre (chapitre 1) par une adresse a I’«Excellent Diognete», puis entre
dans le vif du sujet par huit questions sur les chrétiens. Les voici:

A quel Dieu s’adresse leur foi ? Quel culte lui rendent-ils ? Dot vient leur dédain
unanime du monde et leur mépris de la mort ? Pourquoi ne font-ils aucun cas des
dieux reconnus par les Grecs et n’observent-ils pas les superstitions judaiques ?
Quel est ce grand amour qu’ils ont les uns pour les autres ? Enfin pourquoi ce peuple
nouveau — ce nouveau mode de vie — n’est-1l venu a ’existence que de nos jours et
non plus tot ?

L’auteur de la Lettre a Diognete va répondre librement a ces questions,
sans nécessairement respecter I’ordre dans lequel elles sont posées. Il saisit
I’occasion de cette lettre pour expliciter positivement la condition et le mandat
des chrétiens dans le monde.

Mais avant de reprendre ce qui concerne le christianisme, I’auteur se livre a
un exercice classique de I’apologétique — exercice a vrai dire assez convenu, de
la réfutation des idoles. Il commence par dégager le terrain encombré, selon lui,
par le trop plein des fausses divinités. Son propos vise a combattre les idoles de
la religion grecque. L’auteur s’insurge contre le fait que les divinités puissent
étre matérialisées dans le bois, le fer ou le bronze ; il en déduit que les sacrifices
sanglants par lesquels on leur fait honneur sont inutiles.

Le chapitre 11l commence par le constat que chrétiens et Juifs adorent le
Dieu unique Créateur de I'univers, mais ce point d’accord pos€, ’auteur s’en
prend au ritualisme juif dont il conteste les prescriptions, en particulier celles
liées a la nourriture, au sabbat et a la circoncision. Il ne souhaite pourtant pas
s’étendre a ces aspects négatifs de son apologétique ainsi qu’en témoignent les
conclusions des chapitres 11 et IV: «Je juge inutile de t’en dire davantage» (11,
10) et «Je suppose t’en avoir appris assez la-dessus» (1V, 6).

Les chapitres V et VI forment une unité littéraire et de pensée *. Comme ils
forment le cceur de notre article, je les reproduirai in extenso et les commen-
terai dans les deux paragraphes suivants.

Les chapitres VII a [X forment la partie doctrinale de la lettre et se présentent
comme une sorte de catéchisme d’adultes. Ils montrent que Dieu est le Créateur

" Dans la suite de cet article, nous reproduisons des extraits de la Lettre a Diognete,
telle qu’elle a été traduite par: H. I. Marrou, A4 Diognete. Introduction, édition critique,
traduction et commentaire, Paris, Cerf, 19657, p. 52-85. Pour alléger I’appareil de notes,
nous ne répéterons pas cette référence pour chaque extrait cité.

$ Voir, sur ce point, le tableau comparatif fourni par LoNa, op. cit., p. 201-203.



LETTRE A DIOGNETE 33

invisible, dont on peut percevoir I’organisation grandiose par la contemplation
de I'univers cosmique. Ce Dieu se donne a connaitre aux étres humains par
I’envoi d’un médiateur unique qui n’est autre que le Fils bien-aimé de Dieu.
Ce dernier est mandaté par Dieu pour sauver les étres humains. Le chapitre VII
présente de fagon originale le théme du jugement final. En effet, la différence
avec la littérature apocalyptique est frappante. La Lettre a Diognéte ne décrit
pas une fin du monde liée a une destruction catastrophique, mais il montre que
Dieu veut sauver les €tres humains par la persuasion. Le raccourci argumentatif
constitué par I’usage de la violence est proscrit.

11 I’a envoyé [son Fils] comme il convenait qu’il le fat pour les hommes, — pour les
sauver, par la persuasion, non par la violence: il n’y a pas de violence en Dieu. 1
I’a envoyé pour nous appeler a lui, non pour nous accuser: il I’a envoyé parce qu’il
nous aimait, non pour nous juger (VII, 4b-5).

Le chapitre VIII rappelle qu’aucun homme ne peut dire qui est Dieu, si ce
n’est son Fils:

Mais quand il [Dieu] eut dévoilé par son Enfant bien aimé et manifesté ce qu’il avait
préparé des I’origine, il nous offrit tout a la fois : et de participer a ses bienfaits, et de
voir, et de comprendre (VIIL, 11).

Le chapitre IX s’attache a la description de la compréhension eschatolo-
gique de ’auteur. Cette derniére se démarque d’une eschatologie futuriste et
insiste sur le caractére unique et définitif de la rédemption opérée par le Fils.
L’auteur montre les bénéfices de la bonté divine.

[...] il nous a montré le Sauveur qui a la puissance de sauver méme ce qui ne pouvait
I’étre [...], il a voulu que nous eussions foi en sa bonté et que nous vissions en Lui
nourricier, pere, maitre, conseiller, médecin, intelligence, lumiére, honneur, gloire,
force, vie — sans plus nous inquiéter du vétement et de la nourriture (IX, 6).

Le chapitre X est écrit dans un style exhortatif. [l comprend un appel a la
conversion et un rappel de ce que signifie concrétement la charité chrétienne. Le
chapitre XI est de type didactique et récapitulatif. Il constitue en quelque sorte
la signature de la lettre et vise a conférer une autorité a cet écrit en recourant a
I’argument de la tradition et en insérant son propos dans la vie de I'Eglise. Le
chapitre XII (dont I’authenticité est contestée par certains exégétes) reprend
sous forme narrative le théme de la vraie connaissance de Dieu. Appuyant
sa démonstration sur une interprétation du chapitre 3 du livre de la Genese,
["auteur insiste sur le fait que science et vie vont de pair.

Car il n’y a pas de vie sans la science, ni de science slire sans la véritable vie: ¢’est

pourquoi les deux arbres [celui de la science et celui de la vie] ont été plantés I’'un
pres de I"autre (XI1, 4).

Ce chapitre, qui clot la lettre, se termine par une doxologie.



34

FELIX MOSER

4. Présentation du chapitre V'

Avant de livrer quelques éléments de compréhension et d’analyse utiles

pour la réflexion qui est la notre, je propose tout d’abord de découvrir le texte
en lui-méme:

V. Car les Chrétiens ne se distinguent des autres hommes ni par le pays, ni par le
langage, ni par les vétements. 2 Ils n’habitent pas de villes qui leur soient propres,
ils ne se servent pas de quelque dialecte extraordinaire, leur genre de vie n’a rien de
singulier. 3 Ce n’est pas a I’imagination ou aux réveries d’esprits agités que leur
doctrine doit sa découverte; ils ne se font pas, comme tant d’autres, les champions
d’une doctrine humaine. 4 Ils se répartissent dans les cités grecques et barbares
suivant le lot échu a chacun; ils se conforment aux usages locaux pour les vétements,
la nourriture et la maniére de vivre, tout en manifestant les lois extraordinaires et
vraiment paradoxales de leur république spirituelle.

5 Ils résident chacun dans sa propre patrie, mais comme des étrangers domiciliés.
Ils s’acquittent de tous leurs devoirs de citoyens, et supportent toutes les charges
comme des étrangers. Toute terre étrangere leur est une patrie et toute patrie une
terre étrangére. 6 lls se marient comme tout le monde, ils ont des enfants, mais ils
n’abandonnent pas leurs nouveau-nés. 7 Ils partagent tous la méme table, mais non
la méme couche.

8 Ils sont dans la chair, mais ne vivent pas selon la chair. 9 lls passent leur vie sur
la terre, mais sont citoyens du ciel. 10 Ils obéissent aux lois établies et leur maniére
de vivre I’emporte en perfection sur les lois.

11 Ils aiment tous les hommes et tous les persécutent. 12 On les méconnait, on les
condamne; on les tue et par la ils gagent la vie. 13 Ils sont pauvres et enrichissent un
grand nombre. Ils manquent de tout et ils surabondent en toutes choses. 14 On les
méprise et dans ce mépris ils trouvent leur gloire. On les calomnie et ils sont justifiés.
15 On les insulte et ils bénissent. On les outrage et ils honorent. 16 Ne faisant que
le bien, ils sont chatiés comme des scélérats. Chatiés, ils sont dans la joie comme s’ils
naissaient a la vie. 17 Les Juifs leur font la guerre comme a des étrangers; ils sont
persécutés par les Grecs et ceux qui les détestent ne sauraient dire la cause de leur haine.

Une argumentation classique du christianisme commencerait sans doute par

une description de ce que sont le culte et la vie chrétienne. Il n’en est rien dans
cette épitre. L’auteur recourt a des formules antithétiques® qui lui permettent
d’une part de répondre aux reproches adressés aux chrétiens et d’autre part
de préciser quelle est la condition chrétienne. De point de vue des figures de
style, nous notons la construction extrémement soignée de ces antithéses, qui
recourent souvent a la figure du chiasme. De fait, ces formules se présentent
comme des couples de notions voisines et néanmoins opposées : «usage local
d’une cité» / «république spirituelle» ; «avoir une patrie» / «étre étrangers»,
«étre dans la chair» / «mais ne pas vivre selon la chair»; «passer la vie sur

? Marrou en a dénombré trente-six, op. cit., p. 127.



LETTRE A DIOGNETE 35

terre» / «étre citoyen du ciel», etc. Le choc des termes diamétralement opposé
désoriente tout lecteur et I’incite a revoir la perception spontanée qu’il a des
chrétiens. Ces derniers, non par choix mais par nécessité, vivent dans la tension
entre le monde dans lequel ils habitent et la république spirituelle a laquelle
ils aspirent. La mention des «lois extraordinaires et paradoxales» (V, 4) vise a
¢largir la compréhension du lecteur et a lui faire partager en quelque sorte le
dilemme dans lequel se trouve les chrétiens a la fin du II° siécle. De plus, ce
chapitre s’attache a réfuter les reproches précis adressés aux chrétiens.

Le premier reproche concerne la «misanthropie» et la prétendue non
intégration des chrétiens dans la société. Les versets 1 a 5 montrent que les
chrétiens sont des gens tout a fait ordinaires si ’on se place du point de vue
de leur attitude face au monde de la cité. Minoritaires dans la société, ils s’y
integrent pleinement, ne différant en rien des gens ordinaires. Ils ne constituent
donc pas une menace pour la société. Et il n’y a donc aucune raison d’avoir
peur d’eux et moins encore de les pourchasser '°.

Dans le verset 6, I’auteur met en évidence que les chrétiens se comportent
comme des époux et des parents ordinaires. Bien plus, leur attitude face aux
enfants est plus respecteuse que les us et coutumes de son temps ne le sont. En
effet, ils n’exposent pas leurs enfants pour que ceux-ci soient vendus, pratiques
qui €taient, hélas, fort répandues a cette époque.

Le verset 7 répond au soupgon li¢ a la débauche sexuelle. Les chrétiens ne
sont pas un groupuscule de gens aux pratiques excentriques.

Les versets 9 et 10 décrivent la double appartenance et la double loyauté
qui sont celles des chrétiens. Les chrétiens sont soumis aux lois de la cité et en
méme temps ils obéissent a des lois extraordinaires. Les chrétiens ne sont pas
exemptés des lois civiles. Comme tout citoyen, ils y sont soumis. Par contre, «leur
manicre de vivre I’emporte en perfection sur les lois» (V, 10). Le sens original de
I"expression «emporter en perfection» peut se traduire par le verbe «vaincre» .
[l faut interpréter: les chrétiens obéissent a la loi, mais ils ne la subissent plus; ils
choisissent librement d’agir en allant au-dela de cette loi. Ils quittent le registre
du devoir pour entrer dans celui de I’amour désintéressé. Cet amour désintéressé
prend son fondement dans la liberté personnelle, qui est elle-méme donnée par
la foi en Dieu. La loi n’est pas transgressée, mais «vaincue» au sens ou elle est
accomplie dans la perfection de I'amour. Le chrétien est appelé a changer son
rapport a la loi, la mesurant a I’aune du fondement qui la légitime. Le chrétien est
invité a respecter la loi quand elle sert le bien commun, et a transgresser les lois
humaines lorsqu’elles contredisent le double commandement d’amour de Dieu
et du prochain. L'utilisation de cet argument pragmatique '* contrecarre I’appré-

' Voir Marrou, op. cit., p. 132-133.

"' Voir Lona, p. 168.

"> L’argument pragmatique «[...] permet d’apprécier un acte ou un événement
en fonction de ses conséquences favorables ou défavorables». Voir C. PERELMAN,
L. OuBrECHTS-TYTECA, Traité de I'argumentation. La nouvelle rhétorique, Bruxelles, Ed.
de I’Université de Bruxelles, 19883, p. 358.



36 FELIX MOSER

hension défavorable a I’encontre des chrétiens par le détour suivant : ceux-ci non
seulement se conforment aux regles et aux coutumes ambiantes, mais font tout
pour mener une vie bonne et juste au-dela des exigences habituelles.

Les versets 11 a 16 explicitent le conflit de loyauté possible entre les deux
appartenances. [Is mettent en lumiere la hiérarchisation qui doit guider le choix
ultime des chrétiens. Du point de vue stylistique, les antithéses sont ici plus
ramassées et conduisent a une dramatisation. L’influence de 1’apdtre Paul est
indéniable. L’auteur de la Lettre a Diognéte reprend les tribulations liées au
ministere de 1’apotre telles qu’elles sont narrées dans les chapitres 4 et 6 de
la Deuxiéme Epitre aux Corinthiens. Voici un extrait significatif décrivant la
condition de I’apétre et de I’équipe qui I'accompagne :

Inconnus et pourtant bien connus, moribonds et pourtant nous vivons, chatiés sans
étre exécutés, attristés mais toujours joyeux, pauvres et faisant bien des riches,
n’ayant rien nous qui pourtant possédons tout ! (2 Co 6, 9-10).

Nous pouvons ici vraiment parler de «variations autour d’un méme théme»
entre Paul et 'auteur de la Lettre a Diognéte. Les similitudes de vocabulaire et
d’argumentation ne doivent cependant pas masquer une différence de taille. La
Lettre a Diognete transpose les souffrances endurées par I’apdtre (dans le cadre
de son ministere) a I’ensemble des chrétiens. Lorsque les chrétiens sont placés
devant I’alternative explicite de la soumission a Dieu ou d’un culte rendu a
I’empereur, ils doivent opter pour la fidélité a Dieu au risque d’encourir le
mépris et la haine. L’auteur tente de montrer I’injustice des persécutions dont
les chrétiens sont victimes. Dans ce passage, il n’exclut pas que pour garder son
identité, les chrétiens de son temps puissent étre exposes au martyre. Cette idée
est encore prolongée au verset 9 du chapitre VI, ou I'idée répandue dans les
premiers siecles de la persécution comme semence est indirectement reprise:
«Persécutés, les chrétiens de jour en jour se multiplient toujours plus» (VI, 9).
Nous développons cet aspect dans le paragraphe suivant.

5. Présentation du chapitre VI

Dans ce chapitre, ["auteur poursuit son argumentation par antitheses. Le
cceur de ce chapitre devenu célebre est condensé dans le premier verset. Je vous
propose néanmoins de découvrir I’ensemble de ce chapitre:

VI. En un mot, ce que I’ame est dans le corps, les Chrétiens le sont dans le monde.
2 L’ame est répandue dans tous les membres du corps comme les Chrétiens dans
les cités du monde. 3 L’ame habite dans le corps et pourtant elle n’est pas du corps,
comme les Chrétiens habitent dans le monde mais ne sont pas du monde. 4 Invisible,
I’ame est retenue prisonniére dans un corps visible : ainsi les Chrétiens, on voit bien
qu’ils sont dans le monde, mais le culte qu’ils rendent a Dieu demeure invisible. 5
La chair déteste I’ame et lui fait la guerre, sans en avoir regu de tort, parce qu’elle
I’empéche de jouir des plaisirs: de méme le monde déteste les Chrétiens qui ne lui
font aucun tort, parce qu’ils s"opposent a ses plaisirs. 6 L'ame aime cette chair



LETTRE A DIOGNETE 37

qui la déteste, et ses membres, comme les Chrétiens aiment ceux qui les détestent.
7 L’dme est enfermée dans le corps: c’est elle pourtant qui maintient le corps;
les Chrétiens sont comme détenus dans la prison du monde: ce sont eux pourtant
qui maintiennent le monde. 8 Immortelle, I’'dame habite une tente mortelle : ainsi
les Chrétiens campent dans le corruptible, en attendant I’incorruptibilité céleste.
9 L’ame devient meilleure en se mortifiant par la faim et la soif: persécutés, les
Chrétiens de jour en jour se multiplient toujours plus. 10 Si noble est le poste que
Dieu leur a assigné, qu’il ne leur est pas permis de déserter.

Le verset 1 ne juxtapose pas terme a terme des réalités aussi différentes
que I’ame, le corps, les chrétiens et le monde. En effet, il ne faut pas procéder
par addition, mais par une analyse des phénomeénes d’association et de
dissociation. L’auteur de la Lettre a Diognéte travaille sur une séquence qui
forme une image et dont chaque aspect doit étre pris au regard de ’entier de
la métaphore. Ce passage est bati sur 1’analogie du contraste: «I’ame habite
dans le corps» tout comme «les chrétiens habitent dans le monde». Le chapitre
VI qualifie I’dme de multiples maniéres: elle est «invisible», «emprisonnée»,
«immortelle» et «incorruptible». Tous ces qualificatifs montrent qu’elle garde
une connotation positive et qu’elle dirige et anime le corps. Le corps n’a pas
de connotation négative, a I'inverse de la chair. On notera en effet le subtil
glissement du «corps» (VI, 1) vers la «chaim (VI, 5-6). Ce passage ouvre une
perspective familiere pour le lecteur des épitres pauliniennes. En effet, I’apotre
des paiens oppose, dans sa théologie, une marche selon la chair et une marche
selon I’Esprit (voir Ga 5,16 sq.). Le déplacement anthropologique qu’effectue
la Lettre a Diognéte par rapport aux écrits de 1’apdtre est pourtant net: I’Esprit
(pneuma) est remplacé par I’ame (psyché). L’ame, comprise ici selon 'idée
platonicienne ", désigne ce qu’il y a de meilleur dans 1’étre humain. Elle habite
la demeure provisoire du corps, elle en est le principe vital. Sa dispersion,
décrite au verset 2, n’est pas un éparpillement anarchique et inutile, mais elle
répond a sa vocation qui est d’animer le corps. De fagon similaire, les chrétiens
dispersés habitent de maniére provisoire dans le monde, car ils sont citoyens
du ciel. Le monde doit étre défini non pas dans son sens cosmologique, mais
comme 'oikumené, a savoir I’horizon présenté par la société civilisée et
dessiné par I’empire romain .

Le verset 3 comporte des réminiscences de formulations johanniques qui
disent elles aussi I’insertion paradoxale dans le monde. Par exemple, Jn 17,14
«Je leur ai donné ta parole et le monde les a pris en haine, parce qu’ils ne sont
pas du monde, comme je ne suis pas du monde». En d’autres termes, habiter
dans le monde ne signifie pas habiter selon le monde.

" Voir Marrou, op. cit., p. 138, ainsi que R. JoLy, Christianisme et philosophie.
Etudes sur Justin et les Apologistes grecs du deuxieme siécle, Bruxelles, Ed. de
I’Université de Bruxelles, 1973, p. 199- 226, en particulier p. 204. Cet auteur conteste
I'influence stoicienne sur la Lertre a Diognete.

" Sur ce point, I’accord régne entre les exégétes. Voir Marrou, op. cit., p. 131, JoLy,
op. cit., p. 207-208, et LoNa, op. cit., p. 188.



38 FELIX MOSER

Le verset 4 met en lumiére la tension productive qui existe entre la visibilité
des chrétiens dans le monde et I’invisibilité de leur foi 4 Dieu; autrement dit, ce
verset décrit la nécessaire distance des chrétiens d’avec la société dans laquelle
ils habitent; cette distanciation est possible, parce que les chrétiens s’appuient
sur une transcendance extérieure au monde.

Les versets 5 et 6 poursuivent dans le méme registre et montrent la supériorité
de I’ame, non plus sur le corps, mais sur la chair. L’auteur vise une compré-
hension hédoniste de la vie. Les chrétiens sont invités a se détourner des plaisirs
du monde, tout en manifestant de I’amour pour tous les membres de la société.

Le verbe «maintenir» (VI, 7) renvoie au sens étymologique de soutenir et de
donner un «principe de cohésion, d’unité interne, de permanence et de vie» '°.
Aux yeux de I'auteur de la Lettre a Diognéte, a I’instar de I’ame qui maintient
le corps en vie, les chrétiens sont appelés a maintenir le monde, en sachant
qu’ils campent dans un monde corruptible et dans I’espérance du monde a
venir (voir verset 8). Dans cette attente, «les chrétiens sont les coopérateurs de
Dieu sur la terre» '°. Selon Marrou, "auteur de la Lettre a Diognéte transpose
dans le vocabulaire et les références hellénistiques '’ le mandat des chrétiens tel
qu’il est décrit dans le sermon sur la montagne, en particulier lorsque I’évangile
selon Matthieu (5, 13-16) se sert des métaphores du sel et de la lumiere.

«L’ame devient meilleure en se mortifiant par la faim et la soif» (VI, 9)
indique le chemin d’une ascese; celle-ci a une fonction pédagogique positive.
Par le manque qu’elle entraine, elle incite les chrétiens a placer leur confiance
et leur vie tout enticre dans les forces de Dieu. Elle prépare indirectement aux
souffrances spécifiques provoquées par I’attestation du Dieu des chrétiens au
II¢ siécle. Elle s’inscrit dans la ligne de la discipline imposée aux athlétes'®.
Elle peut étre comprise comme un apprentissage. La suite des versets 9 et 10
reprend une idée chere a Tertullien qui estime que «le sang des martyrs est une
semence de chrétiens» '°. Ces deux derniers versets ne peuvent étre compris
que dans le cadre de la révélation chrétienne : les persécutions sont interprétées
comme une possibilité de faire rayonner I’Evangile. Le verset 10 souligne que
les chrétiens ne sauraient remettre en cause leur réle: leur mandat doit étre
maintenu en toute circonstance.

'S MARROU, op. cit., p. 145.

' BRANDLE, op. cit., p. 161.

"7 Voir MARROU, op. cit., p. 141-145, en particulier p. 141. Jovy, op. cit., conteste
vigourcusement I’exégese et la surinterprétation théologique qu’opéere Marrou. Il défend,
quant a lui, I'idée que la Lettre a Diognéte n’a pas d’originalité propre, mais qu’elle est
une transposition du paganisme et notamment du platonicisme tel qu’on peut le lire dans
la République: «Le philosophe est roi ou le roi philosophe, on ne s’étonnerait guére
non plus de voir le prince occuper dans le paganisme la place que 1’4 Diognéte accorde
aux chrétiens» p. 211. Il faut accorder a Joly que les présupposés de Marrou (un érudit
catholique du milieu des années 50) surinterprétent parfois le texte, notamment quand il
assigne au corps une fonction mystique.

'8 Une idée semblable est développée en | Co 9, 24-27.

" Marrou, op. cit., p. 130.



LETTRE A DIOGNETE 39

6. Apport de la Lettre a Diognéte pour la situation actuelle
6.1. Eschatologie présentéiste et exercice de la liberté

Le théme de I’eschatologie est présent dans notre texte dans les deuxieémes
parties des antitheses. «[...] ils [les chrétiens] ne vivent pas selon la chair»
(V, 8); ils «sont citoyens du ciel» (V, 9); ’ame «n’est pas du corps» (VI, 3);
les chrétiens «ne sont pas du monde» (VI, 3); ils attendent «l’incorruptibilité
céleste» (VI, 8). Cet horizon eschatologique est interprété de fagon originale
dans la Lettre a Diognéte. Certes, a I’instar de Paul, I’auteur comprend le statut
du chrétien de facon dialectique, en tension productrice entre le présent et
I’avenir de Dieu; mais a la différence de Paul, I’accent de la Lettre a Diognéte
porte sur le déja accompli de la venue du Fils de Dieu. L’étude minutieuse de
Rudolf Brindle?® montre comment le rédacteur retravaille la tension dialec-
tique entre I’accompli et I'inaccompli: I’accent porte davantage sur I’accom-
plissement réalisé par la venue du Verbe de Dieu. Le présent est valorise,
méme si des éléments de I’eschatologie futuriste sont encore repérables dans
le discours. L’extériorité de Dieu et sa transcendance ainsi que I’ouverture au
monde aménent une réinterprétation de la notion de salut: le salut individuel
importe moins que l’engagement communautaire des chrétiens dans ce
monde-ci. Le présent éclairé par le futur prend une importance décisive; la
création devient le théatre de ’action de Dieu, et I’histoire son lieu d’accom-
plissement. L’eschatologie de la Lettre a Diogneéte ne présente ainsi pas une
utopie futuriste. Les croyants ne possédent pas un «savoir» sur 1’au-dela. Le
monde ne désigne pas un objet, mais le lieu ou, conformément a I’évangile de
Jean, il s’agit de demeurer. L’eschatologie ouvre sur une éthique du présent:
ancr¢ dans I’espérance, le défi se porte sur une action sensée qui prend a bras-le-
corps les questions qui se posent a fous les étres humains. La Lettre a Diognete
ouvre le chemin d’une attitude juste, qui atteste que les réalités quotidiennes
ne constituent pas un absolu. Cette prise de conscience nous préserve contre le
risque de surinvestir et de sacraliser nos tiches et nos difficultés.

Sur ce point, I’auteur de la Lettre a Diognete est proche de la compréhension
du quatriéme évangile qui souligne que le présent, I'ici et le maintenant, est
déja pleinement habité par la présence de Dieu?'. Vivre dans le monde signifie
que ’on adhére complétement au destin de ce dernier, qu’on en vit inten-
sément I’histoire, mais en méme temps le chrétien prend appui sur une foi
qui le dépasse. La liberté du chrétien se joue dans un engagement libre, plus
précisément libéré grace a ’avenir de Dieu dans lequel le chrétien peut avoir

* BRANDLE, op. cit., p. 90-99.
2! Voir R. BULTMANN, «Leschatologie de I’Evangile de Jeany, in Foi et compré-

hension, t. 1 : [’historicité de | 'homme et de la révélation, trad.. A. MALET, Paris, Seuil,
1970, p. 152-172.



40 FELIX MOSER

confiance. A cet ¢gard, une distinction s’impose entre le futur et I’avenir. Pour
illustrer brievement cette différence, recourons a un image : on dira que 1’arbre
a un futur, alors que 1’étre humain peut, grace a sa conscience et a son savoir-
faire, s’ouvrir a I’avenir. En tant qu’étre de décision, I’étre humain peut faire
des choix qui améliorent ou péjorent sa qualité de vie et celle de ses semblables.
Pour mener a bien son existence, I’étre humain est invité a se distancer de ses
préoccupations ordinaires pour ne plus se laisser envahir par I'immédiateté. Le
présent doit €tre lu & la lumiere de I’avenir. Cette compréhension de I’escha-
tologie est déterminante pour I’existence chrétienne dans la mesure ot I’espé-
rance permet de vivre et d’assumer la vie quotidienne. Le chrétien devient un
homme libre, parce que les réalités qui constituent sa vie sont remises a leur
juste place, au sens le plus littéral du terme, une place limitée qui n’envahit pas
tout le champ de la perception.

6.2. Les antithéses et les «expressions limites»**
qui conduisent a un style de vie*

Le genre littéraire, et en particulier les formes utilisées dans un discours,
sont toujours indissociables du contenu. La maniere dont I’auteur commu-
nique sa pensée est révélatrice de ce qu’il veut affirmer. L’accumulation de
formules antithétiques, parfois paradoxales, dont use I’auteur de la Lettre a
Diognete exprime au mieux les tensions, les difficultés, mais aussi les joies et
les souffrances qui sont le lot de I'existence chrétienne. Si le chrétien prend
ses distances d’avec la société, ces distances ne sont en rien assimilables a de
I’indifférence, au cynisme, voire méme a une sorte de sérénité contemplative.
Les antithéses évoquées ne sont pas réductibles I’'une a I’autre, elles signifient
au contraire I’entrée dans une passion qui doit apprendre a se dégager pour
mieux se réengager dans la société. Ces antithéses amenent le chrétien non a
un équilibre tranquille voire une stagnation, mais elles I’entrainent au contraire

22 Cette expression a été forgée par P. Ric&ur. Voir entre autres «Nommer Dieu»,
Etudes théologiques et religieuses. Les temps du texte, recueil des contributions de Paul
Riceeur a la reviue ETR (1974-1989), Montpellier, Numéro ETR hors-série — supplément
au n° 2005/4, p. 37-56.

2 La notion de style de vie a été utilisée avec grand profit en sociologic comme
un outil heuristique qui permet de comprendre les liens entre valeurs personnelles et
mode de vie. Parmi les principales contributions a ce sujet, il faut mentionner les ceuvres
ci-dessous, indiquées par date en ordre décroissant. G. SIMMEL, Philosophie de I'argent
[Philosophie des Geldes (1900), Leipzig, rééd. 1977, Berlin, Duncker & Humbolt], trad.
de I’allemand par S. Cornille et P. Ivernel, Paris, P.U.F., (1977) 1999, en particulier
p. 544-622. R. HoGGART, La culture du pauvre. Etude sur le style de vie des classes
populaires en Angleterre, trad. F. et ].-C. Garcias et J.-C. Passeron, Paris, Minuit, 1970.
P. Bournieu, La distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Minuit, (1979) 2007°.
Nous avons renoncé a faire état de cette approche sociologique qui nécessiterait a elle
seule un autre article.



LETTRE A DIOGNETE 41

dans une quéte marquée par des syntheses partielles et des réajustements. La
radicalité de I’attestation de la foi est contrebalancée par I’amour pour les gens
qui vivent dans le monde. La certitude de se savoir citoyen du ciel est contre-
balancée par le rappel que I’exigence évangélique se joue aussi dans I’histoire
tourmentée de nos biographies individuelles et de ce monde. La croyance au
regne d’amour est mise a 1’épreuve par un principe de réalité. Les antithéses
montrent que la vie chrétienne n’est pas de 1’ordre du calcul du juste milieu
ou d’un compromis confortable, mais qu’elle appelle a un engagement qui
requiert entierement la personne et qui pour cela méme nécessite aussi des
temps de mise a distance.

L’analyse des chapitres V et VI I'indique avec clarté: les formes littéraires
et les figures rhétoriques utilisées par 1’auteur de la Lettre a Diognéte visent a
induire un comportement spécifique pour ceux qui se déclarent chrétiens. Or
la dramatisation des antithéses semble ouvrir sur un exercice de la liberté litté-
ralement impraticable pour des étres humains ordinaires. Certains paradoxes
deviennent quasiment des oxymores. Par exemple: «on les tue et par la ils
gagnent la vie. Ils sont pauvres et enrichissent un grand nombre. Ils manquent
de tout et ils surabondent en toutes choses» (V, 12b-13). Ces formulations sont
sous-tendues pour la majorité d’entre elles par des références bibliques liées
soit a la Nachfolge dans la souffrance, soit au dépouillement du Christ*. La
Lettre a Diognéte ne reprend pas littéralement les expressions bibliques, mais
son herméneutique vise a transmettre de la fagon la plus adéquate possible
les effets produits par les textes néotestamentaires. Je crois qu’il est légitime
d’interpréter ces formules comme des expressions limites qui donnent une
nouvelle compréhension de lui-méme au lecteur. Ces expressions limites
détournent certains propos proverbiaux de leur sens initial. Les sentences de
sagesse sont des condensés d’expériences frappés au coin du bon sens. Elles se
donnent a lire comme des moyens de s’orienter dans I’existence et de gouverner
sa vie. Tout un chacun aspire a pouvoir maitriser les situations de son existence
en fonction de ses élans spontanés. Quoi de plus naturel que de chercher a se
défendre lorsqu’on veut nous condamner, a prendre la fuite ou a résister par la
violence si I’on cherche a attenter a notre vie ! Quoi de plus naturel de reven-
diquer une légitime estime de nous-mémes en répondant aux insultes ! Les
expressions limites viennent mettre a mal cette attitude spontanée face a la vie.
Elles sont inconfortables et perturbantes, et elles suscitent I’ incompréhension.
Le monde du texte proposé par la Lettre a Diognéte contient des injonctions
qui nous désorientent. Elles opérent ce travail de perturbation pour inciter les
chrétiens a changer de comportements pour entrer dans une logique que I’on
pourrait appeler une logique de la reconnaissance et du don.

Mais les expressions limites ont encore une autre vertu. La Lettre a Diognéte
les utilise pour déjouer les préjugés dont sont victimes les chrétiens. Incompré-

* Voir Mc 8, 34-38 et 2 Co 8. 9.



42 FELIX MOSER

hensibles pour le bon sens, ces antitheéses extrémes et paradoxales appellent
celui qui les lit a réviser le jugement qu’il porte sur les personnes tentant de les
mettre en pratique. Le style littéraire est entierement au service d’une certaine
maniére de vivre et de proclamer I’Evangile. Et sur ce point, ’apport de la
Lettre a Diognéete est capital. Explicitons la richesse de cette pensée.

6.3. Refus du légalisme et d'un prosélytisme de mauvais aloi*

Si’on coule les exhortations de la Lettre a Diognéte dans le genre littéraire
de la loi ou de la prescription simple, nous aboutissons a une forme de légalisme.
Ce dernier est peu compatible avec un appel a la liberté. L'irritation de nombre
de nos contemporains face au christianisme (mentionnée dans I’introduction de
cet article) vient aussi du fait que I’Evangile est présenté dans un langage objec-
tivant et dans un certain nombre de prescriptions de type moral. Cette maniére
de faire met entre parentheses le travail de quéte personnelle et d’appropriation
du lecteur; en ce sens le raccourci légaliste est fatal. Une maniere trop directe
d’évangéliser ouvre sur un prosélytisme de mauvais aloi. Ce dernier a pour
axiome que la fin justifie les moyens; il n’hésite pas a user de propagande ou
de séduction, voire a recourir a des menaces réveillant des peurs archaiques. La
Lettre a Diognéte nous incite a refuser cette forme gauchie de proclamation de
I'Evangile. Par contre, elle nous invite a refuser également I’attitude du repli
poli qui renoncerait a attester de la libération proposée par I’Evangile. Il s agit
de montrer que Dieu n’est pas seulement I’invité timide de notre vie intérieure,
recroquevillé dans la sphére religieuse privée, mais que la foi ouvre sur une
extériorité qui nous invite a habiter socialement dans le lieu et le temps qui sont
les nétres. Il existe probablement un prosélytisme de bon aloi: participer a un
rituel ainsi qu’exprimer ses convictions dans les domaines éthique ou religieux
ouvrent sur une herméneutique du témoignage dont la Lettre a Diognete se fait
le témoin.

6.4. Vers une herméneutique du témoignage : intercession et style de vie *°

Etre du monde sans étre du monde, ce paradoxe est développé dans toute
la Lettre a Diognéte. 1l renvoie les croyants de tous les temps, et donc aussi
ceux d’aujourd’hui, au rdle central de ’appropriation du don de Dieu et de
’engagement. Le culte chrétien cristallise la condition chrétienne. Dans son

» P. GreINER, dans une thése de doctorat soutenue conjointement a 1’Université
de Paris XI et a I'Institut catholique de Paris en 2005, distingue avec raison entre un
prosélytisme de bon aloi et un prosélytisme de mauvais aloi. Voir: http://fr.wikipedia.
org/wiki/Proselytisme.

2 Je reprends ici en les retravaillant librement des observations tirées de "article de
J.-Y. MErCURY, «La question du style chez Merleau-Ponty», in: Approches de Merleau-
Ponty, Paris, L’Harmattan, 2001, p. 27-42.



LETTRE A DIOGNETE 43

déroulement, attardons-nous a la priere d’intercession?’. En effet, celle-ci
condense liturgiquement la thématique développée dans cet article. De plus,
toutes les liturgies chrétiennes mentionnent sans exception le réle primordial
de cette priere appelée aussi, a juste titre, «la priere universelle». Cette derniere
comporte un moment inconfortable quand elle ouvre aux devoirs que les
chrétiens sont appelés a accomplir dans le monde. Elle rappelle la nécessité
d’une loyauté critique envers les autorités et I’urgence d’un engagement dans
le travail diaconal. Dans le méme mouvement, elle est aussi libération du
sentiment d’impuissance et acceptation de sa finitude. Elle libére de I’impuis-
sance si souvent ressentie, car elle redit que toute force vient Dieu et nous aide
a discerner ce qu’il est en notre pouvoir de réaliser. Elle devient ainsi le lieu
de I’acceptation de notre finitude, car nous pouvons remettre a Dieu, dans la
confiance, ce qui nous dépasse.

La vie chrétienne s’enracine dans cette conscience de vivre sa vie devant
Dieu et de vouloir Lui donner une place essentielle. En ce sens, toute la vie
quotidienne des croyants peut étre comprise comme un culte rendu a Dieu
de fagon incognito®. L’articulation entre la force de faire ce qui est en notre
pouvoir, la confiance dans I’aide regue et I’acceptation de notre finitude peut se
synthétiser dans I’expression «style de vie».

Examinons tout d’abord cette expression du point de vue général. Le style
permet de laisser une marque et une trace. On dira de tel individu qu’il a «du
style», autrement dit, qu’il fait preuve d’originalité. Cette aspiration se réalise
dans un contexte donné. Les milicux familiaux, scolaires et socio-économiques
constituent les principaux lieux qui influencent le style de vie. Les styles de
vie sont toujours des synthéses partielles, marquées a la fois par des choix
personnels et par la pression de la conformité des idéologies et des modes. Le
style de vie se donne ainsi a lire comme une quéte de I’identité. Il manifeste a
la fois ’individualité de son auteur et I’ouverture a autrui. Créer son style de
vie est comparable a la réalisation d’une ceuvre:: il est le résultat d’une sorte de
pulsation secréte qui nous invite a imprimer notre marque dans le monde. «Le
style émane de tout un chacun comme témoin dynamique et symbolique de sa
prise sur le monde. Ainsi I’incarnation est déja expression. Nous comprenons
alors que le style est une trame expressive qui, tout a la fois, nous situe, nous
différencie et nous signifie» .
~ Voyons maintenant en quoi il est Iégitime de parler d’un style de vie chrétien.
A Dinstar d’un artiste qui cherche son style, le chrétien lui aussi s’essaie au
devenir chrétien. Il avance parce qu’il est poussé par une nécessité intérieure
et par la stimulation constante de la vérité. L’incarnation*® qui constitue un des
poles de la foi chrétienne nous délivre de la peur excessive de la trahison. La

7 A ce propos, voir: COMMUNAUTE DE TRAVAIL DES COMMISSIONS ROMANDES DE
LITURGIE, Liturgie du dimanche pour le temps ordinaire. Notes explicatives, 1986, p. 21.

* Voir BRANDLE, op. cit., p. 212-216.

* MERCURY, op. cit., p. 28.

** Ce terme, tout comme celui de transcendance, ne figure pas dans la Lettre a
Diogneéte.



44 FELIX MOSER

Lettre a Diognete rappelle que le style de vie chrétien n’est pas la quéte d’une
originalité a tout prix, mais qu’il réside dans la reprise libre d’une tradition
intégrée et retravaillée dans nos vies. Comme [’artiste peintre ou 1’écrivain
reprend plusieurs fois le méme motif, le croyant dans des contextes changeants
exprime du mieux qu’il peut la nécessité qui I’habite. Or cette expression, faite
de répétitions, ne sera jamais une simple imitation ou une copie de ce qui a
éte fait par le passé ou accomplie par des mod¢les. Elle sera, en fonction des
contextes et de la situation, improvisations et créations novatrices. Pour le dire
dans les termes de Ricceur, I’ipsé€ité ne se conquiert que dans cette prise en compte
du donné traditionnel et de sa retraduction dans un contexte forcément inédit. Le
style de vie chrétien*' ne peut étre que confessé comme le don d’une grace regue,
comme le courage d’essayer a nouveau de vivre I’amour désintéressé. 1l n’existe
donc pas de criteres absolument objectifs qui permettraient de dire ce qu’est un
style de vie chrétien. Mais a I'inverse, une compréhension de soi chrétienne qui
refuse absolument de s’inscrire dans la réalité et dans la singularité de ses essais
est aussi suspecte. Autrement dit, I’homme doit aussi étre reconnu comme celui
qui est capax Dei, comme un étre capable de vivre les exigences de I’Evangile.

Pour approfondir la notion de style de vie chrétien, la distinction entre
comportement et attitude se révele opératoire. Les deux termes sont voisins en
ce qu’ils décrivent chacun I’adaptation a un environnement donné. Ils different
en ce que le comportement peut étre imposé de I’extérieur (on peut obtenir
un comportement de quelqu’un par la force par exemple), alors que 1’attitude
fait appel a la liberté personnelle et a I’intériorité. Le comportement releve de
I’ordre de la réaction, I’attitude de I’action. Laissant libre cours a [’expression,
le style de vie est plus proche de I’attitude que du comportement. Si le style
se manifeste en toute spontanéité (il se caractérise par un mouvement et un
¢lan vital), il représente également I’objet d’un combat, en ce sens qu’il résulte
d’un apprentissage. Un style de vie se conquiert durement: le travail de singu-
larisation n’est jamais donné, mais toujours a mettre en ceuvre. De la méme
fagon, le style de vie chrétien s’exerce et s’apprend. Il sollicite une habileté et
une capacité d’adaptation aux circonstances changeantes de 1’existence. La vie
chrétienne est bien un «ars Deo vivendi»**.

Mais parler d’un style de vie chrétien suscite nombre de questions et
d’objections **.

31 C. THEOBALD, Le christianisme comme style. Une maniére de faire de la théologie
en postmodernité, t. 1, Paris, Cerf, 2007, en particulier p. 16-136. C. THEOBALD, Le
christianisme comme style. Une maniére de faire de la théologie en postmodernité, t. 11,
Paris, Cerf, 2008.

2 Cité par J. MoLT™MANN, Un nouveau style de vie, renouveau de la communauté,
trad. par P. Jundt, Paris, Centurion, (1977) 1984%, p. 36.

3 A Iévidence, des communautés monacales (comme celles de Taizé, Bose,
Grandchamp, etc., pour ne rester que dans I'aire européenne latine) inscrivent dans notre
société des lieux marqués par le désir de se conformer a la radicalité de I'Evangile.
Elles sont donc imprégnées par ce que I’on pourrait qualifier de «style de vie chrétien».
Mais notre questionnement se veut plus large, il s’agit de déterminer des criteres de la
condition chrétienne pour des laics dans la société séculiére et sécularisée.



LETTRE A DIOGNETE 45

Tout d’abord, il apparait évident que de nombreux chrétiens vivent sans se
laisser inspirer par I’Evangile et que des personnes professant un humanisme
éclairé mais non chrétiennes forcent notre admiration par leur engagement.
Pour employer un terme li¢ a notre économie moderne, il faut reconnaitre que
la tragabilité de I’existence chrétienne n’est pas toujours visible et souvent
contredite. Cette objection est certes valide, mais elle n’exonére ni les chrétiens
ni les humanistes d’expliciter et de montrer dans chaque circonstance nouvelle
comment ils rendent compte de leurs valeurs et de leur foi.

Ensuite, on peut se demander s’il est possible de définir des mises en ceuvre
d’un style de vie chrétien, qui seraient séculierement parlantes. Certains théolo-
giens protestants vont jusqu’a contester la légitimité méme de la question. La
nécessité de traiter du «comment» de 1’existence chrétienne est fréquemment
évacuée sous prétexte qu’il ne faut pas enfermer la liberté individuelle. Or, si
le christianisme apporte un changement effectif dans nos vies par un renou-
vellement de notre regard dans nos rapports avec la création et avec notre
prochain, alors la question du style de vie se pose de fagon inéluctable. Un
christianisme qui n’influencerait en rien nos attitudes ne se condamne-t-il pas
a la fadeur ? De plus, si nous ne voulons pas dissocier «vie spirituelle» et «vie
matérielle», nous devons formuler et manifester positivement la fagcon dont
nous entendons mettre en ceuvre la foi chrétienne. Dans le monde qui est le
notre, le style de vie chrétien cherchera a attester que les relations humaines ne
peuvent étre gouvernées par I’utilitarisme. Les croyants sont appelés a dépasser
la regle de I’équivalence pour entrer dans une économie du don.

En guise de conclusion, rappelons les événements relatés par le film de
Xavier Beauvois, Des hommes et des dieux. L’attachement a la cause qui
se dégage de ce film impressionne. Le témoignage n’a pas vertu de preuve
ou de démonstration. Pourtant, il questionne I’implication et 1’adhésion
avec lesquelles nous investissons les valeurs et les causes que nous voulons
défendre. Le christianisme occidental a-t-il encore la capacité de susciter des
engagements sans retour ? Peut-il encore conduire a accepter de vivre et de
mourir pour ses convictions ?






	La condition chrétienne selon les chapitres V et VI de la Lettre à Diognète

