Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 62 (2012)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 73-95

BIBLIOGRAPHIE

Die Vorsokratiker, griechisch — lateinisch — deutsch, Auswahl der Fragmente
und Zeugnisse, Ubersetzung und Erliuterungen von M. Laura Gemelli
Marciano, vol. I (Thales, Anaximander, Anaximenes, Pythagoras und die
Pythagoreer, Xenophanes, Heraklit, 2007), vol. Il (Parmenides, Zenon,
Empedokles, 2009) et vol. Il (Anaxagoras, Melissos, Diogenes von
Apollonia, Die antiken Atomisten: Leukipp, Demokrit, 2010), Diisseldorf,
Artemis et Winkler (Tusculum), 480 p. + 448 p. + 636 p.

Une nouvelle collection de fragments des penseurs «présocratiques» («die so
genannten Vorsokratiker» passim) vient enrichir nos bibliothéques. Par rapport au Diels/
Kranz, la collection d’auteurs est nettement plus restreinte: elle ne comporte pas les
mythographes et autres maitres «de vérité» des premiers commencements de la pensée
grecque, ni les Sophistes, dont les textes sont souvent intégrés aux collections des
penseurs «présocratiques». Dans une intéressante introduction (placée curieusement a la
fin du premier volume), I'A. présente quelques réflexions générales, tant sur ces
personnages parfois ambigus mi-mages, mi-philosophes, que sont les penseurs
«présocratiques», ainsi que sur les problématiques et parfois les polémiques que suscitent
I"interprétation des textes ou «fragments» qu'ils nous ont laissés. Examinons ici
quelques-unes de ses theses principales. La premiére porte sur la nature et la définition
méme de ce que nous appelons «pensée présocratique». Ce concept demeure inconnu,
par exemple, de Jakob Brucker, I'auteur d’une histoire de la philosophie parue entre
1742 et 1767, qui s’inscrit dans une perspective évolutionniste de I'histoire de la pensee.
Il apparait un peu plus tard, semble-t-il pour la premiere fois, sous la plume de J. A.
Eberhard en 1788 (1, p. 374). L'A. se demande si la désignation de «pré-platonicien» ne
correspondrait pas plus exactement a I’ensemble des penseurs réunis dans les collections
de «fragments» puisque, d’une part, certains, comme Démocrite, sont contemporains de
Socrate et que, d autre part, la philosophie comme telle semble bien étre une invention
platonicienne, essenticllement destinée a extraire Socrate du réseau des Sophistes avec
lequel on pouvait le confondre de son vivant (¢f. le Socrate des «Nuées»). Cette premiere
critique de la thése d’un développement «linéaire» (1, p. 385) de la pensée philosophique
en entraine une seconde qui y est liée, celle de la critique du fameux «passage» suppose¢
du muthos au logos, auquel on assisterait chez les penseurs «présocratiques». L'A. plaide
pour une conception continuiste de 'histoire de la pensée «présocratique», estimant
qu’on ne peut trouver dans les textes les traces d’une telle rupture. 11 lui semble donc
plutdt nécessaire de «problématiser cette conception [du passage muthos/logos,
lorsqu’elle est appliquée aux ‘Présocratiques’» (I, p. 389), car qu’il n’existe pas «dans
Ihistoire de la Grece archaique, un point concret a partir duquel on peut constater
‘I'origine’ de la philosophie» (1, p. 391). Alors que I’on a longtemps postulé I'existence
d’une rupture entre la pensée «mythiquer et la pensée «logique» ou rationnelle, I'A.
estime qu’il existe plutdt une «coexistence pacifique de logoi diversifiés» (1, p. 392). 1l
illustre cette these en analysant les dires des «Milésiens» («die so genannten Milesier»
[, p. 392) puis ceux de Pythagore et il décrit I'influence de la magie sur la pensée
pythagoricienne (I, p. 409 sq.). Lorsqu’il décrit la polymathie, un concept central chez
Heéraclite, I'A. tente de délimiter cette notion par rapport a la philosophie, pour conclure
que si, d’un ¢oté, le polymathe peut se rapprocher du rhapsode, il lui parait indéniable,

Histoire de
la philosophie



74 BIBLIOGRAPHIE

d’un autre, qu’il se rapproche également du philosophos car les philosophes et
polymathes sont les seuls a disposer, a I'instar d’Homére et d’Hésiode «d’une
connaissance étendue qui ne se réduit pas a celle de la nature, mais englobe également
celle des dieux, des hommes, de I’éthique et de la religion» (I, p. 414). Dans sa tentative
de décrire les facettes multiples des penseurs «présocratiques», I’A. réexamine le dossier
du «chamanisme» grec et de ces personnages charismatiques que sont Epiménide, mais
surtout Pythagore. Il montre que ce dernier réunit les caractéristiques du polymathe, du
devin, du «purificateur», du mage et du voyageur dans I’au-dela (I, p. 421). Cette
influence du «chamanisme» s’étend sur des personnalités telles Empédocle ou
Parménide, dont les poemes se caractérisent avant tout par leur style «ésotérique»
(I,p.424). L’A. se tourne ensuite vers la pensée attique que représente Anaxagore de
Clazomenes, pour lequel il estime que la distinction si nette que nous faisons entre le
mage et le phusiologos ou «Naturphilosoph» (I, p. 427), due a des siecles de lecture
rationnalisante de ’histoire de la philosophie, n’est pas aussi nette que [’on a pu le dire.
Dans sa lecture de la pensée des «présocratiques», I’ A. rattache ceux-ci a 'amont de la
pensée grecque, alors que nous sommes souvent tentés de la rapprocher plutét de ce qui
se passe apreés eux, en nous fondant largement sur la lecture qu’Aristote, puis ses
disciples, font des doctrines, notamment a partir du livre A de la Métaphysique. 11 s’agit
donc moins, aux yeux de I’A., de faire des «Présocratiques» les précurseurs de la pensée
rationnelle et scientifique, que de les relier a leur contexte socio-culturel, notamment au
contexte religieux, dans lequel ils prennent naissance et évoluent. L’A. s’interroge ainsi
sur les délimitations qui existent entre la magie, la philosophie et la médecine a partir du
dernier tiers du V siecle avant notre ere. La médecine est traversée par deux courants
antagonistes: d’un cOt¢ un courant «scientifique» et de I’autre un courant plus philo-
sophique qui releve de la «Naturphilosophie» (I, p. 433). Dans les derniéres pages de son
introduction, il décrit les formes employées par les penseurs dans leurs textes (po€sie,
prose, style énigmatique ou oraculaire, etc.), dans lesquelles il faut voir une «expression
de I’environnement culturel, plutot que le signe d’un combat entre pensée ‘mythique’ et
pensée ‘rationnelle’» (I, p. 435). Pour mieux comprendre ce que recherchent les
penseurs, I’A. propose de s’intéresser aux «incipit» que nous avons souvent conserveés
des traités «présocratiques». Il analyse en particulier les techniques de persuasion
rhétorique que les auteurs y mettent en ceuvre pour convaincre leur public. Le rapport
entre tradition orale et écriture fait aussi I’objet de commentaires éclairants. L’introduction
se conclut par une tentative de définir ce que I’A. appelle malgré tout la «science»
présocratique, bien que son intérét essentiel le porte a valoriser les aspects «ésotériques»
de ces penseurs. Il estime qu’il n’est pas possible de trouver dans les textes
«présocratiques» la cohérence d’une pensée systématique et ce, non pas a cause de la
forme fragmentaire sous laquelle les textes nous sont parvenus, mais bien a cause «de la
particularité de leur maniere de procéder» (I, p. 462). Nul doute que de telles remarques
susciteront des débats qui s’inscrivent dans celui, animé, qui a toujours cours autour du
statut de la rationalité¢ grecque. Pour I’A., il faut relativiser le terme de «science»,
lorsqu’on I’applique a la pensée des «Présocratiques» et a leurs méthodes d’investigation,
car ils ne procédent pas par la méthode d’essai et d’erreur, ni en philosophie, ni méme en
médecine, ou souvent un seul fait (I, p. 464) suffit a valider toute la théorie. — Dans ces
trois volumes qui vont de Thales a Démocrite, la présentation de chaque auteur suit le
méme schéma: on commence par donner les textes (Fragmente und Zeugnisse) des
penseurs (en grec et en latin) avec la traduction en regard ; contrairement au Diels/Kranz,
fragments «authentiques» (imprimés en gras) et résumés ou notes biographiques forment
un tout; la maniere dont les fragments sont numérotés tente de suggérer une cohérence;
puis, dans une section intitulée «Vie et (Euvre» (Leben und Werk), I’ A. nous donne une
notice historique et philosophique de chaque penseur; une troisieme section comporte
les notes, contenant le plus souvent des précisions philologiques, parfois de grande
importance comme, par exemple, lorsque I’A. explique pourquoi le fragment I



BIBLIOGRAPHIE 75

d’Anaximandre, tenu souvent pour I’'un des premiers textes grecs en prose, ne peut au
mieux n’étre qu’une paraphrase tardive (I, p. 64). Nul doute, 1a encore, que ce type de
positions va susciter des commentaires ! Restent les textes: traduits avec précision et
soin, on peut les lire et les relire, chaque traduction nouvelle étant une proposition
d’appropriation nouvelle.

STEFAN IMHOOF

Ricuarp Gourer (€d.), Dictionnaire des philosophes antigues, vol. Va, 1%
partie: de Paccius a Plotin; vol. Vb, 2¢partie: de Plotina a Rutilius Rufus,
Paris, CNRS Editions, 2012, 1883 p.

Avec ce cinquieme volume, le Dictionnaire des philosophes antiques s’enrichit de
354 notices de toute premiére importance (voir déja la recension du Vol. I11: Eccélos a
Juvénal, Paris, CNRS Editions, 2000, par Angela Longo, RThPh 136 (2004), p.87sq.).
Rien que pour la lettre ‘P’, en effet, 333 philosophes ont ¢té recensés. Telle est la
premiére raison des sept années de recherches qu’il a fallu depuis la publication du vol.
IV: De Labeo a Ovidius, paru en 2005. La seconde raison est aussi que, au cours de
ces années, cinq philosophes et savants qui avaient collaboré aux volumes précédents
sont décédés: Goulven Madec et le P. J. Folliet de I'Institut des Etudes Augustiniennes,
Jacques Brunschwig, Pierre Hadot et Alain-Philippe Segonds. Pour repréciser le
but qu’ont poursuivi les 75 rédacteurs de cet ouvrage issus d’une quinzaine de pays
différents et formés a des disciplines trés variées, et pour indiquer au lecteur ce qu'il
peut y trouver, rappelons le mot de Richard Goulet dans I’Introduction: «Les notices
offrent tout d’abord une section prosopographique, ¢'est-a-dire une fiche d’identité du
personnage, nous renseignant sur son nom exact, ses origines, sa formation, sa carriere,
les lieux de son activité professionnelle, sa chronologie, les charges et honneurs publics
qu’il a connus, les sources biographiques anciennes, perdues ou conservées, dont dépend
notre information. [...] Un second secteur de la notice tente de répertorier pour chaque
philosophe tous les titres d’ouvrages philosophiques attestés, méme si aucun fragment
n'en a été conservé. [...] Pour les ceuvres conservées, nous avons tenté d’établir une
bibliographie des éditions, traductions, commentaires, études d’orientation et index
utiles pour une recherche de premiére main sur I"auteur ou le traité en question. Ce
qu’en revanche il ne faudra pas chercher, ¢’est une présentation de la pensée ou du
contenu des ceuvres de ces philosophes: notre dictionnaire n’est ni une histoire de la
philosophie, ni une histoire de la littérature philosophique» (p. 18 sq.). Méme si elle
peut €tre regrettée, comme le notait A. Longo, I’absence d’un résumé du contenu des
ceuvres est due au fait que de tels résumés se trouvent déja, pour les ceuvres les plus
importantes, dans le tome | du vol. 11l de I'Encyclopédie philosophique universelle :
CEuvres philosophiques (Antiquité, I1I° millénaire av. J.-C. - VI siécle ap. J.-C.: p. 7-356)
que Jean-Frangois Mattéi a publi¢ aux P.U.F. en 1999. Que I'on prenne le disciple de
Proclus Pamprépius de Panopolis, le grammairien Palladas d’Alexandrie, les stoiciens
Panétius de Rhodes et Persaios de Kition, Peregrinus Proteus qui, de chrét’ien devient
philosophe cynique et s’immole enfin par le feu a Olympie, Parménide d’Elée, Petron
d’Himere et sa théorie de la pluralité finie des mondes, I’épicurien Philodéme de Gadara,
Philon de Larissa, successeur de Clitomaque a 1’Académie d’Athénes, Procopius de
Gaza, Ptolémée d’Alexandrie et Pyrrhon d’Elée, les informations précises et précieuses
ouvrent de nouveaux horizons de lectures et de recherches possibles. Elles redonnent
aussi chair et vie a toutes ces figures qui, moins connues ou, pour certaines d’entre



76 BIBLIOGRAPHIE

elles tout a fait inconnues, font partie intégrante de 1’héritage philosophique issu de la
Grece antique et dont I’influence s’est manifestée dans I’aire du bassin méditerranéen
et de I’Asie Mineure. Pour les grands philosophes comme Philon d’Alexandrie, Jean
Philopon, Photius, Platon et Plotin, Plutarque et Porphyre de Tyr, Posidonius et Proclus
de Lycie, ce sont chaque fois d’importantes contributions de cent a deux cents pages
rédigées par plusieurs spécialistes, précédées d’un plan détaillé utile qui en facilite
I’accés. Remarquables sont au sujet de Platon les analyses, plans et points de vue
concernant chacun des Dialogues authentiques, douteux ou apocryphes ; remarquables
aussi les themes essentiels de la doctrine de Plotin présentés par Cristina d’Ancona, les
différents exposés sur le contenu et les méthodes mises en ceuvre dans les commentaires
de Proclus sur Aristote, Platon et Plotin, la théurgie et la religion, les mathématiques et
I’astronomie. Enfin, les investigations qui ont été faites sur la vie de Porphyre de Tyr,
ses ceuvres et leur survie dans le monde oriental en décrivent I'importance et I'influence
croissante. Comme pour les tomes précédents, un index des noms propres, un index
des mots-vedettes figurant dans les titres et une liste des notices ont été soigneusement
dressés.

JEAN BOREL

MARTIANUS CAPELLA, Les Noces de Philologie et de Mercure, Livre 1X:
["harmonie (Collection des universités de France, Série latine), Paris,
Belles-Lettres, 2011, 397 p.

Cetouvrages’inscritdans le cadre du projet d’édition du texte et de traduction intégrale
des neuf'livres des Noces de Philologie et de Mercure de Martianus Capella, qui a débuté
en 2003 aux Belles-Lettres. Apres I’ Arithmétique (Livre VII), la Dialectique (Livre V)
et la Géomérrie (Livre V1), ¢’est le Livre [X sur I"Harmonie qui fait aujourd’hui I’objet
d’une publication aussi soignée que les trois précédentes, fruit d’une thése de doctorat de
Jean-Baptiste Guillaumin défendue a I’Université de Caen. Quel que soit I’avis, plus ou
moins positif, que les historiens puissent avoir sur Martianus lui-méme, dont on ne sait
presque rien sinon qu’il est né a Carthage au début du V* siecle, sur son ceuvre et le style
dans lequel elle a été rédigée qu’on qualifie volontiers d’amphigourique, le Livre IX des
Noces de Philologie et de Mercure n’en demeure pas moins le seul traité de musique
complet qui ait été conservé en langue latine. Alors que le De musica d’Augustin
ne traite que de rythmique, et I'/nstitution musicale de Boece que d’harmonique, ce
traité, dit Jean-Baptiste Guillaumin, «donne une bonne idée de I'articulation entre les
différentes parties de la musique antique et, surtout, laisse au monde latin de plus en
plus séparé du monde grec au V¢ si¢cle, une traduction de la synthese que constitue, en
grec, la Musigue d’Aristide Quintilien» (p. 106). Dans une remarquable introduction,
I’A. montre comment, «sous la forme d’une satire ménippée structurée au sein d’un récit
a plusieurs niveaux de lecture, prétexte a une série de compilations encyclopédiques
efficaces, le récit de Martianus se présente comme une allégorie qui invite constamment
le lecteur a percevoir la portée symbolique du moindre détail de la description. De fait,
le récit allégorique n’est pas destiné uniquement a rendre moins austéres les exposés
scientifiques: il traduit, en filigrane, une conception philosophique de la connaissance
qui s’insere pleinement dans les spéculations néoplatoniciennes» (p. 17). A travers
un apergu global de plus d’un millénaire d’histoire des développements de la théorie
musicale dans I’ Antiquité, de la place et de I'importance que la musique prendra chez
les latins dans le cadre d’un projet encyclopédique plus vaste, comme ¢’est le cas chez
Augustin, Martianus, Boéce, Isidore et Cassiodore, nous comprenons de quelle maniére
le Moyen-Age a eu accés aux théories et spéculations mathématiques les plus poussées.



BIBLIOGRAPHIE 77

C’est avec une attention toute particulicre que I’A. introduit le lecteur aux problémes
délicats de traduction des termes techniques grecs en latin pour exposer les 18 sons du
systéme complet diatonique, les intervalles et les notions de tension et de reldchement, la
disposition des sons, les types de mélodies et les divisions du tétracorde, la modulation
et la mélopée, le rythme et les temps, les pieds et la rythmopée. Toute la complexité du
style de Martianus vient en effet de la tendance qu’il a de traduire un terme grec par deux
termes latins quasi synonymes coordonnés, ou alors de traduire de plusieurs maniéres
un méme terme grec, ou encore d’utiliser une périphrase pour traduire un suffixe grec.
Pour la cohérence scientifique de I’exposé et de la traduction frangaise, I’A. a donc fait
I’effort de re-systématiser Martianus, tout en restant aussi proche que possible de ses
intentions, ce qui en facilite la lecture et la compréhension. Plus de deux cents pages de
notes savantes abordent les discussions et les solutions aux multiples problémes qui se
posent en cours de lecture et donnent toutes les précisions linguistiques et scientifiques
nécessaires a la I’intelligence de détail du texte. Un index des noms propres et des termes
techniques achevent de faire de ce volume une référence importante sur la science
musicale antique et médiévale.

JEAN BOREL

LENELOTTE MOLLER, Die Enzyklopcidie des Isidor von Sevilla, tibersetzt und mit
Anmerkungen versehen von Lenelotte Moller, Wiesbaden, Marixverlag,
2010, 736 p.

Premiére du genre en Europe, la traduction allemande en un seul volume des vingt
livres des Etymologies d’Isidore de Séville, réalisée par Lenelotte Méller, est tout  fait
complémentaire du projet d’édition critique et de traduction de chaque livre envisagé
pour lui-méme, qui est en cours aux Belles Lettres depuis 1981 (¢f. RThPh 142 (2010),
p. 341-344). Face aux différentes langues utilisées dans ce dernier projet, selon la
nationalité des traducteurs, ’unification de la traduction en une seule langue offre,
il faut bien le dire, un grand avantage. Précise et fluide, elle permet d’entrer pour la
premiere fois de plain-pied et de maniére globale dans cette introduction encyclopédique
a la totalité des savoirs sur les arts, les sciences et les techniques, par laquelle Isidore
donne a penser sur I’héritage des classifications antiques et sur la mise en place des
sciences sacrées parmi les savoirs traditionnels. Dans sa conviction d’ordre proprement
philosophique, selon laquelle «I’on comprend plus rapidement la nature d’une chose une
fois connue I’origine de son nom» (I, 29, 2 ; ¢f. p. 52), convergent en effet les ambitions
de la grammaire alexandrine, la curiosité hellénistique pour I’érudition étiologique et
heurématique (recherche des causes et des premiers inventeurs), I'intérét métaphysique
du stoicisme et du néo-pythagorisme pour une étymologie capable de révéler la vérité
de toute chose, enfin la tradition sémitique et biblique d’une onomastique sacrée ou
tout nom livre le secret d’un étre. Les notes historiques, grammaticales, linguistiques
ou doctrinales visent chaque fois I’essentiel pour éclairer le texte et sa compréhension
d’ensemble. La traduction est faite sur la base du texte publié par Wallis M. Lindsay
a Oxford en 1911. Les mots d’origine hébraique, grecque et latine auxquels Isidore
fait allusion sont présents mais toujours traduits. L’intention de cet ouvrage est une
vulgarisation intelligente et pédagogique d’une ceuvre qui a eu durant des siecles une
influence capitale sur la formation intellectuelle des clercs donnée dans les écoles
médiévales.

JEAN BOREL



78 BIBLIOGRAPHIE

IsiborE DE StviLLe, Etvmologies, Livee XIV, De Terra, texte établi, traduit et
commenté par Olga Spevak, Paris, Belles-Lettres, 2011, 208 p.

ISIDORE DE SEVILLE, Etymot’ogies, Livre XX, De penu et instrumentis domesticis
et rusticis, texte établi, traduit et commenté par Jean-Yves Guillaumin,
Paris, Belles-Lettres, 2011, 177 p.

Dans le Livre XIV des Etvmologies, Isidore se concentre sur la Terre et y regroupe
tout ce qui ne releve pas de la construction humaine: s’ouvrant sur le paradis et se
terminant dans les profondeurs des enfers, il présente un tableau de ’orbis terrarum
en passant en revue les pays, régions, iles, montagnes et lieux souterrains dans le sens
est-ouest, ¢’est-a-dire selon le changement important dans 1’approche des descriptions
du monde qu’avait apporté Orose, a travers les trois parties de I’Asie, de I’Europe et de
I’Afrique. Par son plan, raisonné et systématique, Isidore refléte une vision chrétienne
du monde habité, sans pour autant prétendre décrire le monde tel qu’il était au VII*
siecle. La confrontation détaillée qu’Olga Spevak fait des plans des deux auteurs met
en évidence qu’lsidore ne suit pas Orose a la lettre, mais qu’il le compléte tout en
s’en inspirant: «par la mention du paradis, absente chez Orose, il prolonge I'idée de
la primauté de I’Asie, qui s’impose par I’esprit général de I'ouvrage, et développe
considérablement les passages, trés brefs chez Orose, sur la Gréce et 'ltalie» (p. XVIII).
Le Livre XX, souvent considéré comme le «magasin ou Isidore s’est vu contraint de
loger toutes les notices qu’il n’avait pas encore pu insérer dans son encyclopédie», J.-Y.
Guillaumin nous en montre au contraire la structure d’ensemble, «dont I"harmonie vient
de la synthése qu’il réussit a opérer entre des préoccupations de nature bien différentes,
utilitaires, diététiques, morales et mémes spirituelles» (p. VIII). Qu’il parle de nourriture
et de boisson (chap. 1-2) et des récipients divers qui peuvent les contenir (3-9), ou
encore des différentes especes d’équipements et d’instruments de la vie quotidienne et
agricole, pour Isidore, tout est important. A ses yeux, en effet, il n’est rien qui ne doive
servir la qualité de la vie en général. Plus encore, sous I’apparent utilitarisme des notices
et malgré I’amalgame de toutes les sources paiennes auxquelles il se réféere, comme
Caton, Varron, Columelle, Palladius, Pline et Servius, nourritures, objets et gestes
quotidiens doivent conduire a une meilleure compréhension et intériorisation des textes
chrétiens. Enfin, si les fondements de son éthique du boire et du manger reposent sur
les enseignements de la philosophie et de la médecine antiques, repris et adaptés par les
Péres de I"Eglise et plus particuliérement par Augustin et Jérome, le but d’Isidore est de
donner des prescriptions d’hygiéne générale et de veiller, par la discipline de la sobriété,
a I’équilibre diététique, et par conséquent psychologique, sexuel, moral et spirituel, des
clercs et des chrétiens. Pour I'établissement du texte, les deux éditeurs et traducteurs
ont privilégié les manuscrits de la famille hispanique et frangaise. Chaque volume se
termine par une bibliographie et un index des noms et des mots grecs et latins.

JEAN BOREL

JuLie CasTeIGT (éd.), Maitre Eckhart (Les Cahiers d’Histoire de la Philosophie),
Paris Cerf, 2012, 404 p.

Conformément a ce que veut I'esprit de la collection des Cahiers d’Histoire de
la Philosophie, cet ouvrage rassemble sur une figure théologique, philosophique ou
littéraire, ici Maitre Eckhart, une série d’études, soit inédites soit considérées comme
classiques, ayant pour but d’offrir a un vaste public francophone un état des lieux des
recherches eckhartiennes. Et ¢’est a Julie Casteigt, auteur de Connaissance et verité
chez Maitre Eckhart (Paris, Vrin, 2011), qu’a été confié le privilege d’en faire le choix,



BIBLIOGRAPHIE 79

excellent, faut-il dire tout de suite, opéré selon trois axes principaux. Le premier
concerne les questions d’ordre métaphysique et théologique. Aprés que Kurt Flash a
mis en évidence que le Thuringien place Dieu et I’étre au méme niveau, parce qu’il est
intellect, et que les conséquences de cette position font que la créature, prise en tant que
telle, est un pur rien (p. 20), Jan A. Aertsen expose de maniére aussi synthétique que
possible le projet de I’Opus tripartitum comme métaphysique des transcendantaux. Suit
un remarquable exposé d’Alain de Libéra sur le paradoxe de la théologie eckhartienne de
I’Un et de la Trinité qui, selon lui, «réside, avant tout, dans le rapport que, sur les traces
de Denys, elle essaie d’instaurer entre la *enosis’ divine et la ‘enosis” humaine, entre un
attribut transcendant de Dieu et le lieu de I'union qui se réalise en lui et avec luix» (p. 62).
A son tour, Burckhard Mojsisch de poursuivre sur I'intention d’Eckhart qui «consiste
a déterminer quelles fonctions doivent étre attribuées a cet un, & examiner comment
sort de lui ce qu’il n’est pas lui-méme, comment il produit ce que lui-méme n’est pas et
comment, en €tant simultanément principe et fin, il le reprend de nouveau en lui-méme»
(p. 74). Le second axe aborde les questions spirituelles, anthropologiques et morales. Les
Sermons allemands font ainsi I’objet de deux intéressantes contributions, la premiére
(Loris Sturlese) visant a «reconstituer leur ordre originel voulu par le Maitre, en séparant
les sermons de tempore de ceux de sanctis et en rangeant les deux ensemble d’apres
la liturgie médiévale des Dominicains», ce qui permettrait de les lire dans leur ordre
‘historique” et dans leur contexte ‘historique’ (p. 98); et la seconde (Rodrigo Guerizoli),
soulignant I'importance de quatre d’entre eux sur le theme si cher au Thuringien de la
naissance de Dieu dans I’dme. Impossible de parler d’Eckhart sans évoquer ce qu’il
enseigne sur I’intériorisation de I’origine. C’est ce que fait Laurent Lavaud en élucidant
cette admirable formule qui va a rebours de la causalité qui distingue et hiérarchise : «je
ne suis ni Dieu ni créature, mais je suis ce que j’étais et ce que je demeurerai maintenant
et a tout jamais» (p. 143). Si Marie-Anne Vannier a raison d’observer qu’Eckhart
centre son anthropologie sur la filiation divine et qu’il invite a laisser advenir en nous
la naissance de Dieu, Jean-Michel Counet se doit d’exposer ses intentions morales en
montrant comment «une fois cette naissance réalisée en 1’ame, celle-ci est comme
renouvelée intéricurement», et comment «ce renouvellement se répercute au niveau des
puissances, jusqu’en I"homme extérieur, au point que ses paroles et ses actions sont celles
de Dieu lui-méme» (p. 183). Le troisiéme axe, enfin, s’intéresse aux auteurs auxquels
les textes d’Eckhart ouvrent, que ces auteurs préceédent ou suivent chronologiquement
le maitre thuringien: Plotin (Gwenaélle Aubry), Maimonide (Yossef Schwartz, Julie
Casteigt)), le Liber de Causis (Sébastien Milazzo) et I'idéalisme allemand (Eléonore
Dispersyn), Heidegger (Emmanuel Cattin), Derrida (Stephen Gersh) ou encore les
¢tudes comparatistes de Shizuteru Ueda avec le bouddhisme zen.

JEAN BOREL

CHRISTINE TaPPOLET, FaABRICE TERRONI, ANITA KONZELMANN Ziv (€éds), Les

ombres de I'ame. Penser les émotions négatives, Genéve, Markus Haller,
2011, 216p.

Pour féter les 25 ans de professorat de Kevin Mulligan a I'Université de Geneve, ses
anciens ¢tudiants, devenus chercheurs renommés ou professeurs a leur tour, présentent
dans cet ouvrage, congu comme un hommage a la vitalité et la créativité philosophiques
de leur maitre, un panorama des émotions négatives et des problématiques qui y sont
liées, en dix brefs essais (disposés par paires en 5 parties), abordables par le non-spécialiste
et trés stimulants pour la pensée. Puisant dans les exemples que constituent les émotions
négatives, telles que «la tristesse, la peur, la honte, la culpabilite, le regret, le remords, le
ressentiment, la déception, le désespoir, I'indignation, le mépris, I'envie, la jalousie, la

Philosophie
contemporaine



80 BIBLIOGRAPHIE

haine, la colére et le dégolt» (p. 11), les auteurs cherchent & comprendre tout d’abord la
distinction entre émotion positive et négative «en examinant la nature de la valence ou
de la polarité affective (p. 12). La deuxieme partie traite de I’ambivalence émotionnelle,
plus précisément de la question de savoir si «l’ambivalence émotionnelle peut étre
rationnelle» (p. 15). C’est I'impact existentiel des émotions qui est au centre des essais
de la troisieme partie, alors que la quatriéme décrit comment 1’impact cognitif des
émotions se mesure «a I’aune de leur influence sur notre capacité imaginative» (p. 16).
Enfin, les essais de la derniere partie examinent la question de la puanteur ainsi que celle
du sens de I'expression «beau a vomir» tirée de Belle du Seigneur d’A. Cohen. Dans son
texte, F. Teroni distingue quatre théories de la valence, ou «polarité» visant a «comprendre
ce en vertu de quoi les émotions sont positives ou négatives» (p. 21). Selon I'A., la
quatrieme, qui propose «d’analyser la valence par le biais des états hédoniques» (p. 29),
posseéde un «caractere explicatif largement illusoire» (p. 30). Méme si I’on peut conclure
sur la base de cette théorie que «les états hédoniques sont partiellement affectifs» (p. 33),
on ne peut se contenter de faire appel a de tels états en guise d’explication, mais il faut
admettre plutdt «que la valence d’une émotion n’est au fond rien d’autre que la polarité
de la valeur qu’elle représente comme exemplifiée par son objet» (p. 35). L’A. montre
que cette théorie permet d’expliquer «ce qui unifie douleurs, plaisirs et émotions» (p.
36). C. Tappolet défend la thése que «les émotions peuvent étre considérées comme des
sortes de perceptions» (p. 38) ce que défend la «théorie perceptuelle» des émotions. 1l
n’est pas ¢vident, dans cette théorie, de comprendre comment il peut y avoir des
émotions négatives, car si [’on comprend ce qu’est une émotion positive vs. une émotion
négative, on a de la peine a saisir ce que serait une perception sensorielle négative. L’A.
tente de résoudre cette difficulté, sans renoncer a la théorie perceptuelle et découvre
notamment que si les «perceptions sont amorales» (p. 48) ce n’est pas le cas des émotions
qui «ne sont ni enticrement passives, ni amorales» (ibid.). 1l apparait au contraire que les
émotions sont «étroitement liées aux valeurs» (p. 49) et qu’elles peuvent «étre affligées
de toutes sortes de défauts plus ou moins graves, allant du manquement cognitif au vice»
(p. 51). O. Massin traite des «joies ameres ct des douces peines» (p. 55), de ces états dans
lesquels «nous éprouvons parfois des plaisirs et des déplaisirs a /a fois» comme «lorsque
nous mangeons un sfogliatelle tout en ayant une migraine» (p. 55). L’A. montre que
«seuls les sentiments mixtes dépourvus d’objets fusionnent», «pouvant donner naissance
a un plaisir ou déplaisir pur, dont I’intensité peut correspondre a la somme des intensités
des plaisirs et déplaisirs antérieurs» (p. 70). C. Calabi s’interroge, dans son texte, sur la
nature des émotions ambivalentes, comme lorsqu’on aime et on hait la méme personne
et se demande si cette ambivalence affective entraine une contradiction logique. J. Dokic
décrit des sentiments existentiels négatifs tels que I’«Unheimliche» de Freud (traduit
habituellement par «inquiétante étrangeté»), qui se rattache a la «catégorie des
expériences affectives déplaisantes» (p. 94). L’A. traite également des syndromes de
Cotard et de Capgras, le premier étant caractérisé par une perte du sentiment du réel,
allant jusqu’a son propre corps et le second par la conviction que I’'un de nos proches «a
été remplacé par un sosie plus ou moins malveillant» (p. 96). Il montre, en quoi ces
syndromes, manifestant une «dissonance cognitive (p. 107), permettent de mieux
comprendre en quoi consiste un sentiment existentiel négatif. J. Deona s’interroge sur le
phénomene affectif qui nous conduit a dire «de certains ¢tats de choses qu’ *ils nous ont
émus’» (p. 111) et sur le fait selon lui «trés étrange» qui consiste & caractériser «nos
expériences de honte, de colere, de peur, de jalousie ou méme de tristesse en disant que
I’on est ému» (p. 113). L’A. rappelle que «les émotions sont... des états intentionnels»
(p. 116) et que «nous sommes toujours émus par quelque chose, méme si I’objet de notre
émotion est souvent difficile a circonscrire» (ibid.). Dans «la résistance imaginative:
émotions, valeurs et fiction», A. Reboul tente de comprendre pourquoi «alors que nous
n’avons pas de peine a imaginer un contenu factuel, méme lorsqu’il contredit nos
convictions, il nous est tres difficile, pour ne pas dire impossible, d’imaginer un contenu
¢valuatif qui va contre nos convictions» (p. 132). L’A. estime qu’il existe ainsi une



BIBLIOGRAPHIE 81

«résistance imaginative» qui rend impossible d’envisager «des contenus évaluatifs qui
contredisent nos convictions» et que cette résistance est provoquée par les émotions
négatives que «ces contenus suscitent en nous» (p. 133). Les jugements évaluatifs ne
dépendent pas de notre volonté, car «nous ne pouvons imaginer un contenu évaluatif qui
contredit nos convictions» (p. 138). L’A. est d’accord avec Mulligan qui fait «des
émotions la justification des jugements évaluatifs» (p. 139), alors que I’on considére
d’habitude qu’un «adjectif évaluatif» constituerait «la base de toute émotion» (ibid.).
P.Keller se livre a une analyse du racisme, dans lequel il voit «une forme de bétise»
(p. 146). Dans son analyse de la bétise, I’A. distingue, comme déja Musil, dans sa
conférence célebre, la stupidité de la bétise, la seconde pouvant étre I'apanage de
personnes intelligentes, mais indifférentes «ou méme hostiles aux valeurs cognitives»
(p. 151). De son coté, «Mulligan caractérise la bétise comme un non-vouloir savoir»
(p. 152) et ne la situe pas tant au «niveau des émotions» qu’a «celui de la sensibilité et
de I'insensibilité affective» (p. 153). V. Mizrahi montre que si la puanteur est
insupportable elle semble pourtant «indissociablement liée a nos dispositions
psychologiques» (p. 164) et I’on peut a coté d’une sorte de puanteur objective également
s’interroger sur «la fagon dont les sujets réagissent a la perception de certaines odeurs»
(p. 165). L’A. décrit dans son article le lien particulier qui relie le dégolt olfactif aux
odeurs en s’interrogeant sur la nature causale de la puanteur: si [’on peut remonter
causalement de la cause de la douleur a la douleur peut-on également remonter
causalement de la cause de I'odeur a la puanteur ? En d’autres termes, il s’agit ici de
comprendre comment I’on peut remonter des molécules aux émotions. A. Konzelman
Ziv tente de comprendre comment quelqu’un peut étre «beau a vomir». D’habitude cette
réaction est plutot celle qu’entraine «le dégoatant... étroitement lié a la putréfaction et a
ses manifestations» (p. 184). Dans ce cas précis, il s’agit de la réaction de Solal qui se
contemple dans un miroir. L’A. montre que la contemplation du beau semble donc étre plus
ambivalente qu’elle ne parait de prime abord, elle «ne s’explique en fin de compte qu’en
recourant a une base cognitive complexe» (p. 192), reposant sur la constatation du caractere
transitoire de toute beauté, conduisant a cette mélancolie qui nourrit les vanités. De cet
ouvrage le lecteur sort comblé de quantité d’idées, de suggestions, d’envies de creuser des
hypothéses ou de chercher des arguments pour les contrer, bref il a envie de continuer a
discuter avec les auteurs qui, avec ’aide de leur éditeur, ont produit un ouvrage constituant
un remarquable exemple de ce qu’est, ou devrait étre la philosophie d’aujourd’hui.

STEFAN IMHOOF

Francols LARUELLE, Théorie générale des victimes, Paris, Mille et une nuits
(Fayard), 2012, 213 p.

Dans la suite de ses travaux précédents, I'A., professeur émérite de philosophie
contemporaine a 'Universit¢ de Paris-Ouest-Nanterre-La Défense, médite avec une
grande originalité sur les liens nouveaux qu'une philosophie d’un autre genre, une
non-philosophie, pourrait et devrait tisser avec la Victime-en-personne et non pas en
déployant une victimologie bien-pensante et médiatique. S’opposant une fois de plus a
la dialectique matérialiste de Badiou, qu’il juge idéaliste, I’A. plaide de maniere radicale
pour un accueil de la victime dans ce qu’elle a de plus générique et de plus singulier. Rien
ne saurait disjoindre ici I'attraction des religions, «matiere du monde» et cette maniére
de faire de la philosophie. Nouvelle approche des corps et de la résurrection, brisure
des mécanismes de victimisation afin qu’émerge la singularité générique de la victime,
subversion des notions de crime, de meurtre et de persécution et donc du rapport a vif de la
victime et de son bourreau, la philosophie générique de la Victime-en personne se veut aussi
critique de la philosophie médiatique. Remettant sur le métier I'apport de Levinas, I'A.



Histoire de
la théologie

82 BIBLIOGRAPHIE

trace des voies novatrices de métaphysique non ontologique et d’éthique non objectivante.
La religion et la théologie participent au débat, au sein méme de la pensée philosophique.
Le langage est vif, parfois compliqué; la visée, elle, est féconde et roborative.

DENIS MULLER

ZAcHEE BETCHE, L'invention de ['homme noir. Une critique de la modernité
(Points de vue), Paris, L’'Harmattan, 2012, 182 p.

Jeune philosophe né en 1970 a Maroua (Cameroun), I’A. est docteur és lettres de
I’Université de Lausanne, avec une thése sur Herbert Marcuse (voir Nature et historicité,
Paris, Editions Le Manuscrit, 2009). Dans ce nouvel ouvrage brillant et passionné, il
s’efforce de repenser les relations de la négritude, de la tigritude et de la modernité,
sans concessions pour les communautarismes africains et pour les dérives racistes des
Lumieres (Kant et Hegel sont analysés de maniére féroce et joyeuse). Non content de
revisiter de maniére critique les héritages pluriels constituant le creuset de 1’invention
différenciée et paradoxale de I’homme noir, I’A. discute par exemple avec vivacité les
theses d’Achille Mmembe sur I’afropolitanisme ; sa dette envers Mmembe n’a d’égal
que la radicalité¢ de ses interrogations sur le déplacement vers Afrique du Sud opéré
par 'auteur de la Postcolonie. Bref, nous avons affaire ici a une pensée subversive
bienvenue, orientée vers la libération et la rédemption: I'A. tente avec courage et lucidité
de surmonter les pieges de l'identitarisme et de baliser la voie d’un universalisme
capable de dépasser « le mythe de I’épiderme».

Denis MULLER

SiMON CLAUDE MIMOUNL, Le judaisme ancien du VI° siecle avant notre ére au
[IF siecle de notre ére. Des prétres aux rabbins (Nouvelle Clio/L histoire et
ses problemes), Paris, P.U.F., 960 p.

Ce volume remplace, apres plus de quarante années de recherches historiques et
littéraires intenses et renouvelées par les découvertes archéologiques, la premiére partie
du livre paru en 1968 dans la méme collection sous la direction de Marcel Simon et
André Benoit: Le judaisme et le christianisme antique: d’Antiochus Epiphane a
Constantin. 1l se présente donc comme un nouveau manuel de synthése et de références
sur neuf siecles de développement du judaisme et des différentes sociétés juives,
depuis le royaume achéménide jusqu’aux grandes diasporas des trois premiers siécles
de notre ére. Simon Claude Mimouni distribue 1’énorme matiére a exposer de maniere
pédagogique et systématique en quatre parties. La premiere s’ouvre logiquement sur des
mises au point terminologiques et répertorie I’ensemble des sources écrites au cours de
ces siecles de transition, littéraires ou non (spécialement épigraphique, papyrologique
et numismatique) dont nous disposons a ce jour: littératures religieuses rédigées en
Palestine comme en Diaspora, sources profanes, versions hébraique et grecque de
la Bible, Targoums, Mishna, Tosephta et Midrashim, Philon et Flavius Joséphe. La
seconde partie aborde I’histoire des Juifs et du judaisme successivement dans les trois
monde achéménide, hellénistique et romain sur les trois plans politique, économique et
social, culturel et religieux. Une troisieme partie offre un panorama aussi complet que
possible de la vie des Judéens en Palestine sous les dominations iranienne, grecque,
hasmonéenne, hérodienne et romaine, sans oublier les épisodes de I'insurrection des



BIBLIOGRAPHIE 83

Macchabées, les deux révoltes judéennes contre Rome (66-74 et 132-135 ap. J.-C.) et
la question samaritaine aux mémes €poques. Cette longue histoire est précédée par ce
que I’A. appelle les «fondamentaux du judaisme en Palestine», ¢’est-a-dire les éléments
idéologiques ou communautaires qui peuvent réunir ou diviser le peuple judéen dans son
ensemble. Parmi les fondamentaux des croyances et pratiques judéennes en Palestine,
I’A. examine les espérances eschatologiques de type prophétique et messianique ainsi
que les mouvements religieux judéens que sont les Sadducéens, Pharisiens, Esséniens et
les divers mouvements prophétiques, messianiques et baptistes qui se manifestérent dans
le judaisme du second Temple. Enfin, la quatrieme partie concerne les développements
du judaisme durant les diasporas égyptienne et cyrénaique, syrienne, italienne, africaine
et gauloise, anatolienne, grecque et babylonienne. Cette derniére partie est elle aussi
précédée par les «fondamentaux du judaisme en diaspora», c’est-a-dire les éléments
d’ordre juridique, sociologique et religieux qui témoignent de la réalité de 1’insertion
des Judéens de la Diaspora dans la société de I’ Antiquité gréco-romaine dont ils ont subi
’influence, et ont exercé aussi réciproquement une certaine influence tant sur le plan
culturel que religieux. Les deux types de littérature judéophobe grecque, essentiellement
d’origine gréco-égyptienne et hellénophobe juive y sont aussi analysées. Précieuse
est I’importante bibliographie que I’A. a soigneusement établie selon qu’il s’agit de
généralités, manuels, colloques, études spécifiques sur des périodes historiques ou sur des
thémes touchant les questions de puretés-impuretés, identité judéenne et relations entre
Judéens et non-Judéens. Une chronologie, des cartes, une documentation €pigraphique
et papyrologique, des index des ceuvres et auteurs antiques, médiévaux et modernes
favorise aussi bien le travail de consultation que celui de la recherche connexe. Seraient
bien shr a discuter I’opinion de I’A. pour qui «le judaisme n’est nullement la ‘matrice’
du christianisme, 1’un et I’autre devant a ses yeux étre considérés comme des jumeaux
‘liés par la hanche’» (p. 855), ainsi que ce qu’il évoque en conclusion sur la nature des
rapports difficultueux entre judaisme et christianisme, selon qu’ils sont envisagés de part
et d’autre, mais cela excéde une recension.

JEAN BOREL

Hans-Joser KLAUCK, L 'environnement religieux gréco-romain du christianisme
primitif (Initiations / Bible et Christianisme ancien), Paris, Cerf, 2012, 558p.

La traduction de cet ouvrage, publié en allemand en deux volumes chez Kohlhammer
en 1995-1996, sous le titre Die religidse Umwelt des Urchristentums, est la bienvenue,
car il n’a pas d’équivalent en langue frangaise. Il s’agit en effet d’un instrument de
travail pour tous ceux qui sont intéressés par I’étude du christianisme primitif dans le
contexte de la culture gréco-romaine, rédigé par I’A. alors qu’il enseignait I'exégese
du Nouveau Testament a I'université de Wiirzburg: «J’ai opté, dit-il en introduction,
pour une fagon d’aborder les choses qui s’appuie sur des exemples et qui se réfere
aux problémes et aux textes. Pour cette raison, je me référe de préférence a des textes
sources facilement accessibles, bilingues, ainsi qu’a des collections de textes et a des
anthologies qui incitent le lecteur a aller plus loin sur ces chemins» (p. 8). La matiére
est structurée en six parties, selon les six sortes de faits ou problématiques religieuses
et culturelles auxquelles les communautés chrétiennes primitives ont ét¢ confrontés. La
pratique quotidienne des sacrifices dans les temples citadins, les rituels domestiques
des sanctuaires privés, les rituels des funérailles avec le culte des défunts qui en est la
conséquence sont effectivement les premiers obstacles que les convertis au Christ ont
rencontrés, d’autant plus délicats a résoudre et a vaincre que la catégorie théologique
et spirituelle du sacrifice occupait pour eux une place centrale, la croix du Christ



84 BIBLIOGRAPHIE

accomplissant et abolissant a la fois tous les formes de sacrifices. Tels sont les enjeux
que I’A. met en lumi¢re dans la premiere partie. La fascination du mystére en est la suite
logique, avec les cultes a mystéres que le monde méditerranéen de 1’ Antiquité a partout
propagés, et dont les mieux connus sont aujourd’hui les mysteres d’Eleusis, Dionysios,
Attis, Isis et Mithra. Comme le montre I'A., «les cultes a mystéres sont, pour le message
chrétien, une composante inséparable de I’horizon de réception non juif. Eux aussi
sont saisis par le processus d’inculturation du christianisme dans sa phase commengante
et y contribuent pour leur part». (p. 176). Une troisiéme partie brosse un panorama de
la foi populaire, avec les miracles de guérisons, les divinations et interprétations des
signes, et toutes les pratiques de magie et d’astrologie qui, pour une part, «convergent
avec la pratique religicuse dans la ville et dans la maison et la complétent, mais qui, pour
une autre part, s’y ajoutent aussi comme une concurrence ¢t une alternative» (p. 178).
La divinisation des étres humains et son corollaire qui est le culte des souverains et des
empereurs sont 1’un des grands thémes que les premiers chrétiens ont débattu avec la
culture antique. L’A. déméle la nature et la profondeur des antagonismes en jeu et leurs
répercussions a tous les niveaux politique, culturel et religieux dans une quatrieme partie.
Il montre aussi comment se pose, «a un niveau fondamental, pour les chrétiens, la tache
indispensable de mettre les modeles christologiques dont dispose le Nouveau Testament
dans un rapport critique avec, en premier lieu, I’idée de I’épiphanie de puissances divines
sous une forme humaine et, en second lieu, I’apothéose d’étres humains terrestres de
leur vivant déja ou apres leur mort» (p. 349). En partant de la rencontre que Paul fait
sur I’agora a Athénes des philosophes épicuriens et stoiciens (Ac 17,18), de la réaction
de refus par les premiers et de plus grande ouverture par les seconds, I’A., dans la
cinquiéme partie, présente une vue d’ensemble des principales écoles philosophiques
a I’époque de I’Empire, la Stoa et I’épicurisme, le néopythagorisme, le cynisme et le
moyen platonisme avec Plutarque de Chéronée. La dernicre partie, enfin, propose une
description du phénomene gnostique et de ses rapports avec le Nouveau Testament, un
état des sources et problemes concernant les origines, les différents fondateurs d’écoles
et les maitres, ainsi qu’une remarquable esquisse en six chapitres de 1’édifice doctrinal :
cosmologie, anthropologie, sotériologie, eschatologie, ecclésiologie, éthique. Une
bibliographie de base ouvre chacune des six parties, comme chacun des chapitres et
sous-chapitres. Un index des ceuvres des auteurs anciens, des sources, des auteurs cités
et une liste complete des abréviations font de ce livre un excellent manuel de référence.

JEAN BOREL

JEaN-NoiL Guinot, Théodoret de Cyr exégete et théologien, vol. 1: le
dernier grand exégete de I’école d’Antioche au V¢ siecle (Patrimoines /
Christianisme), Paris, Cerf, 2012, 507 p.

JEanN-NoiEL GuiNot, Théodoret de Cyr exégete et théologien, vol. 2: Un
théologien engagé dans le conflit nestorien (431-451) (Patrimoines /
Christianisme), Paris, Cerf, 2012, 526 p.

Connu parmi les patrologues par son ouvrage de pionnier sur L ‘exégese de Théodoret
de Cyr (Paris, 1995), ainsi que par I’édition et la traduction du Commentaire sur Isaie
du méme Théodoret (Sources Chrétiennes 276, 295, 315, Paris, 1980-1984), Jean-Noél
Guinot réunit dans ces deux volumes 39 articles de fond, dispersés dans différentes
revues et des ouvrages collectifs, sur la pensée théologique et la méthode exégétique de
celui qui se considérait comme un simple «moucheron» parmi des «abeilles», et dont
I’ceuvre est pourtant I’une des plus considérables de la patristique grecque. Le premier



BIBLIOGRAPHIE 85

volume comporte trois sections. Les huit premiéres contributions de la premiére section
rappellent les caractéristiques respectives des exégéses antiochienne et alexandrine,
telles qu’elles ont €té¢ mises en ceuvre par Diodore de Tarse, Théodore de Mopsueste
et Jean Chrysostome d’une part, par Cyrille d’Alexandrie et Origéne d’autre part,
pour mieux situer le role et la place tenue par Théodoret lui-méme. Les sept articles
de la deuxi¢me section tentent de cerner les sources de son exégése et d’apprécier, par
quelques exemples significatifs, les dettes de Théodoret a 1’égard de ses devanciers
susnommeés. C’est I’occasion pour I’A. de mettre en évidence le fait que, s’il faut bien
reconnaitre dans ’exégese de Théodoret I'imitation d’un modéle particulier, ce n’est
pas encore suffisant pour confondre son activité¢ avec celle d’un compilateur. Ce qui
empéche de confondre I’exégeése de Théodoret avec la simple technique de la compi-
lation, dit I’A., «c’est qu’il n’hésite pas a prendre ses distances a 1’égard des modéles
qu’il utilise, a faire des choix personnels, a imposer avec force ses propres vues. S’il
dépend fortement d’Origeéne pour son exégese du Cantique, il s’en sépare ouvertement
en refusant de reconnaitre au texte un quelconque sens historique : point de place chez
lui pour le drama ou la fabula qui servent chez I'Alexandrin & fonder le sens littéral ;

tout doit étre lu d’apres 'allégorie fondamentale qul fait de I’Epoux le Christ et de
I’Epouse, I"Eglise ou I"ame du croyant qui brile de s’unir au Verbe de Dieu» (p. 405 sq.).
Les 5 études de la troisiéme section abordent la maniére dont Théodoret envisage le
role des versions dans sa lecture de la Septante, la critique textuelle et la Peshitta.

— Le second volume, formé de deux nouvelles sections, traite plus directement du role
de Théodoret comme théologien dans le long débat doctrinal qui s’étend du concile
d’Ephése (431) a celui de Chalcédoine (451). Mais ¢’est d’abord «le caractére novateur»
(p- 24) du rapport entre raison et foi dans la démarche apologétique de I’évéque de Cyr
que I’A. cherche a préciser: «Alors qu’Eusebe, comme aussi Origéne et la plupart des
apologistes antérieurs, demande a la raison d’imposer la foi, pour Théodoret, il faut au
contraire commencer par croire pour accéder a la gnose ; la démonstration et les preuves
viendront en second lieu» (ibid.). Les essais suivants analysent les aspects et fondements
scripturaires de sa polémique contre les paiens, les Juifs et Apollinaire en particulier. Les
14 recherches de la seconde section, riches et passionnantes, mettent alors tour a tour en
lumiére son engagement dans le dur combat qu’il a mené des ’origine et jusqu’a Chalcé-
doine comme défenseur de la christologie antiochienne des «deux natures» - clairement
exprimée dans le Commentaire sur le Cantique — en rejetant «l’unique nature» telle
que Cyrille d’Alexandrie I’exposait dans ses Anathématismes. Dans son enquéte sur
La réception antiochienne des écrits de Cyrille, I’A. montre comment ces derniers
«sont encore présents en creux dans toutes les tractations qui ont permis le retour au
rétablissement de la paix entre Alexandrie et Antioche en 433, avant de redevenir le
cheval de bataille des monophysites, enfourché par Dioscore et Eutychés» (p. 262). Un
autre article souligne I'importance de la correspondance de Théodoret pour I"historien
de la crise nestorienne, parce qu’elle fournit d’abord un témoignage de premi¢re main,
mais surtout parce qu’elle témoigne d’un changement intervenu dans la mani¢re dont
il remplit son role de théologien: on y distingue dit-il «deux ensembles de lettres de
tonalité fort différente : nettement polémiques quand il s’agit de dénoncer les chapitres
hérétiques de Cyrille, puis diplomatiques quand il lui faut convaincre ceux de son
parti d’accepter I'union sans pour autant renier ses convictions ou trahir son camp»
(p.315). Enfin, sont ajoutées deux contributions inédites : dans la premicre I'’A. mesure
I’évolution qu’ont fait subir a son vocabulaire et a son argumentation christologiques le
débat avec Cyrille, puis la mise en cause de son orthodoxie a partir de 448 la seconde
dresse un bilan de sa christologie sur une période de plus de vingt ans. A cette somme
remarquable de travaux patristiques, il manque malheureusement les index habituels des
noms, des mots et des themes étudiés.

JeaN BOREL



86 BIBLIOGRAPHIE

COLLECTIF, Riches et pauvres dans I'Eglise ancienne, nouvelle édition revue et
augmentée (Lettres chrétiennes, 2), Paris, Migne, 2011, 398 p.

Ce volume est la réédition entiérement renouvelée et augmentée du livre publié par
A.-G. Hamman et F. Quéré en 1962, dans la collection Ichtus, et réimprimé en 1982, En
effet, si le choix des textes est resté le méme, ces derniers ont tous €té révisés ou retraduits
pour étre plus proche de 'original. La préface d’Antoine Hérouard, secrétaire général
de la Conférence des évéques de France remplace celle du Pere P. Bigo, de I’Action
populaire, et une introduction historique de Jean-Marie Salamito tente de contextualiser
la problématique des Peres par rapport a la situation économique contemporaine. Sont
encore ajoutés un guide thématique de Marie-Hélene Congourdeau, un index biblique
de Jacky Marsaux et un article que F, Quér¢ avait écrit au moment de la premiere
parution et intitulé: ‘L’aumone dans I’Eglise ancienne’. S’il ne faut pas chercher, dans
les dix-sept choisis et tirés des ceuvres de Clément d’Alexandrie et Basile de Césarée,
Grégoire de Naziance et Grégoire de Nysse, Jean Chrysostome, Ambroise de Milan et
Augustin d’Hippone, une critique systématique de la société dans son ensemble et une
volonté de changer le monde par un programme social biblique ¢laboré, il est important
de remarquer que «tous exigent au sein de I’Eglise une entente fraternelle entre riches
et pauvres, relativisent la notion de propriété privée, présentent I’'aumone comme un
impératif de justice». (p. 44) Et J.-M. Salamito de préciser que, «de Basile de Césarce a
Augustin, soit sur une période d’une soixantaine d’années, les convergences s’averent
encore plus nettes ; ces ¢véques proposent aux couches possédantes des reperes précis de
morale économique: ils condamnent 1'usure, I'accaparement des terres, la spéculation
financiere, I’injustice envers les travailleurs dépendants; ils proclament, a travers des
observations concretes aussi bien que par des raisonnements abstraits, I’éminente dignité
des plus détavorisés» (ibid.). Celle-ci repose sur trois fondements essentiels : la création,
la rédemption et I'identification a Jésus. Si chaque homme est créé a I'image de Dieu,
tous les hommes sont donc freres. Pauvres et riches sont également rachetés par le Christ
qui, de surcroit, s’est lui-méme définitivement identifié, par ses paroles, ses souffrances
et sa mort aux plus infortunés des humains. Comme le dit en conclusion le préfacier:
«Le grand défi est bien de trouver dans chacun de ces écrits anciens des legons pour
aujourd’hui. Cela suppose un certain gout pour les rapprochements, les analogies et les
transpositions malgré le fossé qui sépare de nous les sociétés pré-capitalistes en général.
Cela suppose aussi le sens de la continuité et de la cohérence de la tradition chrétienne,
comme de la continuité, malgré les apparences, des passions humaines et des valeurs
morales. Cela suppose enfin une solide confiance en la tradition ecclésiale» (p. 47).

JEAN BOREL

BEATI LIEBANENSIS (BEATUS DE LIEBANA), Tractatus de Apocalipsin, cura et studio
Roger Gryson, adiuvante Marie-Claire de Bievre (Corpus Christianorum,
Series Latina CVII B, Pars Prior), Turnhout, Brepols, 2012, cxlIviii-373 p.

BeaTi LiEBANENSIS (BEATUS DE LIEBANA), Tractatus de Apocalipsin, cura et studio
Roger Gryson, adiuvante Marie-Claire de Bievre (Corpus Christianorum,
Series Latina CVII C, Pars Altera), Turnhout, Brepols, 2012, p. 375-982

Il est arrivé au Traité sur l'Apocalypse de Béatus de Liébana ce que l'auteur
lui-méme n’aurait jamais voulu, et qu’il n’aurait pu imaginer: que les illustrations de
son commentaire puissent étre un jour publiées indépendamment de lui, alors qu’elles ne
font qu’un avec lui selon son intention. Si les enluminures sont en effet révélées depuis
longtemps dans nombre d’ouvrages d’art de luxe ou populaires, le commentaire, jusqu’a



BIBLIOGRAPHIE 87

cette édition critique complete et vraisemblablement définitive qu’en donne aujourd’hui
Roger Gryson, n’a fait I’objet que de trois publications: la premiére (Madrid, 1770),
inutilisable, faite par les soins de E. Florez sur deux manuscrits tardifs étroitement
apparentés et insatisfaisants; la seconde (Rome, 1930), par H. A. Sanders, mal
commode, lacunaire, dont I’apparat critique comporte de nombreuses fautes, «établie
sur la base d’un groupe de manuscrits issus d’une recension largement posthume,
considérée a tort comme représentant le dernier état du texte approuvé par ’auteur» (p.
23); enfin une troisieme (Rome, 1985), par E. Romero-Pose, qui ne fait qu’ «aggraver
les insuffisances de la seconde» (p. 24). Sur les 26 manuscrits connus et relativement
bien conservés que ’on peut répartir en quatre groupes distincts minutieusement
analysés par I’A. dans I'introduction avec les douze fragments retrouvés, seuls les
mss N (Biblioteca Nacional, Vitr. 14-1 (ca 940/950, d’origine castillane) et P (Paris,
Bibliotheque Nationale de France, lat. 8878 (Saint-Sever-sur-I’Adour, 11¢ s.), sans
étre pour autant totalement fiables, s’averent néanmoins les meilleurs représentants de
I’archétype originaire, approuvé par Béatus et offert par lui a son abbé Etherius. C’est
sur leur base que R. Gryson a établi son édition. Quant aux illustrations qui, pour Béatus,
font partie intégrante de son commentaire, elles sont reproduites a partir du Beatus
d’Osma (Barcelone), dans lequel elles ont été non seulement conservées a peu prés au
complet mais refletent aussi un stade ancien de la tradition iconographique (cf. p. 83).
Méthodologiquement, le commentaire de Béatus sur I’Apocalypse a ceci de particulier
qu’ il ne se présente pas de la méme maniere que les commentaires patristiques, ou le
texte biblique est débité en petites tranches, suivies chacune de leur explication. Cette
progression pas a pas se retrouve effectivement chez lui, mais a I'intérieur de sections
plus étendues, en téte desquelles se trouve préalablement reproduite une péricope entiere
(storia), flanquée d’une peinture illustrant la vision décrite (pictura) (cf. p. 99 sq.).
Vient ensuite le commentaire phrase par phrase (explanatio) entrecoupé de nombreuses
et parfois longues digressions. Aprés un précieux chapitre sur la langue de Béatus, sa
morphologie, sa syntaxe, son lexique ct ses expressions favorites, I’A. passe en revue
les sources et autorités sur lesquelles Béatus s’appuie, dont les principales sont les deux
commentaires sur I’Apocalypse de Tyconius et Apringius, ainsi que Grégoire le Grand,
Isidore de Séville et quelques écrivains mineurs de la péninsule ibérique. Si, a travers
son commentaire, Béatus apparait comme un homme pétri de 1’idéal monastique, dans
lequel il voit la quintessence de I'idéal chrétien, le but qu’il poursuit est fonciérement
pastoral : il veut que le lecteur «soit parfaitement au clair a propos du Christ et de I'Eglise,
de I'antéchrist et des signes de son avénement». Il est vraisemblable, dit R. Gryson, qu’il
songe a la situation de sa propre communauté, réfugiée dans les Pyrénées asturiques sous
la pression des invasions arabes. Mais point n’est besoin, pour se soustraire a la tutelle
implacable de I'antéchrist et échapper au sort funeste qui attend ceux qui se rallieront
a lui, de rejoindre les moines de Liébana. II suffit a ses yeux de croire fermement a la
Trinité, de s’attacher a I'Eglise et, a I'image des apotres, de ne rien préférer au Christ en
ce monde (¢f. p. 147). Comme pour tous les volumes des deux séries latine et grecque du
Corpus Christianorum, les index des citations scripturaires, sources, lieux parall¢les et
illustrations sont dressés avec le plus grand soin.

JeaN BOREL

ALLAN W. ATLAS, La musique de la Renaissance en Europe (1 4{00—1 600) (Centre
d’Etudes Supérieures de la Renaissance, Collection Epitome musical)
Turnhout, Brepols, 2012, 955 p.

Sans musique du Moyen-Age, pas de musique de la Renaissance. La premicre
demeure la base et le tremplin de la seconde. L' Ars nova, portée par les personnalités



88 BIBLIOGRAPHIE

titanesques et novatrices de Guillaume de Machaut et Philippe de Vitry assoit ainsi la
modernité sur le socle millénaire de la métaphysique et de ’esthétique médiévales.
Continuité et changements sont donc les deux réalités fondamentales autour desquelles
s’organise et se comprend I’essor inoui que prend la musique entre 1400 et 1600.
Publi¢ en 1998 chez W. W. Norton & Company sous le titre: Renaissance music:
Music in Western Europe, I’ouvrage de Allan W. Atlas demeurant a ce jour la somme
de musicologie la plus importante sur cette période absolument décisive pour I’avenir
de I’Europe et du monde, la traduction frangaise intégrale est un événement que nous
saluons avec enthousiasme. De maniére extraordinairement vivante, avec une prodigalité
pour le fond et une inventivité pour la forme, I’A. tente pour la premicre fois de faire
le point et de nous conduire dans 1’efflorescence des inspirations et des €coles, comme
dans le foisonnement de plusieurs milliers de compositions qui naissent du Nord au
Sud de I’Europe, sans compter tout ce qui s’est fait spontanément dans I’improvisation
vocale et instrumentale, et qui n’a jamais été consigné par écrit. Méme s’il faut admettre
I’aspect morcelé, la variété ni situable ni qualifiable des pieces, témoignant d’échanges
stimulants, de tuilages, d’enchevétrements, d’emprunts constants, preuve d’une vigueur
exceptionnelle de ce que ’on peut définir comme I’innovation dans la stabilité, cet
épanouissement absolument unique des langages musicaux dans I’histoire universelle
de la musique constitue le ciment culturel d’une Europe qui prend alors conscience
de son identité. Cette matiére immense, due principalement a I’essor de I’imprimerie
musicale, est distribuée en six parties principales, comme I’exige la périodisation de
I’évolution des innovations musicales. La premiére présente la variété des styles, leur
différences et influences mutuelles entre 1380 et 1420, suivant qu’ils apparaissent sur
le Continent ou en Angleterre. Les trois parties suivantes explorent trois générations
de compositeurs sur une période d’un siécle (1420-1520), chacune proposant des
chapitres sur la messe, le motet, la chanson profane et la musique instrumentale. «Si,
dit I’A., la consécration de I’«accord parfaity comme fondement structurel du langage
polyphonique constitue I’innovation stylistique majeure de la premiere moitié¢ du
XV siecle, la grande nouveauté dans le domaine du genre musical est a coup sir la
constitution de la messe cyclique en cing mouvements sur un cantus firmus placé au
ténor, comme ’ont promue John Dunstable, Leonel Power et John Benet» (p. 145).
C’est aussi I’dge d’or du mécénat musical et des chapelles, ces groupes de chanteurs
attachés aux grandes cours et aux ¢glises majeures, dont on ne saurait suffisamment
souligner I'importance dans la transmission et I’exécution des ceuvres. La découverte
des langues vernaculaires et de leurs possibilités nouvelles, les Réformes de Luther et de
Calvin, l’Eglise catholique, la Contre-Réforme et le Concile de Trente seront enfin les
sources d’inspirations et de créations les plus diverses et les plus stimulantes pour ouvrir
les peuples européens a I’expression de leur culture propre et de leur foi commune, de
leur sensibilité et de leurs idéaux esthétiques. C’est a ces transformations profondes
que I’A. s’attache dans les V* et VI parties, riches d’enseignements par toutes les
voix du temps qu’il laisse s’exprimer. De maniére aussi subtile que pédagogique, I’A.
remplace le traditionnel chapitre liminaire présentant le contexte historique et culturel
par dix «intermedes» de caractére pluridisciplinaires répartis dans ’ensemble du texte;
chacun d’entre eux isole un épisode de quelques années et met I'accent sur des sujets
divers, des réalités du pouvoir a I’état de I’économie, des bouleversements religieux
aux ceuvres artistiques et littéraires de référence. Le traducteur Christophe Dupraz, qui
a remarquablement su rendre en frangais la spontanéité, la vivacité et I’alacrité du style
original d’Allan Atlas, a aussi pris le soin d’adapter la notation musicale a un public
francophone, puisque la double notation alphabétique et syllabique toujours en usage
dans I’Europe de la Renaissance a pris ultérieurement des voies divergentes dans les
pays anglo-saxons (notation alphabétique) et latins (notation syllabique). Plus d’une
centaine d’illustrations, de nombreux exemples musicaux maintiennent le lecteur au
contact des faits historiques et musicaux. La mise a jour des éléments de bibliographie



BIBLIOGRAPHIE 89

qui acheévent les 40 chapitres de 'ouvrage, que la douzaine d’années écoulées depuis
I’édition originale rendait indispensable, et I’index exhaustif des thémes et noms de
personnes font de ce volume une référence infiniment précieuse non seulement pour le
public mélomane intéress¢, mais aussi pour les pasteurs et les théologiens.

JEAN BOREL

JOHANN VALENTIN ANDREAE, Autobiographie, Biicher I bis 5, bearbeitet von
Frank Bohling, tibersetzt vo Beate Hintzen (Gesammelte Schriften, Band
[,1), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2012, 451 p.

JOHANN VALENTIN ANDREAE, Autobiographie, Biicher 6 bis 8, bearbeitet von
Frank Bohling, tibersetzt vo Beate Hintzen (Gesammelte Schriften, Band
1,2), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2012, 490 p.

MARTIN BRrecHT, Johann Valentin Andreae (1586-1654), Eine Biographie.
Mit einem Essay von Christoph Brecht, Johann Valentin Andreae. Zum
literarischen Profil eines deutschen Schriftstellers im 17. Jahrhundert,
Géottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2010, 390 p.

La publication de ces deux ouvrages est aussi remarquable qu’indispensable et utile.
Remarquable parce qu’il a fallu pour le premier des années de travail minutieux pour
¢tablir ’appareil critique du texte latin de la Vita ab ipso conscripta a partir des variantes
de tous les manuscrits connus et conservés, et en donner une traduction allemande
répondant aux exigences de précision modernes; pour le second, d’innombrables
recherches d’archives en tous genres pour tenter de replacer dans les différents contextes
religieux, politiques, économiques et sociaux de cette époque infiniment troublée la vie
extraordinairement riche et mouvementée de Johann Valentin Andreae, I’une des figures
théologiques, théosophique, pastorale et spirituelle les plus influentes et controversées de
la fin du XVI¢ et de la premiére moitié du XVII® siécles. Indispensable et utile aussi, pour
comprendre, d’une part, le regard subjectif de I’A. lui-méme sur les intentions idéales
de vie chrétienne parfaite qu’il n’a cessé de nourrir et le parcours semé d’embiiches
qui en est résulté; pour donner d’autre part, sur la base de cette Autobiographie, le
regard objectif de I’historien des idées désireux d’éclairer les véritables enjeux d’une
vie, I'impact et la réception d’une ceuvre et d’une pensée qui n’ont poursuivi qu’un
seul but: remédier a la décadence des meeurs en terre luthérienne, rétablir un vrai et fort
consensus ecclésial sur les deux plans de la doctrine et de la vie, et réunir enfin, dans
une communauté plus ou moins secréte, des hommes de toute I'Europe préts a travailler
au développement des sciences dans une société chrétienne authentique et active. Avec
I’Autobiographie sont aussi publiés en édition critique le Breviarum Vitae, c'est-a-dire
le résumé détaillé et les dates au jour le jour de tous les événements importants de la
vie d’Andreae, le Voyage en Autriche (Iter Austriacum), la description en deux €crits
séparés des incendies de Vaihingen et Calw en 1617 et 1618 (Incendium Vaihingense
prius et posterius), le Bustum Calvense ou Catastrophe de Calw. Quant a la biographie
de Martin Brecht, elle est a la fois la plus compléte et la seule a ce jour qui ait ¢té
¢crite depuis celle qu’avait publiée a Berlin Wilhelm Hossbach, en 1819. C’est en
dire I'importance et ’intérét, au vu des innombrables travaux réalisés depuis lors sur
I’époque de la Réformation et des décennies qui ont suivi. En contact régulier avec les
courants hermétiques et kabbalistiques issus de I’humanisme, nourri de la pensée de
mystiques du Moyen-Age allemand, ce fils de pasteur et petit-fils du célébre théologien
luthérien Jakob Andreae a utilisé ses remarquables dons littéraires, comme le souligne



Théologie
contemporaine

90 BIBLIOGRAPHIE

Christoph Brecht dans I’essai qui suit la biographie, pour présenter, selon de multiples
procédés qui vont de la satire a I’utopie, en passant par I’apologue, le théatre, la diatribe,
le traité de spiritualité, le mythe, 1’ésotérisme dans les écrits rosicruciens et la fiction,
I’image d’une société chrétienne idéale. Dans [’histoire du luthéranisme, on peut dire
qu’il se situe avec Johann Gerhard, au point d’aboutissement de deux traditions issues
du Réformateur, celle de 1I’objectivisme orthodoxe et celle du subjectivisme protopiétiste
mis en lumiere par Arndt, Praetorius et Nicolai. Par son esprit de tolérance et le rejet
des différences d’origine sociale, par son talent pédagogique et I'exigence d’une
action concréte dans la cité, par son insistance sur la nécessité de la régénération et son
incitation a devenir des pierres d’un nouvel édifice, Andreae fut [’un des témoins les plus
émouvants d’une tentative désespérée de réparer les plaies de la chrétienté. Les index
des noms de personnes et de lieux terminent les deux ouvrages.

JEAN BOREL

JURGEN MOLTMANN, De commencements en recommencements. Une dynamique
d’espérance, trad. de I’allemand par Antoine Doriath, Paris, Empreinte
temps présent, 2012, 199 p.

Le célebre théologien réformé allemand, né en 1926, livre dans cet ouvrage de
vulgarisation une méditation personnelle sur I’essentiel. La démarche est développée
en trois temps: I’enfance et ’adolescence, le courage de vivre qui produit en nous
I’espérance, les fins derniéres (la mort, le deuil, la vie éternelle). Intitulé en allemand
«lm Ende — der Anfang. Eine kleine Hoffhungslehre» — titre a la fois plus pointu et
moins «pieux» —, cet essai donne une bonne idée des théses principales de la théologie
moltmannienne, en évitant la plupart du temps les pesanteurs du style et des usages
académiques. On y découvre ou redécouvre également plusieurs aspects importants de
la vie et des engagements de I’A., dans sa jeunesse en particulier, écartelée entre le
mouvement de jeunesse des Wandervogel dont faisait partie son propre pere et la sinistre
«jeunesse hitlérienne» ou il s’est «ennuyé». L’A. regarde aujourd’hui ses petits-enfants
«mordus d’ordinateur». On comprend mieux, a lire ces pages trés personnelles, le lien
systématique qui unit la critique radicale du consumérisme et du jeunisme et I’insistance
sur le théme du commencement: chacun, quel que soit son dge, doit re-commencer
a neuf. La simplicité et la clarté du propos permettent de mieux prendre conscience
des points forts et aussi parfois des fragilités de cette approche théologique et éthique,
elle est bien connue en francophonie grace aux nombreuses traductions de Moltmann
disponibles depuis la Théologie de l'espérance (1964), parue en 1970 grace aux efforts
pionniers de Jean-Pierre et Francoise Thévenaz,

DEeNIs MULLER

Kraas HEnDRrIKSE, Croire en un Dieu qui n'existe pas. Manifeste d’un pasteur
athée, traduit du néerlandais par Bertrand Abraham, préface de Harry
Kuitert, Geneve, Labor et Fides, 2011, 232 p.

Livre a succes, cet essai vaut plus par le malaise pastoral et ecclésial qui se refléte en
lui que par I"originalité de ses réflexions théologiques et philosophiques. Non seulement
I’A. ne semble pas avoir conscience de reprendre une question abordée dans les années
60 du siécle précédent sous 1’angle des «théologies de la mort de Dieu»; de plus, il
donne I"impression de découvrir une problématique théologique qui coexiste pourtant,



BIBLIOGRAPHIE 91

du point de vue historique et systématique, depuis les origines mémes du christianisme.
Ce que les peres apologetes, Tertullien, Augustin, Thomas d’Aquin, Calvin, Kant,
Barth, Bultmann mais aussi Nietzsche, Marx et Feuerbach ont pu penser sur la question
de I’existence et de la signification de Dieu — de la chose et du mot — ne parait guére
compter pour le pasteur néerlandais. En fait, toute son argumentation se limite a opposer
I’existence triviale de Dieu comme un objet, une table ou un morceau de giteau aux
pommes et a la croyance pure en un Dieu non objectivable. De ce point de vue, le
sous-titre de I"édition francaise est trompeur: Hendrikse est seulement athée par rapport
a une conception banale et infantile de Dieu, mais il croit bel et bien en quelque chose,
et finalement en Dieu. La position théologique de I’A. participe d’un fidéisme largement
présent dans la tradition protestante, mais sans se donner les moyens d’en renouveler
I’argumentation. Ignorant aussi bien les débats théologiques et philosophiques
contemporains que les analyses sociologiques et historiques sur le changement de statut
de la religion et des croyances, ce livre, sous couvert de provocation radicale, reste le
témoignage d’un embarras pratique (bien réel, pas seulement pour I’A.) et d’une perte
de substance inquiétante de la pensée théologique et pastorale protestante (ce qui peut
expliquer en partie ses résonances surfaites).

DeNis MULLER

Mathieu CALAME, Lettre ouverte aux scientistes. Alternatives démocratiques
a une idéologie cléricale, Paris, Editions Charles Léopold Mayer, 151 p.

Il s’agit d’un essai vif et parfois trés polémique, dont le mérite principal est de
dénoncer les abus symétriques du scientisme et du cléricalisme. Autant la thése centrale
suscite I’adhésion, autant les arguments apportés et les coups portés peuvent sembler
rapides et lapidaires. Réduisant par trop [’activité scientifique a une idéologie de type
scientiste, I’A. nous parait commettre une erreur symétrique dans sa maniére de traiter
le christianisme, identifié de maniére schématique et globalisante a une cléricature non
critique et violente, comme si, en protestantisme comme d’ailleurs aussi en catholicisme,
n’existaient pas des pistes moins sommaires et plus subtiles. Une attention plus soutenue
a I'épistémologie des sciences comme aux efforts auto-critiques de la théologie devrait
permettre de mieux faire la part des choses.

DenNis MULLER

AMAURY BEGAsSE DE DHAEM, Théologie de la filiation et universalité du salut.
L’anthropologie théologique de Joseph Wresinsky, Préface de Michel
Fédou (Cogitatio Fidei, 277), Paris, Cerf, 2011, 628 p.

~Amaury Begasse de Dhaem est professeur de théologie systématique a I’Institut
d’Etudes Théologiques de Bruxelles, ¢’est-a-dire a la Faculté libre de Théologie de
la Compagnie de Jésus dans la capitale belge. Il nous propose ici une étude d’une
méthodologie fort inattendue et originale sur la pensée du Pere Joseph Wresinsky, le
fondateur d’ATD-Quart Monde. — Joseph Wresinsky était & la fois un auteur spirituel
et un acteur caritatif. Il a laiss¢ de nombreux textes, publiés ou non (qui sont aussi
mal connus qu’ATD-Quart Monde est célébre): livres, articles, éditoriaux, conférences,
méditations, priéres, etc. C’est cet ensemble de documents a premiere vue disparates
qu’Amaury Begasse de Dhaem a soigneusement examinés, non seulement pour
en faire I’historique et la synthése, mais aussi, et surtout, pour en opérer une reprise



92 BIBLIOGRAPHIE

exigeante au plan de la théologie systématique. L’enjeu est évidemment d’essayer de
comprendre ce qui, dans une ceuvre de spiritualité a priori semblable a bien d’autres, a
pu conduire a un engagement social tout a fait exceptionnel, et contribuer a le soutenir
dans la durée. — De surcroit, la démarche qui nous est ici offerte constitue exactement
le contraire d’une vulgarisation. L’A. part en effet des textes de Wresinsky pour aller
délibéremment vers plus de complexité théologique et méme de spéculations. En cela,
son travail porte bien la marque du monde jésuite francophone contemporain, attaché a
un travail intellectuel sérieux qui détonne au sein de la culture contemporaine de I’'image
et du slogan. — L’ensemble de 1’étude est construite autour de la notion de filiation.
Amaury Begasse de Dhaem repere en effet dans la prose spirituelle de Wresinsky une
théologie qui souligne la filiation divine de tout homme et la paternité universelle de
Dieu. C’est sur cette approche que seront constamment basées sa revendication et son
action en faveur des plus pauvres. Dans le mystére de la filiation divine des délaissés,
il puise en effet I’énergie de sa révolte transfigurant le réel. Jésus est pour lui a la fois
le pauvre absolu et le Fils de Dieu. Dans sa Passion, il s’est dépouillé de tout jusqu’a
n’étre plus que «Fils», assumant par la I’humanité la plus cachée et la plus misérable,
mais aussi consacrant la filiation divine de tout homme. Ce sont ces perspectives que
Wresinsky radicalise pour dire que les pauvres, méme coupés de la foi confessée, sont
théologiquement «fils dans le Fils». Ils doivent étre reconnus, rejoints, servis, voire
célébrés, comme tels. — Il est impossible de résumer ici toutes les séquences théologiques
qui, chez Wresinsky, illustrent concrétement ces affirmations. Bornons-nous a signaler
que des pages trés fortes sont consacrées au Samedi Saint. Dans la contemplation du
mystére pascal, il faut en effet, selon les perspectives que nous évoquons, oser aller aussi
loin que possible dans I’identification du Christ aux exclus. C’est ce que permettent les
nombreuses références métaphoriques a la descente aux Enfers que I’on trouve dans la
tradition spirituelle, jusqu’au vingti¢me siecle d’ailleurs, par exemple chez Balthasar, ou
chez Ratzinger. Dans son affrontement aux puissances infernales, le Christ va jusqu’au
bout de I’anéantissement, de ’angoisse, de I’expérience des «hommes de misére».
Mais il y demeure actif et finalement victorieux, cette kénose prolongée marquant aussi
une solidarité qui va jusqu’a rejoindre les pécheurs les plus endurcis la ot ils en sont.
Aux limites de la spiritualité et de la théologie, la méditation du Samedi jette ainsi une
lumiére sur les situations extrémes, et sur les offenses dépassant les capacités humaines
ordinaires de pardon. Insistons pour dire qu’Amaury Begasse de Dhaemne, qui, a coté
de sa charge théologique, exerce une activité d’aumonerie aupres des pauvres et des tres
pauvres, trouve ici des accents qui ne sont pas du tout théoriques. — L'on aura compris
que, selon les perspectives développées ici, la médiation christologique se trouve définie
de fagon trés existentielle: tout ce qui est dit du Christ comme Fils de Dieu peut étre
dit de I’homme. Dés lors, revenant au célébre débat sur le «surnaturel» qui occupa la
théologie catholique frangaise une bonne partie du vingtiéme siecle, Amaury Begasse
de Dhaemne tient a souligner que «si le surnaturel est surajouté et extrinséque, il est
impossible de parler de théologie de la filiation de tout homme» (p. 323). Si I'on veut
prolonger systématiquement Wresinsky, il convient donc de rejeter «une séparation
accusée de la nature et du surnaturel, appuyée sur I’hypothése de la ‘nature pure’ [...]»
(p. 322). Au contraire, selon Amaury Begasse de Dhaemne, «la thése lubacienne, posant
I"unique finalité spirituelle de I’homme», ouvre «la possibilité de penser la filiation
divine de tout homme» (p. 323). Finalement donc, sur bien des points, les positions
implicites de Wresinsky apparaissent proches de celles de Lubac et de Rahner, «mais
plus soucieuses qu’elles, a partir de I'expérience des trés pauvres, d’affirmer I'immédiate
actualité de la promesse [...]» (p. 323). - Si I’on tenait a se montrer critique, I’on pourrait
éventuellement se demander si les extrapolations d’Amaury Begasse de Dhaemne ne
reflétent pas un certain enfermement dans I"héritage de la «nouvelle théologie», ou a tout
le moins une difficulté a sortir d’un triangle théologique balisé par Rahner, de Lubac et
Balthasar. Mais, au-dela de cette question, qui par ailleurs n’enléve rien a I’originalité



BIBLIOGRAPHIE 93

de cette étude, le plus important reste I’ceuvre de Joseph Wresinski lui-méme. Dans la
situation actuelle de I’Europe en crise, son héritage spirituel nous apparait sans conteste
dans une profondeur nouvelle. C’est le mérite d’Amaury Begasse de Dhaem que de
I’avoir souligné avec compétence et brio. Ce qui fait que son livre vient exactement a
son heure.

BERNARD HORT

JeaN ZiziouLas (Métropolite de Pergame), L Eglise et ses institutions, Paris,
Cert, 2011, 522 .

Ce n’est pas d’une exposition dogmatique et intemporelle de la théologie et de
I’ecclésiologie orthodoxe qu’il s’agit ici, comme le titre le laisse entendre, mais bien
plutot d’une série de relectures critiques, de questionnements et de mises en perspectives
cecuméniques du discours théologique et ecclésiologique traditionnel que I’A. fait depuis
une quarantaine d’années dans les colloques et commissions théologiques auxquels il a
participés. C’est la tout I’intérét et la dynamique des 27 interventions ou conférences que
ce livre réunit pour la premiére fois et qui furent d’abord publiées dans diverses revues
et ouvrages collectifs. En affirmant d’entrée de jeu que «la théologie orthodoxe a besoin
de travailler en liaison étroite avec la théologie occidentale si elle veut étre réellement
utile a elle-méme et aux autres» (p. 12), I’A. rompt de fagon aussi radicale que bienvenue
avec le triomphalisme byzantin habituel. Lorsqu’il cherche a montrer comment le
concept de communion (koinonia), s’1l est utilisé de maniere créative en ecclésiologie,
devrait non seulement «aider a surmonter les dichotomies traditionnelles entre
[’institutionnel et le charismatique, le local et I’universel, la conciliarité et la primauté»,
mais encore «permettre d’en finir avec les conceptions pyramidales et légalistes du
ministére, de I"autorité et de la structure de I'Eglise, qui sont autant d’obstacles & I’unité»
(p.117), il entre de plain-pied dans les préoccupations les plus urgentes et profondes
de I’ensemble des communautés chrétiennes. 11 en est de méme lorsqu’il répond a la
question: l'ordination est-elle un sacrement? «Dans la perspective de I’ancienne
théologie orientale, dit-il, ni ’ordination ni le sacrement ne peuvent étre considérés
objectivement. L'ordination affecte I’individu dans un sens eschatologique. Il ne s’agit
pas d’une permanence ontologique, mais de décision et de finalité eschatologiques»
(p- 346). C’est pourquoi «dans la conception de la communion qui se trouve dans toute
ecclésiologie comprise de fagon pneumatolquue il existe une ek-stasis dynamique qui
rend I’idée d’une Eglise compléte en elle-méme vis-a-vis de Dieu inconcevable» (p. 347).
C’est avec lucidité et courage, enfin, que I’A. évoque les taches futures nécessaires de
la contribution orthodoxe a la réflexion ccuménique, car «la théologie orthodoxe n’a
pas jusqu’ici ¢laboré la synthése correcte entre christologie et pneumatologie. Sans
cette synthése, il est impossible de comprendre la Tradition orthodoxe elle-méme ni
d’étre d’un réel secours dans la discussion cecuménique de notre temps. L’important
pour cette synthese est qu’on rende la pneumatologie constitutive de la christologie et de
I"ecclésiologie, ¢’est-a-dire qu’elle conditionne I’étre méme du Christ et de I Eglise, et
cela ne peut se faire que si on introduit dans I'ontologie du Christ et de I Eglise deux
ingrédients particuliers de la pneumatologie, soit I’eschatologie et la communion. [...]
Si I'on assigne ainsi a la pneumatologie un réle constitutif en ecclésiologie, toute la
question d’Amt und Geist, ou de 1" “institutionnalisme” est affectée. Il faut faire en sorte
que la notion de communion s applique a ’ontologie des institutions ecclésiales, et non
pas simplement a leur dynami@mc et a leur efficace» (p. 226 sq.). 1l n’est pas une page
de ce livre ol ne se lise le souci et le désir que I’A. a de travailler avec les théologiens

catholiques et protestants a reconstruire ['unité de I Eglme et non pas seulement celle
des chrétiens (p. 444), et ¢’est pourquoi nous ne saurions assez le féliciter de la probité



94 BIBLIOGRAPHIE

avec laquelle il cherche toujours a discerner «ce qui est un necessarium» pour cette unité
et ce qui peut €tre considéré comme «une diversité Iégitime» (ibid.). Nous regrettons par
contre I’absence d’un index des noms, documents officiels et textes cités.

JEAN BOREL

CHARLES JOURNET, (Euvres Completes X11, 1948-1951, Paris, Lethielleux/DDB,
2011, 718 p.

CHARLES JOURNET, Entretiens sur les fins dernieres, Paris, Parole et Silence,
2011, 182 p.

Dans ce XII* volume des ceuvres complétes de Charles Journet, c¢’est d’abord le
maitre livre du Cardinal intitulé «Veérité de Pascal, Essai sur la valeur apologétique des
Pensées» qui se trouve a nouveau disponible. La thése principale de I’A. est de montrer
comment la doctrine de Thomas d”Aquin sur le péché originel permet de purifier Pascal
des contradictions dans lesquelles le baianisme et le jansénisme I’ont conduit, et de faire
ressortir ainsi son catholicisme. «En maintenant que la chute n’a pas détruit notre nature
raisonnable, dit-il, elle nous autorise a éprouver et a critiquer les unes par les autres les
vues de Pascal sur la vérité et la raison; puis, ultérieurement, a prouver la crédibilité
rationnelle du message chrétien et a construire sans contradiction une véritable
apologie du christianisme» (p. 113). Cette apologétique, qu’elle soit pascalienne
ou tout simplement chrétienne, ne peut donc avoir de fondement et de centre qu’en
Jésus-Christ, c’est-a-dire dans «I’offensive du Dieu d’amour qui, en Jésus-Christ, vient
attaquer I’homme jusque dans ses retranchements» (p. 118), et non pas dans le péché
originel qui n’a qu’une importance secondaire. C’est en suivant cette voie que Charles
Journet a voulu dégager la valeur permanente des Pensées, en les délivrant aussi bien des
perspectives jansénistes trop réductrices que des notations empruntées a une information
historique aujourd’hui dépassée. Sont aussi réunies dans ce volume, comme dans les
précédents, I’ensemble des articles, études, préfaces et recensions de livres publiés entre
1948-1951, ainsi que les célebres brochures dans lesquelles le Cardinal avait abordé
a I’époque la définition solennelle de I’Assomption de la Vierge, les deux aventures
du communisme et du christianisme, le sens des images et la naissance de la foi, ainsi
que son petit catéchisme sur les origines du monde. L’ouvrage se termine par un index
complet des noms cités.

— Le second volume est la retranscription d’une retraite que Charles Journet a donnée
en 1961, a la veille du Concile cuménique Vatican II. Avec "autorité théologique et
le talent pédagogique qui lui étaient propres, il tente de brosser devant ses auditeurs un
panorama de la destinée humaine aussi clair, traditionnel et sobre que possible, depuis
la création jusqu’a I"état définitif de I’amour béatifique qui transformera les ames dans
I'Eglise du ciel, en passant par I’itinéraire de l’Eglise dans le temps et la rédemption,
le sens de la mort et le purgatoire, la résurrection des corps et le jugement dernier. En
abordant la question délicate de I’enfer, que les Ecritures et Jésus évoquent par le terme
de ‘géhenne’, I’A. le définit selon un double point de vue, comme «la prise de conscience
définitive et totale de ce qu’est le péché mortel, par celui qui en est le porteur» et, surtout,
comme «le lieu de ’amour refusé» (p. 146 sq.), c'est-a-dire un scandale et un mystere
qui ne s’éclaireront que lorsque nous le verrons «avec les yeux de Dieu: cet immense
mystére de la création faite pour accueillir I'Amour, qui I’accueille en effet et par la crée
le ciel, mais qui le refuse aussi dans une partie d’elle-méme» (p. 157).

JEAN BOREL



	Bibliographie

