Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 62 (2012)

Heft: 1

Artikel: Religion rationnelle et religion révélée : l'interprétation pratico-morale de
la Trinité chez Kant (avec un apercu sur son dépassement chez Hegel
et Schelling)

Autor: Schussler, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 144 (2012), P. 47-72

RELIGION RATIONNELLE ET RELIGION REVELEE

L’interprétation pratico-morale de la Trinité chez Kant
(avec un apercu sur son dépassement chez Hegel et Schelling)

INGEBORG SCHUSSLER

Résumé

Kant distingue la religion rationnelle universelle des religions historiques
révélées et la considere comme leur noyau. Le représentant éminent en est la
religion chrétienne qui est la plus rationnelle. Elle doit en effet sa structure trini-
taire a la philosophie platonicienne développée par le néoplatonisme et le plato-
nisme chrétien. Dans la tradition antigue et médiévale, la foi chrétienne reléve de
la Ocwpia. A ['époque moderne, cette foi “théorique” semble une «foi d’église»
vide et dogmatique. Kant la révolutionne en la fondant sur la raison pratique
morale du sujet moderne certain de soi. Concevant le Dieu trinitaire par rapport
a ce qu'il est pour nous dans notre vie pratico-morale, il laisse ce qu'il est en soi
(sa nature), comme accessoire, a la religion révélée “théorique” — ouvrant par
la le divorce entre certitude et vérité de la religion. Hegel et Schelling congoivent
alors Dieu comme ['Absolu certain de soi et englobant qui se révéle «en soi»
dans ['histoire du monde et «pour soi» dans les religions révélées.

§ 1. Remarques préliminaires : religion rationnelle et
religion revelée selon Kant

Dans la «Préface» a la premiere édition (1793) de La religion a I'intérieur
des limites de la simple raison, Kant dit de maniére programmatique :

[...] une religion qui déclare sans scrupule la guerre a la raison sera a la longue
incapable de se maintenir contre elle.'

" «[...] eine Religion, die der Vernunft unbedenklich den Krieg erklirt, wird es auf die
Dauer nicht gegen sie aushalten». I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien
Vernunft, erste Auflage 1793 ; zweite vermehrte Auflage 1794. Nous citons le texte allemand
d’apres I’édition de la PreuBischen Akademie der Wissenschaften, vol. VI, p. 3-201, sous
le sigle Rel., AK VI en ajoutant le numéro de la page. E. Kant, La religion a I'intérieur
des limites de la simple raison, 1© éd. 1793, 2¢ éd. augmentée 1794, trad. A. Philonenko, in:
E.Kant, Euvres philosophiques, |11, Les derniers écrits, Paris, Gallimard, 1986, p. 9-242,
que nous citons sous le sigle OP 111 en ajoutant le numéro de la page. Nous renongons a
indiquer nos modifications de la traduction. Rel., AK VI, p. 10; OP 11, p. 23.



48 INGEBORG SCHUSSLER

Si la religion rejette la raison, elle ne pourra donc pas se maintenir. La
raison |’emportera et la religion disparaitra. Mais la raison n’est pas seulement
inévitable a la religion, elle est, selon Kant, le noyau de toute religion®. La
raison ¢€tant universelle, Kant distingue en effet la «religion rationnelle»
«universelle», d’une part, et les «religions révélées», «historiques» d’autre
part, soit les religions qui se fondent sur la révélation historique de Dieu par
certains faits (facta) qui peuvent étre soit des actes, par exemple des miracles,
soit des paroles et, avant tout, la parole de Dieu conservée dans les Saintes
Ecritures. Or ces religions révélées doivent contenir elles aussi la religion
rationnelle sans quoi elles ne seraient pas des «religions» véritables®. C’est en
effet le «systéme a priori de la religion», parfaitement rationnel, qui constitue
selon Kant la «religion proprement dite» (eigentliche Religion)®, de sorte que
toute religion, pour en étre une, doit bien comporter la religion rationnelle. Et
Kant d’alléguer encore un argument e contrario: si une personne prétendait
avoir une «religion» qui ne comporte pas la religion rationnelle, on aurait alors
soit «deux religions» (la religion révélée et la religion rationnelle a priori)
dans cette seule et méme personne (ce qui serait «absurde») soit un mélange
occasionnel de ces deux religions (qui a peine melangées «se sépareraient»
pourtant aussitot)’. Toute religion (révélée) comporte donc nécessairement
la religion rationnelle, de sorte qu’il est possible de la réduire a son noyau
rationnel.

La question est toutefois de savoir quelle est la raison qui constitue le noyau
de toute religion. Ce n’est pas, selon Kant, la raison théorique, mais la raison
pratique morale. Kant fonde donc la religion sur la raison pratico-morale,
soit sur la loi morale de la liberté, inhérente a celle-ci. Par la il accomplit
une révolution de ’essence de la religion qui était jusqu’ici primordialement
fondée sur la raison théorique. Mais la structure fondamentale de la religion —
et il s’agit ici en particulier de la religion chrétienne qui représente selon Kant
de fagon éminente la religion rationnelle ® — se maintient dans cette révolution.
Car cette structure releve déja originellement de la raison. Quelle est donc cette
structure fondamentale rationnelle ? D’ou provient-elle ? Le terme «raison»
I’indique.

> Kant compare le rapport entre la religion révélée et la religion rationnelle a
celui de deux «cercles concentriques», dont I’un (représentant la religion révélée)
constitue la «sphére plus large» et I’autre (représentant la religion rationnelle)
la «sphere plus étroite». Rel., AK VI, p. 12; OP 111, p. 25. Cf. aussi Rel., AK VI,
153-157; OP 111, p. 183-187.

3 Ibid.

Y Rel., AK, V1, 13; OP 111, p. 26.

5 Ibid.

¢ Kant le montre en distinguant le christianisme du judaisme et en relevant que
le premier est né du dernier a une époque ou la philosophie grecque avec ses notions
morales s’est déja répandue dans le peuple juif. Rel., AK V1, p. 127 sq; OP 111, p. 155 sq.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 49

§ 2. La structure fondamentale de la religion rationnelle et son origine
dans la philosophie platonicienne, le néoplatonisme
et le platonisme chrétien

Depuis Platon, la raison (vodg) est en effet la faculté susceptible d’accéder a
ce qui est au sens propre du terme, soit les idées suprasensibles, impérissables,
divines, et de les connaitre sur le mode de la Oswpia, littéralement : la «contem-
plation du divin»’. La structure fondamentale de la religion chrétienne reléve
donc originellement de cette raison «théorique» : elle est d’ordre platonisant.
Comme on sait, Platon distingue, d’une part, le monde des idées intelligibles
(xOoopog vontog) et, d’autre part, le monde des phénomenes sensibles (k6opoc
aicBnToc). Etant donné que les idées sont ce qui est a proprement parler (10
ov Ovtmg)®, la tiche est alors de rendre adéquat (6poiov), autant que possible,
le monde sensible au monde intelligible, tiche qui a pour «but final» (télog,
«Endzweck») 9 1’adéquation parfaite du monde sensible par rapport au monde
intelligible. A ce but s’oppose évidemment le sensible, de sorte qu’il faut le
combattre, I’éliminer ou, précisément, le rendre lui-méme intelligible (dans la
mesure ou cela est possible, comme le fait Platon par exemple par la uébeéic,
la «participation» du sensible aux idées intelligibles'?). A la suite de Platon, le
platonisme chrétien distingue le monde de I’ici-bas et le monde de 1’au-dela
en concevant (suite a Plotin et au néoplatonisme) les idées intelligibles comme
les pensées créatrices de I’esprit divin, comme le fait par exemple Augustin,
le représentant éminent du platonisme chrétien". La tiche est alors de rendre
le monde de I’ici-bas adéquat au monde de ’au-dela, soit d’établir la «cité de
Dieu» (civitas Dei) sur la terre '> — en quoi réside dés lors le but final. Mais a

" Beopia (Béav — opav) veut d’abord dire : 0pav, «contempler» la 8éa, " «aspect» que
présente la chose en question (comme le fait le Oswpdc, le «spectateur» au «théitre»). Le
mot Béa évoquant le mot Be6c, Oswpia veut alors également dire : «contempler Dieun.

¥ Phédre, 249 ¢ 4.

* Nous anticipons ici la traduction moderne kantienne de téAog par «Endzweck», «but
final». Dans son sens grec originel, Téhog veut dire «accomplissement», «achévement»
(I'idée qu’il soit de I’ordre d’un «but», finis, visé par un sujet, y est absente).

" Concernant la pédeéic, ses modalités et ses difficultés, ¢f PLaton, Parménide,
130 a-133 a. Cf aussi I’excellente interprétation de ces difficiles passages par K. H.
VOLKMANN-ScHLUCK : Plato. Der Anfang der Metaphysik, édité par 1. Bandau und
L. Strohmeyer, Wiirzburg, Kénigshausen und Neumann, 1999, p. 51-69.

"' «Sunt[...]ideae principales formae quae in divina intelligentia continentur.» Augus-
tinus, De diversis quaestionibus LXXXIIL, § 46,2 ; cf. § 46, finis. Cf. aussi C. BOYER, L idée
de la vérité dans la philosophie de Saint Augustin, Paris, Beauchesne, 1920, p.72-74.

" Augustin distingue la civitas terrena régie par 1’«amour de soi» (amor sui) et la
civitas celesta régie par I’«amour de Dieu» (amor Dei) (De civitate Dei, X1V, 28). Mais la
cité céleste n’appartient pas seulement & 1’au-dela. 11 faut déja I ¢tablir (autant que poss1ble)
dans I’ici-bas comme institution terrestre. Cette tache incombe surtout & I’ Eghse (et aussi
a PEtat). (CF A. ScHoPF, «Augustinusy, in: Klassiker der Philosophie I, Von den Vorso-
kratikern bis David Hume, édité par O. Héfte, Miinchen, C.H. Beck, en part. p. 172 sq.).



50 INGEBORG SCHUSSLER

ce but s’oppose de nouveau le sensible, qui est considéré désormais comme
le mal destructeur (kox6v)'?. Pour le combattre et le vaincre, il faut que Dieu
lui-méme descende sur la terre, qu’il se fasse homme tout en restant Dieu et
qu’il apparaisse donc comme son Fils dans le monde ici-bas. Par son apparition
dans le monde humain sensible ainsi que par 1’élévation des hommes au statut
d’enfants de Dieu grace a leur parenté avec le Fils de Dieu, la cité de Dieu est par
principe déja €tablie sur la terre. Elle ne s’acheéve pourtant que par le jugement
des hommes par Dieu en tant que Juge — role que peut assumer, selon Kant, soit
Dieu en tant que Fils (comme dans I’ Apocalypse) soit Dieu en tant qu’Esprit
— et qui requiert d’eux de rendre compte de la rectitude ou adéquation de leur
comportement par rapport aux regles divines, soit de se justifier devant Dieu
qui, selon son jugement, admet alors les bons dans sa cité et renvoie, voire
condamne les mauvais. Le platonisme chrétien développe donc la pensée de
la Trinité . Celle-ci fut fixée comme dogme de I’église chrétienne par les
Conciles oecuméniques de Nicée (325 et 381), tout comme elle servit alors de
base pour formuler le Credo de I’église chrétienne, le «Credo de Nicée», sur
lequel reposent les Credo ultérieurs jusqu’a la réforme luthérienne et I’insti-
tution de 1’église protestante (qui fait figurer I’«ancien Credo de Nicée» parmi
ses trois Credo jusqu’a aujourd’hut).

C’est donc cette structure fondamentale qui est constitutive de la religion
rationnelle. Provenant originellement de Platon, développée par le platonisme
chrétien et aboutissant au concept de la Trinité, elle constitue aussi la structure
fondamentale de la «religion rationnelle» chez Kant. De telle maniere pourtant
que Kant la «révolutionne», c’est-a-dire la transforme profondément, en
la rapportant a la certitude de soi du sujet moderne, soit a sa raison pratico-
morale pour la fonder dans celle-ci. Cette refondation moderne s’est imposée
a une époque ou la religion rationnelle traditionnelle — de 1’ordre de la
Bewpia — Etait expérimentée comme purement “théorique”, comme exempte
de vérité proprement dite, comme vide et formelle, ou encore comme simple
«foi d’église», doctrinale et sans noyau rationnel compréhensible, redevable
seulement a une tradition historique qui se contente de se réclamer des simples
faits de la «révélation».

Ce changement se manifeste de multiples maniéres et ainsi également (et
surtout) par la fagon dont la religion se rapporte a ses symboles, — toute religion
nécessitant, selon Kant, des symboles pour procurer aux hommes dont la raison
est finie un soutien sensible '®. Mais la question est de savoir si on expérimente

311 s’agit d’une reprise de Plotin selon qui la matiere (HAn) (dont participent les
corps sensibles) est le kukdv au sens du mal destructeur. Ilepi Tod tiva koi n6bev i
kaxd ; De ['essence et de |'origine du mal, Enn. 1, 8; en part. cap. 3, 35-40 et cap. 4, | sq.

4 Rel., AK V1, 141, note; OP 111, p. 171, note. Cf. aussi notre page 64.

'S Un résultat représentatif en est le De trinitate d’ Augustin, rédigé de 400-416.

'6 Un symbole est, selon Kant, un objet sensible qui représente le suprasensible
non pas kat’ aififelav, mais kat’ avaroyiav. Critique de la faculté de juger, § 59, AK,
V, p. 351-353; OP 11, p. 1141-1144. Kant reprend cette définition dans la Religion, en



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 51

le sens qu’expriment ces symboles. Sinon, on les prend dans un sens purement
dogmatique. Leur sens se soustrait; ils ne présentent que des mysteéres qu’on
ne comprend pas. C’est ce qui arrive selon Kant aux anciens symboles de la
foi chrétienne qui nous sont parvenus par la tradition, dans la mesure ol on ne
cesse de s’y rapporter sur le mode de la pure Bewpia.

Pour illustrer ces propos, nous choisissons le symbole de la Trinité dans
lequel, selon Kant, toute la religion chrétienne se concentre'!”. Nous nous
référons a la Remarque générale de la Troisieme Partie de La religion a I'inté-
rieur des limites de la simple raison, destinée a la critique des mystéres et avant
tout celle de la Trinité, le «grand mystere» '* de la religion chrétienne. Mystére
pour la religion chrétienne traditionnelle primordialement théorique, la Trinité
s’averera ne pas en €tre un pour cette méme religion chrétienne fondée sur la
raison pratico-morale, mais en recevra son sens rationnel compréhensible.

§ 3. L’interprétation pratico-morale de la Trinité chez Kant

Kant commence par considérer ce qu’il en est des mystéres comme tels.
Selon la définition générale, un mystere, Geheimnis, est quelque chose qui
est «caché» (verborgen)' pour notre raison (tout en apparaissant a celle-ci
comme ce qui est caché). De tels mystéres, Geheimnisse, sont de trois sortes:
1) Geheimnisse der Natur, des “secrets” de la nature, arcana, 2) Geheimhal-
tungen der Politik, des choses «tenues secrétes» en politiques, secreta, et 3)
Geheimnisse der Religion, des «saints mysteres» de la religion, mysteria, qui
sont les mysteres proprement dits. Or, dans toute religion rationnelle, c’est
Dieu comme Souverain moral du monde qui est un tel «saint mystere» et
méme le «saint mystére» supréme, le plus caché pour nous: il est — comme
dira Kant® — I’«abime d’un mystére» (4bgrund eines Geheimnisses), au moins
pour autant qu’il est I’objet de notre raison théorético-spéculative. Toutefois,
c’est précisément dans la mesure ou I’homme fait I’expérience de ce Dieu-la
qu’il s’engage dans la religion.

La question est donc de savoir comment I’homme en vient a faire I’expé-
rience de Dieu. Kant dit:

considérant le procédé (de la Bible par exemple) de représenter de manicre sensible
(«humaine») les qualités suprasensibles de Dieu comme procédé symbolique. Rel., AK
V, p. 65, note ; OP 111, p. 81, note.

"7 «[La Trinité est ce] symbole de la foi [qui] exprime [...] toute la religion pure
morale /i.e. la religion chrétienne]». Rel., AK VI, p. 141 ; OP 111, p. 173.

" Rel.,AK V1, p. 145; OP 111, p. 177. La Trinité est «le grand mystére» au sens aussi
bien de comprendre en elle trois mystéres différents (Pére, Fils et Esprit) que de posséder
une importance primordiale pour la religion chrétienne.

" Rel., AK VI, p. 139, note; OP 1II, p. 169, note. Nous suivons le texte de la
Remarque générale de sorte que nos références sont a chaque fois également valables
pour le passage qui suit.

* Cf. infra.



52 INGEBORG SCHUSSLER

Nous devrons [...] faire [...] des recherches dans [notre propre] intérieur, dans
le subjectif qu’est notre disposition morale, afin de voir s’il se trouve en nous
semblables [saints mysteres]. [...] [La] liberté [qui est] une propriété se manifestant
a ’homme [du fait] de la déterminabilité¢ de son arbitre par la loi morale [...], est
ce qui seul nous mene a des saints mysteres, [et ce] lorsqu’elle est mise en rapport
avec |’ultime objet de la raison pratique, la réalisation de I’ldée du but final moral. ?'

C’est donc la conscience de notre /iberté morale, mise en rapport avec le
but final, qui nous mene finalement a Dieu comme saint mystéere. Comme Kant
I’a montré a plusieurs reprises?, la loi morale, «in-conditionnelle», ne nous
ordonne pas seulement de nous la donner par un acte — in-conditionné lui aussi,
soit libre — de notre volonté comme loi de notre vouloir et agir. Elle ne nous
ordonne, autrement dit, pas seulement d’accomplir I’acte de la liberté en tant
qu’autodétermination morale de notre volonté. Mais vu que nous, les hommes,
nous sommes toujours aussi orientés sur le but de nos actions, soit sur I’ «effer»
(Wirkung) qui en résulte”, elle nous assigne également de réaliser un certain
but final (Endzweck) : le «bien supréme dans ce monde» (das hdchste Gut in
dieser Welt), soit le «bonheur» (Gliickseligkeit) (la satisfaction maximale de
nos besoins comme é&tres sensibles) «sous la condition d’en étre [moralement]
digne» (unter der Bedingung der [moralischen] Wiirdigkeit)*, autrement dit,
la prospérité sous la condition de la liberté morale. Pensé a son échelle supréme
(comme das Weltheste) et donc dans toute son étendue, ce bien supréme consiste
finalement, selon Kant, en ce que I’humanité entiere forme une communauté
éthico-morale libre sous des lois morales’, tout en jouissant de la prospérité
universelle. Notons que ce but final, défini ainsi, n’est manifestement rien
d’autre qu’une réinterprétation du but final du platonisme chrétien: la «cité de
Dieu» sur la terre, I’adéquation parfaite du sensible a I’intelligible, apparaissant
maintenant sous sa forme moderne, 1’adéquation parfaite du monde sensible
humain aux lois pratico-morales de la liberté du sujet*.

21

«Wir werden in dem Innern, dem Subjektiven unserer moralischen Anlage, [...]
nachsuchen miissen, ob sich dergleichen [heilige Geheimnisse] in uns finden. [...] [Die]
Freiheit, eine Eigenschaft, die dem Menschen aus der Bestimmbarkeit seiner Willkiir
durch das Sittengesetz kund wird, [...] ist [...] allein dasjenige, was, wenn sie auf
das letzte Objekt der praktischen Vernunft, die Realisierung der Idee des moralischen
Endzwecks, angewandt wird, uns unvermeidlich auf heilige Geheimnisse fiihrt.», Rel.,
AK VI, p. 138; OP 111, p. 169.

22 Par exemple, Critique de la faculté de juger, § 87 «De la preuve morale de I’exis-
tence de Dieun, AK' V, 447 sq. ; OP 11, 1253 sq. Cf. notre interprétation dans notre article
intitulé «Ethique et théologie dans la Critique de la faculté de juger de Kant», RThPh,
118 (1986), p. 337-372.

3 Rel., AK V1,4 5q.; OP 111, 16 sq.

X Critique de la faculté de juger, AK, V1, p. 450; OP 11, p. 1256 sq.

¥ Concernant la constitution de cette «communauté éthique» (ethisches gemeines
Wesen ou ethisches Gemeinwesen), cf. Rel., AK, V1, p. 97 sq.; OP 11, p. 118 sgq.

% Kant nomme d’ailleurs cette communauté éthico-morale — pour autant qu’elle se
présente, conformément a la perspective de la religion, en tant que communauté sous
Dieu comme Législateur moral supréme — le «régne de Dieu sur terre» (Reich Gottes



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 53

Mais suppos€ que I’homme ait bien intégré la loi morale dans I’«intention
intime de son esprit» (Gesinnung), supposé donc qu’il ait constamment sous
ses yeux I’Idée du but final, voire qu’il cherche a réaliser celui-ci par I’effort
de toute sa volonté et toutes ses forces physiques, il n’en demeure pas moins
que son agir n’est jamais entierement «en son pouvoir» (in seiner Gewalt)*
— serait-ce parce que la volonté humaine est faible (ne pouvant rendre 1’effort
requis jusqu’au bout) ou que des événements ou circonstances non maitrisables
rendent son agir inefficace. Qu’en résulte-il ?

Comme I’homme ne peut [...] pas réaliser uniquement par lui-méme [’Idée du bien
supréme [...] (non seulement par rapport au bonheur qui en fait partie, mais aussi par
rapport a I’association des hommes pour la fin tout entiére, qui y est nécessaire), et
que cependant il trouve en lui-méme le devoir d’agir en vue de celle-ci, il se trouve
attiré par la foi en une coopération (Mitwirkung) ou disposition (Veranstaltung) d’un
Souverain moral du monde, par quoi seul cette fin devient possible [...].%

Ayant intégré la loi morale de la liberté dans 1’intimité de son intention
morale (moralische Gesinnung) et cherchant alors a réaliser dans le monde le
but final (la liberté morale de tous associée a la prospérité universelle), sans
pour autant y parvenir, I’lhomme se trouve donc finalement conduit a la foi
en un «Souverain moral du monde», soit un Dieu qui — gouvernant le monde
d’apres des lois morales — lui préte secours pour atteindre ce but. Mais c¢’est
précisément par la que «s’ouvre devant lui ’abime d’'un mystére» (erdffnet sich
vor ihm der Abgrund eines Geheimnisses). Cherchant a savoir davantage de
ce Dieu et s’engageant dans des spéculations sur lui, I’homme se voit en effet
incapable de connaitre si — somme toute — (0b iiberhaupt) il peut lui attribuer
quelque action et encore moins laguelle elle peut étre en I’occurrence, alors
qu’il sait trés bien, par sa propre conscience du devoir, ce que (was) il doit
faire a chaque fois lui-méme pour étre digne de la coopération divine. Mais
il ne sait pas plus. Ainsi I’lhomme se trouve-t-il donc inévitablement conduit,
par son intime intention morale, vers la foi en Dieu comme «saint mystere» et
par 1a précisément a la refigion®, — si tant est que la religion réside (selon sa

auf Erden), Rel., AK V1, p. 93 sq.; OP 111, p. 112 sq. 11 la nomme aussi «I’Eglise» et plus
précisément <<I’Eglise invisible», dans la mesure ou elle est d’abord de I’ordre d’une
pure et simple idée qui sert de modele originaire (Urbild) pour réaliser «I’église visible»
censée correspondre a ce modele, Rel., AK VI, p. 100 sq.; OP 111, p. 122. Cf. aussi Rel.,
AK VI, p. 131 5g.; OP 111, p. 161 et AK VI, p. 134; OP 111, p. 164.

7 Rel., AK V1, p.5; 0P 111, p. 17.

* «Daer [...] allein von sich aus [...] die Idee des hochsten Gutes (nicht allein von
Seiten der dazu gehorigen Gliickseligkeit, sondern auch der notwendigen Vereinigung
der Menschen zu dem ganzen Zweck) nicht selbst realisieren kann, gleichwohl aber
darauf hinzuwirken die Pflicht in sich antrifft, so findet er sich zum Glauben an die
Mitwirkung oder Veranstaltung eines moralischen Weltherrschers hingezogen, wodurch
dieser Zweck allein moglich ist [...].» Rel., AK VI, p. 138 sq.; OP 111, p. 170.

¥ Concernant cette genése de la religion, ¢f. aussi Rel., AK V1, p. 5; OP I, p. 17.



54 INGEBORG SCHUSSLER

présente genese) dans la «moralité» (ou la «view, Lebenswandel) accomplie
«sous Dieu» comme «Souverain moral du monde» *.

Toutefois, «connaitre» (erkennen) Dieu comme Souverain moral n’incombe
pas (remarque Kant de fagon critique) a 1a spéculation «théorique» ou la Bewpia
(pour laquelle il est en fait un mystére insondable); c’est bien plutot une
«tache pour notre raison pratique»*'. Car ce dont il «va pour nous» ([woran|
uns liegt), n’est en effet pas de connaitre ce que Dieu est «en lui-méme» ou
en sa «nature», mais «ce qu’il est pour nous en tant qu’étres moraux» — bien
qu’il soit alors inévitable (concede Kant) de prendre aussi en considération les
propriétés de sa nature, mais seulement dans la mesure ou elles lui sont indis-
pensables pour pouvoir exécuter le but final en son entiereté (comme 1’«in-
variabilité», la «toute-puissance», I’«omniscience», etc.). Ainsi la «véritable
foi religieuse» (wahre Religionsglaube), essentiellement rationnelle et fondée
désormais dans la raison pratico-morale, sera-t-elle la foi en Dieu en tant qu’il
est primordialement un Dieu moral. Sa «nature» n’est pourtant pas simplement
¢liminée. Elle est destituée de son rang primordial et devient «secondaire».
Demeurant le mysteére insondable pour la raison théorique, elle constitue deés
lors une sorte d’arriere-plan ou fond (Hintergrund) pour la conception ration-
nelle pratico-morale de Dieu, en fournissant en méme temps les propriétés qui
sont indispensables a celui-ci en tant que Souverain moral du monde.

Comme dans la tradition du platonisme chrétien, Dieu se présente alors
¢galement sous la forme de la Trinité, mais réinterprétée dans le sens pratico-
moral. 1l se présente — et Kant d’accomplir ici un premier parcours de la Trinité
destin¢ a distinguer le Dieu moral de I’ancien Dieu de la Oswpic —

1) non pas tant comme «Créateur tout-puissant du ciel et de la terre»,
mais avant tout comme «saint Législateur», soit comme Législateur des lois
morales, «saintes», i.e. inviolables — par quoi la définition de la religion se
trouve d’ailleurs précisée comme «la moralité» (ou la vie) de I’homme «sous
Dieu comme Législateur moraly»**

2) non pas tant comme «Conservateur» (Erhalter)” qui maintient le
monde dans I’existence, mais avant tout comme celui qui «maintient» (erhdilt)
le genre humain dans 1’adéquation avec les lois morales, qui le gouverne par
sa «bonté» (Giite) (en le rendant moralement valable) et qui «subvient» a son
manque moral (versorgt es moralisch)

3) non pas tant comme Juge du monde, mais comme Juge des hommes,
qui juge ceux-ci d’apres ses lois morales, «saintesy, i.e. inviolables et inchan-
geables, de sorte que son jugement est «juste» (gerecht).

3 Concernant cette définition de la religion, cf. Rel., AK V1, p. 6; OP 111, p. 18 sq.
et Rel., AK V1, p. 103 sq.; OP 111, p. 126.

3 Rel., AK V1, p. 139; OP 111, p. 170.

2 Rel, AK VI, p. 110; OP 111, p. 133 et Rel., AK V1, p. 153; OP 11, p. 183.

3 Rel., AK VI, p. 139 sq.; OP 111, p. 170 sg4.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 55

Dieu apparait donc bien comme Trinité d’ordre pratico-moral: 1) comme
Législateur moral supréme du genre humain, 2) comme Conservateur qui le
maintient dans la moralité et 3) comme Juge qui est juste.

Cette foi religieuse ne comporte, affirme Kant, «a proprement parler aucun
mystere» : elle ne fait qu’exprimer «le rapport moral de Dieu envers le genre
humain». Loin d’en comporter un, elle «s’offre» au contraire spontanément a
la raison humaine comme telle (sans donc avoir besoin de se réclamer d’une
révélation historique des «saints mysteres»). Elle comporte en effet le concept
(parfaitement rationnel) d’un peuple existant en tant que «communauté»
(gemeines Wesen, Gemeinwesen) sous un triple pouvoir: législatif, exécutif
et judiciaire. A cette différence prés que, dans la communauté éthico-morale,
ces trois pouvoirs se trouvent réunis dans un seul et méme Souverain, alors
que dans une communauté juridico-civile (un «Etat»), il faut qu’ils soient
séparés et assumeés par trois sujets différents (en raison de la nature humaine
finie sollicitée par les inclinations sensibles). En ce sens Dieu n’est donc pas
un mystere. Il s’impose bien plutdt a toute religion rationnelle pratico-morale,
universellement, raison pour laquelle on trouverait — selon 1’avis de Kant — une
triple Divinité morale dans la religion de «presque» tous les peuples qui se sont
élevés a une certaine culture morale**.

Mais bien que la religion rationnelle pratico-morale soit en elle-méme
universelle, c’est pourtant (releve Kant) la religion chrétienne — et elle
«seule» — qui I’a «établie pour la premiére fois publiquement» (zuerst dffentlich
aufgestellt) sous la forme de la «doctrine de la foi chrétienne» pour la «faire
publiquement connaitre» (bekanntmachen) chez tous les hommes®. Et Kant
de citer moult énoncés du Nouveau Testament attestant que celui-ci enseigne
en effet un rapport a Dieu essentiellement interne moral™, en terminant sa
documentation par cet énoncé essentiel :

«Le régne de Dieu ne viendra pas sous une forme visible. On ne dira pas non plus:
Regarde il est ici ou la. Car voyez : le Royaume de Dieu est au-dedans de vous» (Lc.
17.21-22).%7

* Kant mentionne ici la religion des Persans, des hindous, des Egyptiens, des Goths
et des Juifs, en précisant chaque fois quelles sont les trois Divinités. Rel., AK V1, p. 141
g, note **; OP 11, p. 171 sq, note **.

* Rel., AK VI 141; OP 111, p. 171. Notons que Kant parle ici seulement de bekannt-
machen, terme qu’il semble avoir choisi pour maintenir la dimension pratico-morale
de la religion. Bekanntmachen veut en effet dire: «faire publiquement connaitre», et
nullement : «permettre de connaitre objectivement (erkennen)» quelque chose par des
démonstrations objectives, soit de maniére théorique.

% Cf. Rel., «Drittes Stiick, 2. Abteilung», «Troisiéme partie, 2¢ section», AK VI,
p.124-136; OP 11, p. 151-166.

7 «Das Reich Gottes kommt nicht in sichtbarer Gestalt. Man wird auch nicht sagen :
siche hier oder da ist es. Denn sehet, das Reich Gottes ist inwendig in euch.» (Lukas
17.21-22). Ibid. Kant semble citer par cceur de sorte que la citation n’est pas enticrement
conforme a la traduction de Martin Luther. Au lieu de «nicht in sichtbarer Gestalt»,
«[non] pas sous une forme visible», on y lit: «nicht mit dusseren Gebérden», «[non] pas
sous la forme de gestes extérieurs». Rel., AK V1, p. 156; OP 111, p. 166.



56 INGEBORG SCHUSSLER

La doctrine chrétienne ou le christianisme a donc développé et clairement
articulé la religion pratico-morale qui était certes déja présente dans la raison
des hommes, mais seulement de maniére rudimentaire, confuse et obscure.
L’ont ainsi développée, selon Kant, en premier lieu son «fondateur» (Stifter) et
premier enseignant, Jésus de Nazareth, et a sa suite ses successeurs (disciples,
apotres, évangélistes...), et ce d’abord oralement et ensuite aussi en la fixant
par ’écriture pour la conserver pour les générations futures. (En ce sens, la
«foi statutaire de I’église» [der statutarische Kirchenglaube] est d’ailleurs,
selon Kant, bien justifiée). Pour attester I’authenticité de cette Ecriture, soit du
Nouveau Testament — rédigé environ un si¢cle apres 1’apparition historique de
Jésus de Nazareth*® — ils 1’auraient fait passer comme une parole révélée par
Dieu lui-méme**. Révélation qui est certes, selon Kant, un «miracle» (Wunder)
pour la raison théorético-objective (et méme le miracle de tous les miracles
puisque cette parole est le récit des autres), sans €tre pour autant absolument
impossible d’un point de vue spéculatif * (la raison humaine n’étant qu’un
mode fini de la raison divine qui peut donc bien s’étendre jusque dans elle)—
bien qu’étant alors un «mystére» pour la raison spéculative. 1l s’agirait la
d’ailleurs, ajoute Kant, d’un procédé ou d’une «méthode» dont toutes les
religions se serviraient pour authentifier leurs Saintes Ecritures.

Avant d’avoir été établie comme doctrine publique, la religion pratico-
morale était (nous I’avons dit) déja germinalement présente dans la raison
des hommes, voire en gestation chez les peuples qui avaient atteint un certain
niveau moral, bien que seulement de maniere confuse et obscure. S’ils conce-
vaient donc déja le but final moral, soit la communauté éthico-morale du genre
humain sous un Souverain divin trinitaire (législateur, exécuteur et juge), ils
ne savaient pas pour autant distinguer clairement les trois qualités de celui-ci,
mais avaient tendance a les confondre. La conséquence en était qu’ils repré-
sentaient Dieu de maniere anthropomorphique en tant que Souverain supréme
arbitraire (comme une sorte de despote). Si Dieu était pour la pure Bewpia
un mystere obscur, la religion rationnelle pratico-morale, présente d’abord
seulement de maniere rudimentaire, le falsifiait par ses représentations anthro-
pomorphiques*' — tendances qui vont d’ailleurs de pair. Mais cette «mystifi-
cation» falsifiante de Dieu était néanmoins, reléve Kant, la «faute» (Schuld)
des hommes eux-mémes. Ils en étaient eux-mémes «coupables» (schuld), faute
de développer pleinement en eux-mémes la foi rationnelle pratico-morale.
Ainsi, la doctrine de la foi chrétienne, qui a établi pour la premiere fois publi-
quement (zuerst Offentlich aufgestellt) cette foi pour la «faire publiquement
connaitre » (bekanntmachen) universellement chez tous les hommes, €tait bien
pour eux une «révélation» (Offenbarung) de ce qui était jusqu’ici pour eux un
«mystere» : I’essence de Dieu.

¥ Rel., AK V1, p. 130; OP 111, p. 159.

¥ Rel., AK V1, p. 112; OP 111, p. 136 sq.

Y Rel., AK V1, p. 155; OP 111, p. 185. Cf. aussi Rel., AK V1, p. 132; OP 111, p. 161.
H Rel, AK VL, p. 141; OP 111, p. 171.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 57

[...] puisque cette foi [pratico-morale], qui avait, dans I’intérét d’une religion en
général, purifié le rapport moral des hommes envers 1'étre supréme des anthropo-
morphismes si nuisibles et I’avait conformé a la vraie éthique d’un peuple de Dieu,
a été publiquement établie [et présentée] pour la premiére fois au monde en une
doctrine de la foi (la doctrine chrétienne) et en celle-ci seulement, on peut bien en
appeler la promulgation publique (Bekanntmachung) une révélation de ce qui par
leur propre faute avait ét¢ pour les hommes jusque-la un mystére.

Notons que Kant «usurpe» ici en quelque sorte le concept de «révélation»
en lui conférant un sens qui est ’exact contraire de son sens habituel. La
«révélation» n’est pas — comme dans la doctrine traditionnelle de la foi
chrétienne (imprégnée par la Oewpia du platonisme) — la révélation historique
(«thé-orique») de Dieu comme mystere par des facta miraculeux, seraient-ils
des actes ou des paroles (les Saintes Ecritures), ol le mystére demeure mystére.
Elle est au contraire une «ré-vélation» rationnelle (pratico-morale) de Dieu
comme Dieu moral, qui éclaircit son essence en la portant a la clarté de la foi
religieuse pratico-morale fondée dans notre raison pratique. Investissant ainsi
le concept de «révélation» d’un sens rationnel, Kant I’applique alors également
a Dieu lui-méme. Loin de se «révéler» a nous seulement par une «révélation
historique» (incompréhensible pour notre raison), il se révéle a nous également,
et méme tout d’abord, par une «ré-vélation» rationnelle. Cette révélation
rationnelle (qui se fait a proprement parler par le truchement de la loi morale
inhérente a notre propre raison) est représentée par la religion comme émanant
de Dieu en tant que Législateur supréme moral®. Elle a lieu a priori dans

2 «Weil [ ] dieser [praktisch-moralische] Glaube, der das moralische Verhiltnis der
Menschen zum hichsten Wesen, zum Behuf einer Religion tiberhaupt, von schidlichen
Anthropomorphismen gereinigt und der echten Sittlichkeit eines Volks Gottes
angemessen hat, in einer (der christlichen) Glaubenslehre zuerst und in derselben allein
der Welt offentlich aufgestellt worden: so kann man die Bekanntmachung desselben
wohl die Offenbarung desjenigen nennen, was fiir Menschen durch ihre eigene Schuld
bis dahin Geheimnis war.» /bid.. On entend ici évidemment I’écho de la définition des
«Lumiéres» (Aufklirung) par Kant: «Aufkldrung ist der Ausgang des Menschen aus
seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit». «Les Lumiéres se définissent comme la sortie
de I’homme de I'état de minorité ou il se tient par sa propre faute.» Dans Beantwortung
der Frage: Was ist Aufkldrung ? (1783) Réponse a la question: Qu’est-ce que les
lumiéres ?, trad. H. Wismann AK VIII, p. 35; OP 11, p. 210 (trad. mod.). De méme que
les «Lumiéres» font sortir les hommes de ’état de minorité en tant qu’étres rationnels,
état de minorité qui reléve de leur propre faute, de méme la doctrine chrétienne les fait
sortir de I’état rudimentaire de la religion rationnelle pratico-morale, état rudimentaire
qui reléve lui aussi de leur propre faute.

“ Kant n’explique pas, a proprement parler, cette «ré-vélation» rationnelle de
Dieu, mais il en parle simplement. Cf par exemple les énoncés suivants: «[die] reine
V_emunftreligion [ist] eine an alle Menschen bestindig geschehene gottliche (obzwar
nicht empirische) Offenbarung». «[la] pure religion de la raison [est la] révélation divine
(mais non empirique) s’effectuant de maniére constante en tous les hommes». Rel., AK
Vi p. 122;0P111, p. 149. «Gott [hat uns] durchs moralische Gesetz in uns seinen Willen
Offenban, [daB wir aus unserer Freiheit handeln sollen].» «Dieu [nous a révél¢], par la
loi morale en nous, sa volonté [que nous devons agir par notre liberté].» Rel., 4K VI,



58 INGEBORG SCHUSSLER

I’intimité de la conscience de tout homme et alors le plus souvent seulement
de maniere rudimentaire. Elle précede donc [’explicitation de son contenu par
une doctrine publique, comme celle du christianisme, qui peut alors en fait étre
vécue par les hommes comme une véritable “ré-vélation” libératrice.

Dieu est en effet “ré-vélé” par la «doctrine chrétienne» — et nous en venons
au deuxieme parcours de la Trinité destin€ a distinguer le Dieu moral du Dieu
arbitraire (du despote) des représentations obscures anthropomorphiques —
comme €tant
1) un Législateur supréme qui n’est ni despotique ni indulgent, donnant des

lois arbritraires et incompréhensibles pour nous, mais qui donne des lois

morales, «saintesy, inviolables et invariables, bien connues par nous;

2) un Exécuteur qui n’est pas disposé¢ par une «bienveillance inconditionnelle»
(unbedingtes Wohlwollen) a 1’égard de ses créatures, mais qui soumet la
bonté, qu’il exerce par rapport aux hommes, au «contentement» (Wohlge-
fallen)* qu’il éprouve a I’égard de leur «qualité morale», contentement
qui est alors pour lui la condition indispensable a «compléter» lui-méme
leur impuissance a «satisfaire» (Gentige tun), c’est-a-dire a suffire, par
eux-mémes seulement, a I’exigence de la loi morale;

3) un Juge qui n’exerce sa justice ni sous la forme d’une bonté influengable
par des gestes de demande de pardon (abbittliche Giite) ni, et encore moins,
sous la forme d’une «sainteté» absolument sévére (devant laquelle aucun
homme ne serait justifi¢), mais qui I’exerce sous la forme de la restriction
de sa bonté par la condition que les hommes s ‘accordent a la loi morale ou,
«au moinsy», «pourraient» s’y accorder compte tenu de leur état d’esprit,
soit leur intention morale (moralische Gesinnung) qui les dispose a s’y
accorder aussi au plan effectif de leur vouloir et agir. Intention morale qui
est déja «méritoire» chez les hommes, qui, en tant qu’«enfants d’hommes»
(Menschenkinder), sont tous radicalement corrompus depuis Adam*®.

p. 144; OP 111, p. 176. Cette révélation pratico-morale de Dieu se fait d’ailleurs, selon
Kant, non seulement par notre «raison», mais aussi par I’«Ecriture» (Schrift), au moins
pour autant qu’elle est d’ordre pratico-moral, ibid. Cf aussi Rel., AK VI, p. 143 sq.;
OP 111, p. 175 sq. Kant n’exclut d’ailleurs pas que cette «ré-vélation» de Dieu puisse
embrasser aussi les faits historiques rapportés par la Sainte Ecriture, compte tenu du
fait que «dans son contenu pratique, elle ne renferme que des choses divines» («enthilt
ihrem praktischen Inhalt nach lauter Gottliches»), Rel., AK VI, p. 132; OP 111, p. 161.

# On traduit habituellement Wohlgefallen par «satisfaction». Mais ce mot provient
du mot latin satisfactio que Kant traduit par Genugtuung: «faire assez» (satis facere,
genug tun) pour suffire pleinement a I’exigence de la loi morale. Pour éviter la confusion
entre Wohlgefallen et Genugtuung (due & leur traduction commune par «satisfaction»),
nous prétférons rendre Wohlgefallen (terme a vrai dire intraduisible) par «contentement»,
et Genugtuung (satisfactio) par «satisfaction».

B Rel., AK V1, p. 141 sq.; OP 111, p. 172. Kant anticipe ici ce qu’il ne montre
qu’a la fin de son interprétation de la Trinité: Dieu juge les hommes tout d’abord en
tant que Fils (qui, par sa honté, cherche a les maintenir dans I’adéquation avec la loi
morale), cherchant donc a les admettre, autant que possible, comme citoyens dans sa



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 59

La doctrine de la foi chrétienne a donc clairement établi la différence de ces
trois qualités du Dieu moral (législateur, exécuteur, juge) en distinguant ainsi
celui-ci du Dieu despotique d’une foi rationnelle peu développée, tributaire
des repésentations obscures anthropomorphiques. Elle a exprimé et fixé la
différence de ces trois qualités en donnant a Dieu trois noms différents tout en
les rassemblant dans un nom unigue: «Trinité». Elle a ainsi établi le symbole
fondamental de la foi chrétienne qui «exprime toute la religion pure morale»
(driickt die ganze reine moralische Religion aus)*°. Sans lui, elle risque en effet
de confondre les trois qualités de Dieu et de «dégénérer [de nouveau] en une
croyance servile anthropomorphique». De tels symboles religieux s’averent
donc en fait indispensables pour la religion puisque la raison finie humaine a
besoin d’un soutien sensible.

Mais si on prenait le symbole de la Trinit¢é comme représentation de la
nature (théorético-objective) de Dieu (et non de son Idée pratico-morale), on
transformerait de nouveau I’étre divin suprasensible en un mystére, incom-
préhensible pour notre raison finie. On rabaisserait le symbole de la Trinité
— symbole éminent de la religion rationnelle fondée sur la /iberté morale de
I’homme — & un «symbole anthropomorphique d'une foi d’Eglise» (anthro-
pomorphistisches Symbol eines Kirchenglaubens), doxique et incompréhen-
sible pour notre raison et qui, considéré comme relevant d’une «révélation»
et contemplé dans une vénération aveugle, n’«apporterait rien a la formation
pratico-morale» de I’homme.

Il s’avére de nouveau que la seule et méme chose, soit 1’éfre originaire
divin, peut bien étre, aussi bien un mystére voilé et obscur qu’un objet “re-véle”
et clair, certes sous des rapports différents. Mystére pour la foi chrétienne
«théoriquen, redevable d’une maniére ou d’une autre a I’ancienne Bewpia
platonisante, le Dieu trinitaire est un objet “ré-vélé” pour la foi chrétienne
moderne pratico-morale. Kant n’abolit donc pas le mystere de la Divinité.
le renvoie dans les limites d’une foi religieuse primordialement théorigue. La
foi religieuse primordialement pratico-morale en revanche est bien capable de
“ré-véler” le mystére, tout en le laissant subsister comme fond de sa révélation.

Pour mettre au jour la portée et la limite de la force révélatrice de la foi
religieuse pratico-morale, Kant I’examinera en considérant les trois «mystéres»
qui se dégagent de la Trinité — par quoi nous venons au troisieme parcours de
celle-ci:

1) Le mystére de la vocation :

Si Dieu est bien le Législateur supréme moral, le rapport entre lui et nous-

mémes ne peut plus étre primordialement celui de la «création», comme le

représente la raison théorique d’aprés ’analogie avec la création des choses
delanature. Ce rapport ne peut étre que celui de la «nécessitation» (Notigung)

cité_ morale. Il ne les juge qu’en ultime instance en tant qu’ Esprit (soit comme Juge qui
est juste) pronongant la sentence : «coupable» et en les renvoyant, voire les condamnant
cternellement. Cf. notre page 64.

“ Rel., AK V1, p. 141 sq; OP 111, p. 173 sq.



60

2)

INGEBORG SCHUSSLER

ou «vocation» (Berufung) que Dieu nous adresse par sa loi morale et par
laquelle il nous «invite» a devenir, en tant qu’étres moralement libres, des
citoyens de sa cit¢ morale. Incompatible avec la création (impliquant la
dépendance de I’étre créé, en tant qu’ettet, de la cause créatrice), la liberté
ou /‘auto-détermination morale de ’homme par la loi morale ne permet en
effet que le rapport de la vocation entre Dieu et [’ homme. Or cette vocation
est précisément un «mystere impénétrable» pour la spéculation théorique,
alors qu’elle est «absolument claire» du point de vue de la foi religieuse
pratico-morale (i.e. celui de Dieu comme Législateur supréme moral).

Le mystere de la satisfaction :

Dieu a beau (dira-t-on) I'inviter par sa vocation a devenir citoyen de
sa cit¢ morale, ’homme est loin de correspondre a cette vocation et de
s’accorder «spontanément» a la loi morale. «Comme nous le connaissons»,
il est au contraire radicalement «corrompu» (verderbt): 11 a toujours
déja succombé a son penchant radical au mal qui consiste précisément
a adopter comme maxime celle d’inverser ['ordre entre la loi morale et
les inclinations sensibles, soit de soumettre son obéissance a la premicre
a la poursuite des dernieres*’. Toutefois, si Dieu en tant que Législateur
moral a appelé I’homme a devenir citoyen de sa cité morale, il doit aussi
posséder — en tant qu’Exécuteur qui maintient, par sa bonté, |’homme dans
I’adéquation a la loi morale — le moyen de suppléer, par la «plénitude de
sa propre sainteté», au «défaut» (Mangel) moral de I’homme. Cela n’est
évidemment possible que dans la mesure ou Dieu se met lui-méme a la
place de [’homme, en se faisant homme, soit «Fils» **. Celui-ci a en effet
suppléé, par 1'«excédent» (Ubermafl) de sa moralité (maintenue dans
toutes les tentations et souffrances possibles jusqu’a la mort physique)®,
au deéfaut moral du genre humain tout entier. Et si on recommengait a
raisonner et objecter “théoriquement” que tout agir moral devrait pourtant
naitre «spontanément» de I’homme lui-méme, la «supposition» ou plutot
I’«wacceptation» (Annehmung) de cette suppléance n’en demeurerait pas
moins inévitable du point de vue pratico-moral (celui du but final, la cité
morale)®. Cette «satisfaction» (Genugtuung) de 1’homme par rapport a
I’exigence de la loi morale moyennant la suppléance du Fils est, certes, un
«mystere inatteignable» pour la «spéculation raisonnante» (Verniinfteln),
mais elle est «claire» du point de vue de la foi pratico-morale (celui du but
final visé€ par Dieu comme Législateur moral : la cité morale).

i Rel., AK V1, p. 36 sq.; OP 111, p. 50 sq. Cf. notre article intitulé «Le mal chez Kant

et Schelling», in: J. FErrARI (€d.), L'année 1793. Kant sur la politique et la religion,
Paris, Vrin, 1995, p. 199-203.

* Nous anticipons ici le nom de «Fils» que Kant introduit seulement vers la fin de

son interprétation de la Trinité. Cf. infra, p. 63.

9 Cf Rel., AK V1, p. 61; OP 111, p. 77.
0 Rel., AK V1, p. 143 sq.; OP 111, p. 175 sq.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 61

3) Le mystere de l'élection :

L’«acception» pratico-morale de la suppléance implique pourtant déja

I"orientation de I'homme vers le bien, de sorte qu’elle présuppose

chez lui Uintention morale (moralische Gesinnung). Or la corruption

étant sa condition naturelle, ’homme ne pourra (dira-t-on) engendrer
cette intention morale par lui-méme. Dieu seul pourra la faire naitre
en lui par sa «grdce». Mais cette prétendue grace de Dieu ne donne
lieu qu’a des difficultés. Si Dieu ne ’accordait pas selon le «mérite des
eeuvresy, elle serait en contradiction avec sa justice. Mais ces ceuvres
présupposent déja 1’intention morale qu’on cherche a expliquer par la
grace (on commettrait un circulus vitiosus). Si on disait alors que Dieu

I’accorde par une «décision inconditionnelle» (unbedingter Ratschluf3),

sa grace — par laquelle il élirait les uns comme citoyens de sa cité tout

en en €éliminant les autres — serait de nouveau en contradiction avec sa

Jjustice. A moins qu’on ne fonde cette élection sur sa «sagesse», dont

la «regle» est toutefois pour nous «a tous égards un mystérey (schlechter-

dings ein Geheimnis), non seulement pour la foi théorique, mais aussi pour
la foi pratico-morale, — en quoi réside précisément la /imite de la force
révélatrice de cette derniére.

La naissance de notre intention morale ou, autrement dit, la cause de
notre liberté morale demeure donc pour nous un mystere insondable, et cela
nécessairement : cette cause — absolument suprasensible (par dela toute donnée
[datum] possible, méme celle qu’est la loi morale) — dépasse tout ce que nous
pouvons connaitre par la foi en Dieu comme Législateur moral. Mais cela
n’est pas, ajoute Kant aussitdt, un manque. Nous n’avons en effet nullement
besoin de connaitre la cause de notre liberté pour pouvoir agir moralement. La
connaissance de la loi morale — qui nous est révélée par notre raison et par la
Sainte Ecriture — y est complétement suffisante.

Au lieu de spéculer vainement sur le troisiéme mystere (I’«élection» ou
la cause de notre liberté morale), il convient bien plutét, recommande Kant,
de réunir par notre raison les deux premiers mysteres, la «vocation» et la
«satisfaction par suppléance», pour saisir la conséquence qui s’en dégage.
Cette conséquence est évidemment que nous sommes finalement censés rendre
raison (Rechenschaft) de notre agir devant Dieu comme Juge supréme (et de
nous examiner donc notre vie durant par notre «conscience morale» [Gewissen]
— qui est le juge moral en nous-méme — pour savoir si notre agir est conforme
a la loi morale). En lieu et place d’une «élection» mystérieuse, la justification
devant Dieu comme Juge supréme se révéle donc étre le troisieme «mystérey.
Cette justification est, certes, de nouveau un véritable mystére pour toute foi
religieuse théorique (ancienne et moderne-doxique), mais elle est, elle aussi,
claire du point de vue pratico-moral (celui de la cité morale comme but final).

Par la la «ré-vélation» des mystéres par la foi religieuse pratico-morale est
épuisée. 11 n’est pas possible, affirme Kant, que Dieu nous révele davantage.



62 INGEBORG SCHUSSLER

Car s’il le faisait, «nous ne le comprendrions pas» (s’agissant la de choses
absolument suprasensibles). Et Kant d’ajouter que nous n’en avons d’ailleurs
pas besoin — non seulement du point de vue de notre agir moral possible, mais
aussi du point de vue de nos facultés correspondantes dont les besoins sont
satisfaits par les trois mysteres :

— Le besoin de notre «raison», qui veut savoir ce que nous devons faire, est
satisfait par notre «vocation» par Dieu comme Législateur, vocation a devenir
citoyen de sa cité¢ morale.

— Le besoin de notre «ceeury, qui espere pouvoir suffire a I’exigence de la
vocation, est rempli par la «satisfaction par suppléance» accordée par Dieu
comme Exécuteur.

— Le besoin de notre conscience morale (qui est le juge en nous-méme) est
satisfait par notre «justification» devant Dieu comme Juge supréme.

Rappelons que Kant avait dégagé ces trois mysteres de la Trinité pour mettre
au jour la portée et la limite de la force révélatrice de la foi religieuse pratico-
morale. S’1l s’agissait alors d’abord de les distinguer et d’en faire ressortir la
différence, c’est par leur reparcours qu’est ressorti entre-temps / unité du Dieu
trinitaire ',

Or c’est le «grand mystére» de la Trinité qui les représente justement en
cette unité; car il les comprend tous dans une «seule et méme formuley (in einer
Formel)**. Et ¢’est a son égard également que se manifeste la force révélatrice
de la foi pratico-morale. Tout comme les trois mystéres impliqués en elle, la
Trinité prise dans son unité est, elle aussi, un «mystére» pour la spéculation
théorique, tout en étant «claire» du point de vue pratico-moral. On peut en
effet «faire comprendre [le Dieu trinitaire] a tout homme» puisque son Idée est
déja germinalement présente dans sa raison. Toutefois, ce «grand mystere» ne
s’est lui aussi “ré-vélé” aux hommes que lorsqu’on I’avait ¢tabli et enseigné
publiqguement en vue d’en faire le «fondement» (Grundlage) de la religion
rationnelle pratico-morale universelle. Il est devenu par 1a le «symbole d'une
époque entierement nouvelle de la religiony, soit celle qui fonde la religion sur
la liberté pratico-morale de I’homme.

Mais Kant fonde encore plus intimement | 'unité du Dieu trinitaire. Partant
du rapport moral supréme que I’homme peut entretenir avec la loi morale, il
dégagera une qualité de Dieu qui n’est pas encore apparue jusqu’ici et qui
permettra précisément de fonder plus intimement 1’unité du Dieu trinitaire. Or
le rapport supréme possible de ’homme a la loi morale est celui de I’amour:

51 C’est par leur rassemblement que se dégage aussi le sens propre de chacun
d’entre eux, qui ne réside pas dans les mots pris «un a uny» (einzeln), mais bien plutot
dans le seul et méme «con-cept» dans lequel ils sont tous unis, Rel., AK VI, p. 144, note;
OP 111, p. 175 sq., note.

32 Rel., AK, VI, p. 145; OP 111, p. 177.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 63

Le but supréme de la perfection morale des créatures finies, [but supréme] que
I’homme ne peut jamais pleinement atteindre, est [...] ’amour de la loi. >

Dans la mesure ou ’homme est un étre fini, conditionné par les sens, la loi
morale, «inconditionnelle» est d’abord pour lui un objet de respect (Achtung),
le respect étant le sentiment que nous éprouvons a I’égard de I’inconditionné en
nous (et autrui). Mais le respect n’est pas le rapport supréme que nous pouvons
entretenir, en tant qu’étres finis, avec la loi morale. C’est bien plutét I’amour
pour celle-ci. Selon le rapport du respect, nous ne ferons en effet qu’accomplir
«tout juste» (kdrglich) ce que la loi morale exige, alors que nous aspirerons,
selon le rapport d’amour, avec toutes nos forces de I’accomplir pleinement>*.
Or, dans la mesure ou il accomplira la loi morale selon ce dernier rapport,
I’homme ne va pas seulement «plaire» (wohlgefallen) a Dieu (comme Légis-
lateur moral), mais Dieu va I’aimer. Car I’homme fera alors tout son possible
pour que le but final de la création, la conformité (ou 1’adéquation) du genre
humain a la loi morale de la liberté, soit pleinement réalisé. Mais c’est par la
qu’apparait en fait une qualité de Dieu qui est différente de sa triple qualité
purement morale : «Dieu est I'amoury (Gott ist die Liebe) . Il a ['amour pour
son essence. C’est la le principe supréme de la religion rationnelle pratico-
morale.

A expliciter maintenant le Dieu trinitaire conformément a ce principe, il
se dégage étre — et voici le quatrieme et dernier parcours de la Trinité qu’ac-
complit Kant:

1) «l’aimant» (der Liebende), soit celui qui aime les hommes pour autant
qu’ils soient «adéquats» (addquat) ou conformes a sa loi morale: le Pere;

2) «l'objet aimé» (das Geliebte), soit 1’«archétype» (Urbild) (ou I'idéal)
de I’«humanité» qu’il a engendré lui-méme pour que «tout» soit «maintenu»
(erhalten) dans 1’adéquation a la loi morale: le «Fils» (au sens propre du
terme) ;

3) «l’aimant» qui «restreint» son amour pour les hommes par la condition
qu'ils soient conformes a la loi morale et qui fonde donc son amour sur sa
sagesse (I’omniscience qui scrute le cceur): le «Saint Esprit» (qui juge les
hommes).

La nouvelle qualité de Dieu, I’amour, permet certes de distinguer ainsi de
nouveau frois qualités différentes de Dieu, mais Kant de nous prévenir que
cette distinction n’est a vrai dire pas conforme a son essence comme amour.
On peut en effet — argumente-t-il — «révérer» (verehren)>® Dieu en tant que
Pere, Fils et Esprit, mais on ne peut pas I’ «invoquer» (anrufen) sous la forme

* «Das hochste, fir Menschen nie vollig erreichbare, Ziel der moralischen

Vollkommenheit endlicher Geschopfe ist [...] die Liebe des Gesetzes.», ibid.

** Concernant le rapport entre respect et amour pour la loi morale, ¢f. Critique de la
raison pratique, AK V, p. 83; OP 11, p. 709 et La fin de toutes choses, AK VIIL, p. 358;
OP 111, p. 323.

* Rel., AK VI, p. 145 5q.; OP 111, p. 177 sq.

** Verehren veut dire: «aimer» une personne sur la base du «respect».



64 INGEBORG SCHUSSLER

de trois personnes différentes, en I’appelant chaque fois par un nom différent.
Ce serait en effet «indiquer (andeuten) une différence des étres» (Unterschied
der Wesen), «alors qu’il n’est jamais qu’un seul et méme objet» (ein einiger
Gegenstand)» : Pere — Fils — Esprit unis dans I’amour. Dieu n’est en effet ni
seulement le Législateur moral ni seulement le Conservateur qui maintient
le «monde» dans la loi morale, ni seulement le Juge qui admet les uns dans
sa cité et en élimine les autres, qualités bien distinctes les unes des autres. Il
excéde ces trois qualités en étant Pere — Fils — Esprit s’ investissant fout uniment
comme |’un et comme I’autre par tout son amour a ce que le mal soit vaincu
et que le monde soit finalement conforme au but final, la cité morale. On ne
peut donc pas le considérer comme trois personnes différentes. Mais on peut
toutefois — conceéde Kant — «/’invoquer sous le nom du Fils» (im Namen des
Sohnes). Car Dieu lui-méme, en tant que Pere, nous oriente primordialement
sur lui. Le Fils est en effet I” «objet» que Dieu en tant que Pére «véneére et aime
par-dessus tout» (le Fils est celui qui, par son excés de moralité, supplée au
défaut moral du genre humain entier, rendant par la possible le but final, la
cité¢ morale). Mais c’est aussi le Fils lui-méme qui nous oriente sur lui-méme.
Il requiert en effet de nous associer moralement a lui, aussi bien par le «désir»
(Wunsch) de notre cceur, soit par I’amour, qu’«en méme temps» «par devoir»
(il est I’archétype de la moralité)*’, devoir qui demeure donc, chez nous aussi,
la condition de I’amour comme amour moral.

Fort de I’essence de Dieu comme amour, Kant termine son parcours de
la Trinité en ajoutant une précision concernant la troisiéme qualité de Dieu,
celle du Juge. Conformément a son amour pour les hommes, Dieu jugera
ceux-cl en intervenant en premier lieu en tant que Fils. Loin de les juger
selon leur corruption radicale et leur défaut moral (ils seraient alors tous jugés
étre coupables), le Fils, en tant que «Seligmacher», «celui qui béatifie» (qui
rend heureux), les jugera bien plutot par amour selon leur simple «mérite»
(Verdienst) (i.e. selon ce qui est chez eux déja méritoire): /e désir de s associer
a lui ou la simple intention morale, en prononcant la sentence: «digne» ou
«indigne» d’étre citoyen de la cité de Dieu (ou «digne» signifie seulement «ne
pas étre indigne»). Ce n’est qu’en second lieu que Dieu les jugera en intervenant
en tant qu’Esprit. L’ Esprit jugera alors ceux qui n’ont méme pas de mérite, en
pronongant la sentence : «coupable» et en les condamnant éternellement **.

Le symbole de la Trinité en tant que symbole du Dieu-amour est devenu le
symbole par excellence du christianisme comme doctrine publique d'une église.
Mais il risque alors de déchoir — et a déchu effectivement — au niveau purement
doxique : «La confession théorique de la foi en la nature divine sous cette triple
qualité [est devenue] [une] simple formule classique d’une foi d’église». Le
Dieu trinitaire de ’amour représenté «théoriquement» en sa nature devient

7 Rel., AK V1, p. 147; OP 111, p. 178.
¥ Rel., AK VI, p. 145 sq., note; OP 111, 178, note. Cf. notre page 58 sq. et notre note
n°45.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 65

ainsi de nouveau un «mystere». Peu d’hommes sont alors capables d’en saisir
le sens par un concept clair et distinct. C’est plutot aux représentants de I’ éru-
dition (scrutant les mots de I’ Ecriture) que de se mettre d’accord sur son sens
par un consensus, érudition qui reste pourtant, elle aussi, au niveau doxique (le
niveau des mots). Mais le Dieu trinitaire de I’amour est pour une autre raison
encore un mystere : 1l comporte des aspects qui «ne sont pas accessibles au bon
sens commun» (gemeine Fassungskraft) ni au «besoin de I’époque» (Bediirfhis
dieser Zeit). Le Dieu trinitaire de I’amour est en effet plus profond que le Dieu
trinitaire juridico-moral. C’est par son amour qu’il s’investit avec toutes ses
forces pour vaincre le mal radical et pour sauver I’homme de I’étre-coupable.
Or ces notions (le mal radical et I’étre-coupable de I’homme) ne correspondent
évidemment pas au besoin de I’époque actuelle; elles vont s’effagant. Imbu de
I’optimisme du progres rationnel, tant scientifico-technique que politico-moral,
on ne les comprend plus, les néglige et n’en prend finalement plus note, alors
qu’elles constituent la question essentielle qui ne cesse d’inquiéter la religion
rationnelle (ancienne et moderne) et dont elle doit venir a bout.

Dans la mesure donc ou le Dieu trinitaire de I’amour devient I’objet d’une
simple «foi d’église», il déchoit finalement, selon Kant, de son sens pratico-
moral. Il devient 1’objet de la «confession théorique» qui considere sa triple
qualité (Pere, Fils, Esprit) comme étant sa nature propre. Dans la perspective
de I’histoire du platonisme chrétien, on peut certes voir dans cette «confession
théorique» une trace tardive de I’ancienne Oewpic comme mode primordial
de la connaissance de Dieu. Mais dans la perspective moderne de la religion
pratico-morale fondée par Kant, il s’agit d’une rechute au niveau du mystere
auquel notre raison ne comprend rien, mystére qui apparait maintenant au
niveau doxique. Objet d’une contemplation aveugle et tenu malgré tout pour
vrai, le Dieu trinitaire de [’amour, présent surtout dans le Fils, apparait alors au
croyant comme relevant d’une révélation de la part de Dieu, qu’il ne comprend
pas. La Trinité devient ainsi de nouveau |’objet de la religion révélée pour faire
partie des faits mystérieux (actes et paroles) de la révélation de Dieu, certes au
niveau doxique.

Par 1a nous revenons a la différence entre religion rationnelle et religion
révélée, exposée par nous au début. Kant s’est assurément efforcé de ramener
autant que possible la religion révélée a la religion rationnelle (pratico-morale)
qui est, selon lui, son noyau. Il a méme «usurpé» en quelque sorte la notion de
«révélation» pour lui conférer un sens rationnel: c’est notre raison pratico-
morale qui nous “ré-vele " les vérités de la religion qui sans cela demeureraient
pour nous des mysteres. Il a finalement méme attribué a Dieu comme Légis-
lateur moral d’étre celui qui se «ré-véle» lui-méme dans notre foi religieuse
pratico-morale ™. La question est toutefois de savoir si cette réduction de
la religion a la pure religion rationnelle pratico-morale est tenable ou si, au
contraire, elle incite d’elle-méme & son propre dépassement de sorte que la

¥ Cf. notre page 57 sq.



66 INGEBORG SCHUSSLER

religion révélée se présente de nouveau comme essentielle au phénomene de
la religion comme telle.

§ 4. Apercu: La problématique de la réduction de la religion
a la religion rationnelle (pratico-morale) et la réévalution de la
religion révélée par les successeurs de Kant: Hegel et Schelling

Plusieurs arguments incitent a dépasser la position kantienne:

D’abord deux arguments qui relevent de notre précompréhension de la
religion en général:

1) On lie habituellement au mot «révélation» le sens d’une révélation
de Dieu par des faits historiques: actes, paroles, Saintes Ecritures, — et non,
comme Kant, le sens d’une révélation rationnelle pratico-morale de Dieu.

2) On considére primordialement cette révélation historique de Dieu
(surtout par la parole des Saintes Ecritures) ainsi qu'un culte correspondant
comme caractéristiques du phénomene de la religion (en distinction de la philo-
sophie, affaire de la raison), — et non, comme Kant, la “ré-vélation™ rationnelle
de Dieu dans I'intimité de la conscience humaine (bien que Kant ait le mérite
d’avoir mis au jour le caractére spirituel de la religion, différent de toute
dogmatique ontico-historique naive).

Ensuite trois arguments qui se dégagent de la philosophie de la religion
chez Kant lui-méme et qui expriment, chacun a sa maniere, un certain divorce :

1) Si Dieu se révele, selon Kant, primordialement par une «révélation
rationnelle», celle-ci se fait, selon lui, au seul niveau de la foi religieuse
pratico-morale ou a celui de notre raison pratique. Tout ce qui concerne Dieu
comme objet de la raison théorique (sa nature) demeure selon lui un mystere
insondable pour notre raison finie. Il existe donc, chez Kant, un divorce entre
les qualités pratico-morales et les qualités théoriques (ou la nature) de Dieu,
divorce qui constitue une pierre d'achoppement pour la raison comme telle
(qui est une), et aussi pour la religion (censée se restreindre aux seules qualités
pratico-morales de Dieu et faire I’économie de sa nature).

2) Si Kant n’exclut pas absolument la possibilité d’une révélation histo-
rique de Dieu (surtout par la parole de la Sainte Ecriture), cette révélation
historique ne constitue selon lui pourtant pas le noyau de la religion, mais
lui est seulement accessoire, alors qu’elle semble précisément essentielle au
phénomene d’une religion comme telle. En ce sens, il existe chez Kant un
divorce entre la révélation rationnelle et la révélation historique de Dieu, qui
constitue une pierre d’achoppement pour la religion en tant que telle.

3) Si Kant accomplit bien la refondation moderne de la religion chrétienne
en la rattachant au sujet certain de soi — refondation qui est inévitable a une
époque ou elle a déchu en une simple foi d’église, doxique, vide et formelle—,
il lui procure certes par la la certitude de soi (propre au sujet), sans pour autant
parvenir a lui conférer le caractere de la vérité au sens essentiel. 11 «subjec-



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 67

tivise» la religion, la réduit critiquement a de simples Idées régulatrices
pratico-morales et I’abstrait ainsi de la réalité (qu’elle avait, a vrai dire, déja
perdue). Mais la religion requiert d’elle-méme de ne pas se réduire a la seule
certitude de soi subjective et formelle, mais d’étre remplie de réalité et de
posséder ainsi une vérité essentielle. 11 existe donc chez Kant un divorce entre
la certitude de soi et la vérité essentielle de la religion. Ce divorce est d’ailleurs
le plus fondamental puisqu’il est I’origine des deux précédents. C’est en effet la
raison pratique (ou la loi morale qui lui est inhérente) qui fournit, selon Kant,
a la religion la certitude de soi, alors que la vérité essentielle de celle-ci est
laissée par lui a une révélation historique «thé-orique» incompréhensible pour
notre raison (bien qu’elle ne soit pas impossible). Divorce fondamental qui est
¢videmment /a pierre d’achoppement proprement dite.

Comment donc dépasser ce divorce ?

Si la refondation moderne de la religion chrétienne par Kant fait surgir
ce divorce et si cette refondation est néanmoins inévitable de sorte qu’on ne
peut pas en faire 1’économie et reprendre simplement 1’ancienne foi théorique
de Iéglise (on rechuterait dans la doxa vide et formelle), il faudrait que Kant
fournisse par cette méme refondation aussi le moyen conceptuel permettant de
dépasser le divorce. Quel pourrait-t-il étre ? Et si on reprenait son concept de
la «ré-vélation rationnelle» de Dieu, tout en ’étendant jusqu’a la révélation
historique de celui-ci ? En concevant donc cette derniere comme un mode de
la premiére ? Et en concevant en méme temps la Divinité comme étant de part
en part « ré-vélable» (y compris sa nature et ses faits historiques) par la raison
puisqu’étant elle-méme de ’ordre d’une Raison absolue qui embrasse tant le
rationnel que [ historique ?

C’est de cette maniere qu’ont procédé, on le sait, les successeurs de
Kant: Hegel et Schelling. Ces philosophes ont pensé, chacun a sa fagon, la
Divinité comme /'Absolu omnicomprenant (allumfassend) dans lequel la
raison théorique et la raison pratique, la nature et la morale, la raison (a priori)
et Ihistoire (a posteriori) font originellement Un. lls ont intégré, autrement
dit, toute la dimension de I’histoire dans le systéme rationnel de I’ Absolu. Ils
ont certes différemment congu cet Absolu: Hegel I’a congu comme volonté
de la raison ou Esprit (Geist), alors que Schelling 1’a pensé comme volonté
de I’Amour. Mais [’Absolu embrasse pourtant, selon 'un et ’autre, route la
dimension de ['histoire en recevant précisément par elle (ainsi que par la
nature) le contenu ou la réalité (realitas) qui le remplit dans sa certitude de soi
(formelle) et qui lui procure ainsi la vérité essentielle. Il est évident que le Dieu
trinitaire se présentera alors sous une autre envergure que chez Kant. Il ne sera
plus seulement de I’ordre d’une «/dée régulatrice» subjective (interne) de la
foi rationnelle pratico-morale, mais dominera |histoire effective tout entiére,
tout comme le Fils ne sera plus seulement le «suppléant» (Stellvertreter) de
["homme corrompu ni I’ «archétype» de la moralité, mais I'axe qui fera tourner
cette histoire tout entiére, — au moins pour autant qu’elle se présente comme
Heilsgeschichte sous I’angle de la religion.



68 INGEBORG SCHUSSLER

Pour mieux le voir, esquissons brievement le statut de la religion ainsi
que 'essence du Dieu trinitaire, surtout du Fils, dans la philosophie de nos
deux philosophes. Selon Hegel, I’ Absolu, i.e. la Raison absolue ou |’ Esprit se
«ré-velen d’abord dans le monde réel, dans la nature et dans [’histoire, pour
répéter ensuite cette révélation de lui-méme au niveau idéel comme auto-
révélation a et pour lui-méme dans la conscience humaine (qui fait partie de
I’Absolu). Cette auto-révélation a et pour lui-méme se fait sur trois modes:
I’art, la religion et la philosophie®. Dans la mesure ou I’Absolu se révéle a et
pour lui-méme dans la religion, il se révele progressivement dans les religions
de tous les peuples, de telle sorte que cette auto-révélation atteint son comble
dans la religion chrétienne qui est— comme Kant I’avait déja reconnu — la plus
rationnelle parmi toutes les religions: elle est, selon Hegel, I'auto-révélation a
et pour lui-méme de |'Esprit en son entiereté. «En elle» — affirme-t-il — «Dieu
s’est révélé entierement: Dieu n’a plus rien de mystérieux.» (Gott [ist] in ihr
ganz offenbar geworden ist, — es ist nichts Geheimes mehr an Gott)®'. Le Christ
historique est alors le Fils en tant qu’il n’est plus seulement congu par Dieu
dans I’immanence de son esprit, mais en tant qu’il est sorti de cette immanence
pour €tre présent extérieurement et effectivement en tant que «Dieu-homme»
(Gottmensch) dans le monde sensible tout en «relevanty (aufheben) alors la
négativité de celui-ci dans sa forme extréme: le mal. Le mal est en effet la
«négativité se faisant autonome» (die sich verselbstindigende Negativitdit)
ou «l’extréme de la négativité étant [centré] sur soi» (das Extrem der in sich
seienden Negativitct)©*, soit le négatif (le sensible) qui, se posant «pour soi»
et existant ainsi sous la forme de 1’égoisme pointu, s’op-pose a I’Universel
qu’est Dieu. Or, le Christ en tant que Dieu-homme releve (hebt auf) ce mal
non seulement sur le plan de ’«en soi» (celui de I’étre) par son apparition
dans le monde, mais il le releve aussi sur le plan du «pour soi» (celui de la
conscience) par sa propre «souffrance». Sa souffrance est en effet le sentiment
de la «négativité» qui fait «mourir le Soi égoiste tout en amenant le «soi» (le
«singulier» conscient de soi) a son identité avec ['universel, identité qui est
alors présente «pour soi»®. C’est par ce retour conscient du singulier a I’uni-
versel que I’esprit divin (qui est d’abord I’identité de I"universel et du parti-

O Cf. G. W. F. HeGeL, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse (1830), neu herausgegeben von F. Nicolin und O. Péggeler, Hamburg,
F.Meiner, 6. Auflage 1959, Dritter Teil, Dritte Abteilung, «Der absolute Geist»,
§553-577. Encyclopédie des sciences philosophiques en abrégé (1830), traduit de
I’allemand par M. de Gandillac sur le texte établi par F. Nicolin et O. Poggeler, Paris,
Gallimard 1970, Troisiéme Partie, Troisiéme Section, «L’esprit absolu», § 553-577.

' G. W. F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion (1824 und 1827),
herausgegeben von G. Lasson, Hamburg, F. Meiner, 1974 (Nachdruck), Nachdruck 1966
der 1. Auflage von 1925, Erster Band, p. 75. G. W. F. HeGeL, Lecons sur la philosophie
de la religion, trad. all. de J. Gibelin. seconde édition, Paris, Vrin, 1971, 1™ Partie, p. 71.

0 Encyclopédie, § 568.

6% Hegel parle ici du processus de faire «mourir [le mal ou le soi égoiste] dans la
souffrance de la négativité» (absterben in den Schmerz der Negativitt), Encyclopédie, § 569.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 69

culier dans la seule immanence idéelle) est réellement présent dans le monde
de maniere consciente et vivante. 11 s’y ré-vele de maniére intégrale (i.e. sans
reste) dans le Christ, en étant conscient, en Lui, de lui-méme comme celui qui
se ré-vele en Lui. Pour les croyants, le Christ est alors 1" «exemple» (Beispiel)
ou le «témoin» (Zeuge) qui atteste cette présence mondaine de I’esprit divin.
Il est méme le «Zeugnis» qui zeugt, erzeugt, «engendre» sa propre présence
dans les croyants®, en les rassemblant tous avec Lui-méme (dans la négation
de leur Soi €goiste et la releve de leur Soi singulier a I’identité consciente avec
I’Universel). La communauté de tous réunis dans [’esprit divin absolu ou la
cité de Dieu est ainsi réalisée dans le monde. Mais la religion n’est pas pour
autant, selon Hegel, le mode supréme de 1’autorévélation a et pour lui-méme de
I’esprit divin. Celui-ci ne s’y révele que sur le mode de la «croyance» (Glaube)
et celui du «sentiment de la dévotion» (Gefiihlsandacht)®. Or ces modes ne
sont pas encore proprement adéquats a I’auto-révélation a et pour lui-méme de
I’esprit absolu. La croyance est en effet, selon Hegel, de I’ordre de la «repré-
sentation» imaginative (Vorstellung) tributaire de la réflexion objectivante et
distinguante. Elle distingue non seulement I’esprit absolu comme tel (le Dieu
trinitaire) par rapport au croyant, en le représentant comme un Autre que lui
ou comme son objet, mais également les moments propres de cet esprit les
uns par rapport aux autres, en les représentant sous la forme de la succession
historique de figures et images (1’histoire du monde, la Heilsgeschichte, a partir
de la création et d’ Adam a travers le Christ jusqu’a la descente du Saint Esprit),
— manquant ainsi d’unité. Le «sentiment de la dévotion» en revanche est de
’ordre de la «con-fusion», manquant de distinction. Seule la pensée (Denken)
(dialectico-spéculative) sera, selon Hegel, le mode adéquat de I’auto-révélation
a et pour lui-méme de ’esprit absolu puisqu’elle rassemble tous les moments
de celui-ci en les présentant d’un seul coup en leur unité, tout en les distinguant
a la fois clairement. Ainsi la religion sera donc dépassée par la philosophie
comme auto-révélation a et pour soi de I’Esprit absolu®.

Schelling en revanche place la religion au-dessus de la philosophie, au
moins celle qu’il appelle la «philosophie rationnelle». Dans son ceuvre tardive
portant le titre programmatique «Philosophie de la révélation» (Philosophie der
Offenbarung), il distingue en effet la «philosophie rationnelle» ou «philosophie
négativen et la «philosophie positive»®’. Considérant la premiére comme une

* Encyclopédie, § 573, Remarque. Hegel profite ici de I'affinité phonétique de
Zeugnis avec zeugen, erzeugen.

% Encyclopédie, § 571.

% Concernant le rapport entre religion et philosophie chez Hegel, ¢f. Encyclopédie
§571-573. Cf. aussi ses Vorlesungen iiber die Asthetik (édition Hotho), in: G. W. F. HEGEL,
Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Suhrkamp,
Frankfurt a. M. 1970. Band 13. Erster Teil. «Stellung der Kunst im Verhiltnis [...] zur
Religion und Philosophie», p. 127-144, en part. p. 142 sq. Cours d esthétique 1 (Edition
Hotho), traduction de J.-P. Lefebre et V. von Schenck, Paris, Aubier, 1995, «Position de
Part par rapport a [...] la religion et la philosophie», p. 127-145, en part. p. 143 sq.

" F. W. J. SCHELLING, Philosophie der Offenbarung, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1990 (Unveriinderter reprographischer Nachdruck der Ausgabe von



70 INGEBORG SCHUSSLER

sorte de simple Logique (formelle) portant sur la seule «essence» (forma) ou
«possibilité» des choses, soit leurs simples «/dées régulatrices» (théoriques
et pratiques) souffrant ainsi d’un manque d’étre, 1l vise par celle-ci toute la
philosophie critique (théorique et pratique) de Kant y compris sa philosophie
de la religion avec ses Idées régulatrices pratico-morales®®, qu’il accuse d’étre
purement formelle. Quant a la seconde, soit la «philosophie positive», il la
considére en revanche étre une véritable «métaphysique» (entendue au sens
ancien comme «science de I’ovcia) puisqu’elle porte, selon lui, sur I’«exis-
tence» ou |’ «effectivité» des choses, soit (comme il I’exprime avec Platon) sur
le mavielig Ov, le «pleinement étant» *. Or ce qui existe effectivement, existe
selon lul «empiriguement» en dehors de la pensée (qui, prise en elle-méme,
n’est que formelle)”. Ainsi I’ Absolu — loin de se révéler dans une philosophie
rationnelle (kantienne ou hégélienne) — se révele bien plutot en toute sa réalité
dans les religions historiques, soit dans [’histoire du monde représentée par
celles-ci, auto-révélation qui, selon Schelling aussi, vient a son comble dans
I’histoire du monde, la Heilsgeschichte, représentée par la religion chrétienne
comme religion du Dieu trinitaire d'amour. Le Fils constitue alors également
’axe qui fait tourner cette histoire, en apparaissant a titre de fait historique
dans celle-ci. Immémorialement congu par Dieu dans I'intimité de son esprit
et mis au monde par lui a travers le processus de la création comme processus
réel de 'autorévélation de lui-méme, le Fils en tant que Dieu-homme est
alors le «médiateur» (Mittler) qui «rétablit [finalement] [...] le rapport de la
création [corrompue par le mal] avec Dieu.»”' Car «Dieu doit devenir homme,
pour que I’homme revienne a Dieu» («Gott muss Mensch werden, damit der
Mensch wieder zu Gott komme»)™. Le Fils en tant que Dieu-homme est en
effet Uesprit divin de 'amour en tant que celui-ci existe dans le monde tout
en combattant son contraire, I’esprit du mal, soit /'ipséité égoiste qui s 'insurge

1858). Erster Band, 148 sq. SCHELLING, Philosophie de la révélation, traduction de la
RCP Schellingiana (CNRS) sous la dir. de J.-F. Marquet et J.-F. Courtine, Paris, P.U.F.,
1989, Livre premier, p. 174 sq.

8 Op. cit., p. 144 et 154/ op. cit., p. 169 et 180.

" Le Sophiste, 248 ¢ 8 sq.

0 SCHELLING, Philosophie der Offenbarung, p. 152 sq. / Philosophie de la révélation,
p. 178sq.

" SCHELLING, Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen
Freiheit und die damit zusammenhdingenden Gegenstdnde (1809). In: F. W. J. SCHELLING,
Ausgewdhlte Werke, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990 (Unverén-
derter reprographischer Nachdruck der Ausgabe von 1858), Schriften von 1806-1813,
p. 324. F. W. J. SCHELLING, Recherches sur la liberté humaine, Introduction, traduction,
notes et commentaires de M. Richir, Paris, Payot, 1977, p. 127. Schelling n’élabore sa
«philosophie positive» que dans son oeuvre tardive, en particulier dans ses cours sur
la Philosophie der Offenbarung donnés a I’Université de Berlin aux semestres d’hiver
1841/42 et 1844/45. Mais les articulations principales qui y structurent [’histoire du
monde (comme Heilsgeschichte) selon la religion chrétienne, en particulier celles
relevant de la Trinité, structurent déja I’histoire du monde esquissée dans la Freiheits-
schrift de 1809. Nous nous référons principalement a cette derniére.

2 Ibid.



RELIGION NATURELLE ET RELIGION REVELEE 71

et se pose consciemment comme ['universel °, et en se révélant ainsi en toute
son effectivité ™. Subissant la défaite pour passer a la victoire et de celle-ci a
une nouvelle défaite et une nouvelle victoire, et ce toujours de nouveau et a
une échelle toujours plus importante, le Fils en tant que Dieu-homme passe
donc par la souffrance et se révele toujours davantage comme esprit effectif de
["amour: 11 est le Dieu souffrant et le Dieu devenant . Or, quand le mal sera
vaincu, quand il sera définitivement séparé du Bien dans la Kpioig (le Gericht,
le Jugement) pour étre expulsé et repoussé (verstossen) dans le non-étre (la
pure et simple potentialité) — car pour étre, le mal a profité, selon Schelling,
des forces du Bien —, le Fils accomplira un double acte de soumission™. Il
soumettra d’abord a lui-méme toutes les forces du Bien pour en faire son corps,
—en les protégeant ainsi contre la dimension de I’antagonisme entre le bien et le
mal qui ne cesse de les affecter. Et il soumettra ensuite lui-méme, avec ceux qu’il
s ‘est soumis comme son corps, a Dieu [ui-méme, — en ouvrant par la le regne de
Dieu comme Dieu absolu de I’amour. Dieu se révélera alors en effet pleinement
(sans reste) comme esprit d amour effectif, soit comme souffle enthousiasmant
(Geist qua Begeisterung) de I’€pwg qui lie et unit zous dans une seule et méme vie
active productive (werktctig) (il agit comme «Saint Esprit»)’’, — en les libérant
ainsi définitivement de I’antagonisme entre le bien et le mal.

La conciliation du fini, déchu de Dieu, par sa propre naissance dans la finitude, est la
premiere pensée du christianisme et I’accomplissement de toute sa vision de |’univers
et de son histoire [, accomplissement qui réside en effet] dans I’idée de la trinité. [...].
Le Fils de Dieu, né de I’essence du Pere de toutes choses, est le fini méme tel qu’il est
dans la vision éternelle de Dieu, et qui apparait comme un Dieu soumis a la souffrance
et aux vicissitudes du temps, lequel dans le sommet de son apparition, dans le Christ,
clot le monde de la finitude et ouvre celui de Iinfinitude ou le régne de I’esprit.”®

7 «Der Eigenwille kann streben, das, was er nur in der Identitit mit dem Univer-

salwillen ist, als Partikularwille zu sein. [...] [Das Bose beruht] auf einer positiven
Verkehrtheit oder Umkehrung der Prinzipien.» «La volonté propre peut s’efforcer a étre
ce qu’elle n’est que dans I’identité avec la volonté universelle, en tant que volonté parti-
culiere. [...]. [Le mal repose] sur une torsion positive ou une inversion des principes.» Op.
cit., p. 308-310 / p. 112-114. Schelling renoue ici avec la définition kantienne du mal. Cf.
notre page 60 et notre article intitulé «Le mal chez Kant et Schelling» (¢f. notre note n° 47).

™ Selon Schelling, toute chose ne se révéle que dans son contraire, tout comme
elle ne devient effective (wirklich) qu’en s’opposant activement a son contraire, op. cit.
p.3175q./p. 121.

" Op. cit., p. 347 sq. / p. 150 sq.

* Op. cit., p. 348 sq. / p. 151 sq.

7 Op. cit., p. 349 sq. et p. 358 sq. / p. 153 et 162. L'esprit en tant que souffle
enthousiasmant (Begeisterung) est le «principe effectify (wirksame Prinzip) qui, par son
effectivité, est «producteur d’Euvres» (werktdtig), op. cit., p. 358 / p. 162 (trad. mod.).

8 «Versshnung des von Gott abgefallenen Endlichen durch seine eigene Geburt
in die Endlichkeit ist der erste Gedanke des Christentums und die Vollendung seiner
ganzen Ansicht des Universums und der Geschichte desselben in der Idee der Dreiei-
nigkeit. [...] Der ewige, aus dem Wesen des Vaters aller Dinge geborene Sohn Gottes
[ist] das Endliche selbst, wic es in der ewigen Anschauung Gottes ist, und welches als
ein leidender und den Verhingnissen der Zeit untergeordneter Gott erscheint, der in
dem Gipfel seiner Erscheinung, in Christo, die Welt des Endlichen schliesst und die



72 INGEBORG SCHUSSLER

Mais le Dieu de I'amour se dépasse encore. Lachant finalement tout effort
de la volonté (qui affecte encore le souffle enthousiasmant de I’Epwg), il se
révele finalement — et c’est le degré supréme et ultime du processus de son
auto-révélation dans le monde — comme amour pur. Cet amour pur est alors
un «bien-faire» pur qui est «libre de tout» (de toute partialité¢ antagonique)
et qui «pénetre pourtant activement tout» (das von allem freie und und doch
[alles] durchwirkende Wohltun) . La communauté des bons (le corps du Fils
sous le regne de Dieu), lide d’abord par I’amour enthousiaste et finalement par
Iamour pur, est la cité de Dieu comme but final de I’autorévélation de Dieu
dans le monde selon la réinterprétation schellingienne.

Cette histoire du monde, pensée ainsi par la philosophie de 1’Absolu, est
évidemment identique a la Heilsgeschichte que la religion chrétienne nous révele
dans la Sainte Ecriture comme relevant des actes de Dieu lui-méme, actes qui
sont, selon sa propre compréhension, des faits «empiriques». La philosophie de
I’Absolu accueille donc I'histoire «empirique» du monde, révélée par la religion,
pour s’en investir et en recevoir son contenu et sa réalité effective. La philosophie
cesse ainsi d’étre une «philosophie négative» portant sur de simples «idées
régulatrices» subjectives qui ne sont pas, et se transforme en une «philosophie
positive» qui porte sur ce gui est. Elle accueille, certes, les données «empiriques»
révélées par la religion en les lisant d’emblée a partir d’'une «construction»
rationnelle a priori du systeme de I’Absolu existant®, — en portant d’ailleurs par
la la religion a la conscience claire et libre d’elle-méme et ainsi au niveau d’une
«religion philosophique»*'. Mais il n’en demeure pas moins qu’elle regoit en
derniére instance sa réalité, présente et vécue comme telle dans la conscience
religieuse, a partir de la religion historique révélée. En ce sens, celle-ci possede
finalement, selon Schelling, la suprématie par rapport a la philosophie.

der Unendlichkeit oder der Herrschaft des Geistes erdffnet.» Scheriing, «Uber die
historische Konstruktion des Christentums», in: Vorlesungen iiber die Methode des
akademischen Studiums (1803), VIII, Vorlesung, in: ScueLLING, Ausgewcdihite Werke,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990. Schriften von 1801-1804, p. 528.
(Nous traduisons).

" Op. cit, p. 352/ p. 156.

% Cela veut dire en méme temps qu’elle ne les reprend pas dogmatiquement comme
autorité.

' Concernant la différence entre philosophie négative et philosophie positive, d’une
part, et I'union de la philosophie positive avec la religion révélée, d’autre part, ¢f. Philo-
sophie der Offenbarung, «Vorwort des Herausgebersy», rédigé par K. F.A. Schelling, le
fils et premier éditeur des (Euvres de Schelling, op. cit., p. V-XII. Cette préface présente
un résumé succinct de la Philosophie der Offenbarung et constitue une excellente intro-
duction a celle-ci. Elle ne figure pas dans la traduction francaise.



	Religion rationnelle et religion révélée : l'interprétation pratico-morale de la Trinité chez Kant (avec un aperçu sur son dépassement chez Hegel et Schelling)

