Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 61 (2011)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 285-302

BIBLIOGRAPHIE

RicHArRD D. MOHR, BARBARA SATTLER (€d.), One Book, The Whole Universe: Platos Histoire de

Timaeus Today, Las Vegas-Zurich-Athens, Parmenides, 2010, p. 416.

Cet ouvrage ambitieux est le résultat d’une conférence intitulée «Life, the Universe,
Everything — and More: Plato’s Timaeus Today» qui se déroula a I’Université d’Illinois
(Champaign) en 2007. Tres riche de par ses sujets et ses approches, ce livre se propose
d’initier une discussion faisant se rencontrer des thématiques trés variées (philosophie,
physique, philologie, architecture, littérature et analyse cinématographique) a I'image
méme de la richesse qui parcourt ce dialogue platonicien. 1l intéressera donc, par ses
contributions, des spécialistes de philosophie antique s’interrogeant notamment sur les
questions: 1) de la nature du réceptacle (Zeyl), 2) de la question de I’origine des éléments
(Harte), 3) de la place du 7imeée dans le corpus platonicien (Kahn), 4) des doctrines
présocratiques dont ce dialogue est I’héritier (Menn), 3) de la fonction intermédiaire du
temps (Sattler), 6) de I’eikos mythos et de la récente interprétation qu’en propose Myles
Burnyeat (Betegh et Mourelatos), 7) du rapport entre les concepts de divinité cosmique
et rationalité dans la pensée grecque (Long), 8) du lien entre rationalité et raison pratique
représenté par le désir pour le bien que le Démiurge exemplifie (Silverman), 9) des
réceptions néoplatoniciennes en ce qui concerne les notions de matiére (Mueller) et de
Démiurge (Vorwerk), et 10) de la critique aristotélicienne qui justifie une différence entre
la causalité¢ formelle (structure mathématique) et la causalité finale (le bien) (Johansen).
Mais cet ouvrage sera en outre d’un grand intérét pour toute personne désireuse de mettre
en perspective le Timée dans le cadre d’une réflexion a) postmoderniste proposant une
critique de I'interprétation de la Kadra par Derrida (Giannopoulou), b) architecturale quant
aux modeles contemporains de la beauté (Bergren), ¢) ainsi que cinématographique, avec
par exemple, I’histoire d’Atlantide au cinéma (Solomon). Enfin, une place importante
est accordée au débat qui juge de I'influence du 7imée sur la physique contemporaine.
Anthony Leggett, lauréat du prix Nobel de physique en 2003 et ayant recu une formation
classique, affirme que ce ne sont pas tant les réponses apportées par Platon, mais plut6t
les interrogations qu’il souléve qui s’imposent encore comme des poles d’intéréts
pour les scientifiques du XXI¢ siécle, notamment les questions de I'origine du monde,
de I'engendrement du temps et de 'unicité de [’univers, autant de questions qui n’ont
toujours pas trouveé de réponses certaines a I’heure actuelle. Sean Carroll poursuit cette
réflexion en introduisant le lecteur a I’état de la recherche actuelle dans ce domaine (Big
Bang, expansion de I'univers, deuxiéme loi de la thermodynamique). Le livre se termine
par un index locorum, ainsi qu'un index général. Les références bibliographiques se
trouvent quant a elles directement dans les notes des différentes contributions. One Book
n’est pas seulement un ouvrage extrémement stimulant, ¢’est aussi un site internet (Www.
platotimaeustoday.com) proposant des animations illustrant certains chapitres.

Luca PitTELOUD

ARISTOTLE, The Eudemian Ethics, translated with an introduction and notes by
Anthony Kenny (Oxford World’s Classics), Oxford, OUP, 2011, 195 p.

Dans une livraison récente de la RThPh (2010/1, p. 77-78), j’ai présent€ la derniere
traduction frangaise de I’Ethique a Eudeme ou Eudémienne (= EE) d’ Aristote (Aristote,

la philosophie



286 BIBLIOGRAPHIE

Ethique a Eudeéme, introduction, traduction, notes par O. Bloch et A. Leandri, Paris,
Belles Lettres, 2011). Entre-temps m’est parvenue la nouvelle traduction anglaise de
A. Kenny. L’A. est célébre pour ses theses innovantes, défendues dans plusieurs textes
depuis 1978, sur le rapport chronologique entre les trois €thiques attribuées & Aristote
— Ethique a Nicomaque ou Nicomaquienne (= EN) en dix livres, EE en huit livres,
Grande Morale ou Ethique (GM) en deux livres. On espérait de lui depuis longtemps
une traduction nouvelle de I’EE. L'ouvrage — publié dans une édition de poche au
prix trés accessible — donne une introduction synthétique a Aristote et ses éthiques
(p. VII-XXXVIII), la traduction des huit livres de I’EE (avec les livres dits «communs» :
EE IV-VI, identiques a EN V-VII), des notes (p. 149-188), un glossaire des termes-clés
et un index des notions, comprenant les noms propres. L’A. revient évidemment sur
sa thése (p. X-XII). Je rappelle quelques «faits» énumérés ici par I’A. On trouve, pour
la premiére fois, la mention des trois titres traditionnels des éthiques chez Atticus, un
médio-platonicien du II° s. ap. J.-C. Avant cette période, sur la douzaine de citations
des éthiques aristotéliciennes qu’on rencontre chez divers auteurs, une seule appartient
a I’EN, exclusivement. De plus, quelques doutes se font jour alors sur I’authenticité
aristotélicienne de I’EN (Cicéron et Diogéne Laérce envisagent la possibilité que cette
derniere soit I’ceuvre du fils d’ Aristote, Nicomaque). Mais, avec le commentaire sur I’EN
du péripatéticien Aspasius (II¢ s. ap. J.-C.) les choses changent; depuis cette période,
I’EN s’impose comme une ceuvre authentique d’Aristote, rejetant dans ’ombre I'EE,
qui sera finalement considérée, dans la période moderne, comme une ceuvre de jeunesse
d’Aristote. L’A. s’appuie sur ses travaux antérieurs pour réaffirmer I’appartenance
originelle des livres communs a ’EE, avec des arguments tant philosophiques que
stylométriques. Aprés avoir rappelé les similitudes de contenu entre les deux éthiques,
I’A. insiste sur les principales différences suivantes: dans I’EN, le bonheur est dans
la contemplation philosophique; mais dans I’EE, le bonheur s’identifie a ’exercice
de toutes les vertus, morales et intellectuelles (EE). Dans 'EE, la théorie de [’action
«volontaire» et du choix raisonné (mpoaipeoic) prend un caractere plus systématique;
les vertus particuliéres y sont traitées de maniére plus directe, et la douceur (mpadTng)
s’y trouve privilégiée par rapport a la magnanimité (ueyohoyuyia, que I’A. rend par
pride, c’est-a-dire «fierté»); I’amitié y apparait, peut-on penser, comme plus altruiste.
On suppose que 1’A. considére ces différences comme autant d’indices d’une plus
grande maturité. Pourtant, comme le note I’A. (p. XII, n. 4), ces théses ne se sont pas
(encore ?) imposées comme opinion commune. On trouvera encore quelques discussions
breves, mais précises, sur des thémes ceniraux de ’EE": le bonheur, la psychologie,
la responsabilité, les vertus morales et intellectuelles, le plaisir, la justice et I’amitié.
Quot qu’il en soit des théses de I’A. sur la postériorité de I’EE, le lecteur posséde enfin
une traduction commode et précise comportant 1’ensemble des huit livres, qu’il pourra
lire sans les préjugés renforcés par I’absence des livres communs. On ne peut donc
qu’envier ’étudiant(e) — et tout lecteur (anglophone) — qui dispose maintenant d un outil
remarquable, par sa précision et la siireté des jugements, pour aborder cette version de
I’éthique aristotélicienne.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Pier Luict DoniN, Aristotle and Determinism (Aristote, Traductions et Etudes),
Peeters, Louvain-La-Neuve, 2010, 203 p.

L’A., qui s’est fait connaitre par ses travaux sur Aristote et la tradition
aristotélicienne, fait paraitre ici, en traduction anglaise (partielle), un ouvrage important
paru en italien en 1989 et maintenant épuisé. Des huit chapitres de cette traduction, les
cinqg premiers figurent dans I’édition originale : I «Words and Things, Truth and Facts» ;



BIBLIOGRAPHIE 287

Il «Accidents»; III «Human Initiative: Limits and Constants»; IV «Character and
Indeterminacy» ; V «Natural Endowments» (On regrette que I’A. n’ait pas repris ici le
ch. VI de I’édition italienne, dans la mesure ou plusieurs renvois a ce texte figurent dans
les notes des cinq premiers chapitres.) L’A. a ajouté trois articles, publiés entre 1989 et
1996, qui viennent prolonger les discussions engagées en 1989: VI «Voluntariness of
Vice and Virtue (EN III 1-5)»; VII «Alexander’s On Fate: Questions of Coherence» ;
VIII «Natural Endowments, Habits and Character in Alexander’s On Fate». L’ouvrage
se termine par une bibliographie et un index des passages cités. Les recherches
qui composent cet ouvrage traitent, selon des points de vues divers, les questions
relatives au «déterminisme», logique ou psychologique, chez Aristote et son exégéte
par excellence, Alexandre d’Aphrodise (II-I1I° s.). Dans les deux premiers chapitres,
I’A. s’attaque aux passages aristotéliciens les plus discutés, et les plus difficiles, sur
la question: le chapitre 9 du De interpretatione dans le ch. 1, et Métaphysique E 3
dans le ch. II. En guise d’exemple, je présente les conclusions de la premiere étude.
Sur une question trés discutée, I’A. défend une position prudente, bien argumentée et
surtout attentive a la lettre du texte grec. Aristote cherche a échapper a un argument
nécessitariste qui se fonde sur ’application universelle effective d’un principe logique
souvent identifié comme le principe de bivalence ou le tiers exclu. L’A. précise a juste
titre que le but d’Aristote n’est pas de réfuter «le déterminisme en tant que tel» (p.5),
car il est improbable qu’il eut existé a 1’époque une conception pleinement articulée de
la réalité qu’on pourrait nommer (par anachronisme) «déterminisme». La question est
celle de savoir si les énonces singuliers au futur ont une valeur de vérité déterminée
(vrai ou faux). Si on répond positivement, on affirmera, par «rétrogradation» de la
vérité, que 1’énoncé était vrai de tout temps, qu’ainsi la chose ne pouvait pas ne pas
arriver, qu’elle est (€tait) de tout temps nécessaire. Or, étant donné que le critére de
vérité adopté généralement par le Stagirite réside dans la correspondance entre le fait
objectif ou npdyua (chose, événement, état de chose) et I’énoncé de ce fait (Adyoc),
les énoncés portant sur le futur, en matiére contingente, posent probleme. L’A. adopte
ici 'interprétation qu’il qualifie de traditionnelle — au sens ou elle a été défendue par
les commentateurs anciens d’Aristote, Ammonius, puis Boéce —, selon laquelle les
énoncés singuliers au futur en matiére contingente (ESFC) n’ont certes pas de valeur de
vérité attribuée, mais sont vrais ou faux de facon indéterminée, devenant par ailleurs de
plus en plus vrais (ou faux) en fonction des circonstances concrétes présentes, jusqu’a
devenir vrais absolument — et nécessaires selon la nécessité conditionnelle — avec la
réalisation effective de I’événement. L’exemple de la bataille navale qui aura ou n’aura
pas lieu demain doit se comprendre d’abord dans un contexte concret ou ’alternative
prend sens (il y a concrétement deux flottes qui veulent en découdre); ensuite, avec
le temps, I'affirmation de la vérité ou de la fausseté de 1’énoncé en vient a pencher
d’avantage vers le vrai ou vers le faux pour des raisons objectives présentes. Selon I’A.,
le principe logique dont parle Aristote dans ce chapitre 9 — qu’il s’agisse de la bivalence,
du tiers exclu, ou d’un autre principe —, n’est pas purement invalidé dans le cas des
EFSC, mais sa validité est conditionnelle (on pourrait peut-étre dire que I’application
du principe est suspendue, dans I’attente de la réalisation de 1I’événement). On trouvera
encore des remarques subtiles sur la distinction entre nécessité absolue et nécessité
conditionnelle ou factuelle (nécessité du présent) et I’interprétation statistique des faits
contingents. On regrette seulement que 1I’A. n’ait pas tenu compte de la littérature parue
apres 1989 et qui discute les propres théses de 1’A. (par exemple, R. Gaskin, The Sea
Battle and the Master Argument. Aristotle and Diodorus Cronus on the Metaphysics
of the Future, Berlin / New York, 1995, ou G. Seel (éd.), Ammonius and the Seabattle.
Texts, Commentary and Essays, Berlin / New York, 2001). On regrette aussi que I’A.
n’ait pas ajouté une conclusion générale a ses recherches particuliéres. On aurait mieux
saisi le sens général des différentes réponses que le Stagirite adresse a divers arguments
de nature déterministe, fondés sur la logique aussi bien que sur la causalité (Aristote



288 BIBLIOGRAPHIE

défendant de son coté la notion d’accident, comme cause indéterminée, ou minimisant la
part des «dons naturels» dans la constitution de la perfection morale). Ainsi, I’ouvrage sera
surtout utile a celui qui cherchera une interprétation précise et toujours bien argumentée de
tel passage aristotélicien — principalement du De interpretatione, de la Métaphysique et des
Ethiques —, engageant d’une fagon ou d’une autre la question cruciale du déterminisme.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

JEAN-MICHEL CHARRUE, De [’étre et du monde. Ammonius, Plotin, Proclus,
(Etudes et commentaires, 109), Paris, Klincksieck, 2010, 285 p.

Jean-Michel Charrue est I’A. de plusieurs ouvrages sur le néoplatonisme. Son
livre précédent, Illusion de la dialectique et dialectique de I'illusion : Platon et Plotin,
Paris, 2003, a fait I’objet d’une recension dans cette revue (J. Borel, RThPh 137 [2005],
p.157). L’A. publie ici un recueil composé de treize articles parus ces dix derniéres
années dans des actes de colloques et diverses revues, ainsi qu’une étude originale
sur Albert Camus et Plotin (p. 253-285). La majorité des articles concernent Plotin:
Ammonius et Plotin [I]; Plotin et la mystique [VI]; Plotin et Parménide [VII]; Plotin,
le stoicisme et la gnose [VIII]; Plotin et I’image [IX]; Plotin et Socrate [X] — notons
que I'article est paru dans la présente revue (R7ThPh 137 [2005], p. 97-113); Plotin et
Epicure [XI]; Plotin et le désir [XII]; Albert Camus et Plotin [XIII]). Trois enquétes
portent sur le maitre de Plotin a Alexandrie, Ammonius Saccas (Ammonius et Plotin [I];
Ammonius et les chrétiens [II]; Origéne éléve d’Ammonius [111: pour I’A., le chrétien
Origene aurait été I’éleve d’Ammonius; sur cette question, ¢f. maintenant la notice de
L. Brisson et R. Goulet sur «Origéne le Platonicien» dans le Dictionnaire des philosophes
antiques, t. IV, 2005, p. 804-807], et une seule traite directement de la pensée de Proclus
(Providence et liberté dans la pensée de Proclus [V]). Larticle intitulé «Providence et
liberté dans le néoplatonisme» [V], porte plus particulierement sur Hiéroclés, Origéne,
Plotin et Proclus. Je me limiterai ici & dire un mot de la partie nouvelle de ce recueil,
I’étude sur Plotin et Camus. Notre curiosité est immédiatement éveillée a la lecture du
titre. On pensait que le lyrisme sensuel d’un texte comme Noces (1938), ou ’adhésion
au monde se résume dans le fameux détournement, d’ailleurs récurrent (Carnets, janvier
1936), d’une parole de Jésus (Jn 18,36): «Mon royaume tout entier est de ce monde»,
se situait aux antipodes de la métaphysique plotinienne. Pourtant, I’A. nous le rappelle,
le mémoire de diplome d’études supérieures de Camus traitait de Plotin et d’ Augustin
(«Métaphysique chrétienne et néoplatonisme», 1936; on cite aussi ce mémoire sous
d’autres titres : «Rapports de I’hellénisme et du christianisme a travers les ceuvres de
Plotin et de saint Augustin» et «Néo-platonisme et pensée chrétienne»); Camus avait 23
ans. Empreint de sympathie pour Camus et Plotin, I’A., qui a découvert dans sa jeunesse
le second en lisant le premier, suit quelques thémes plotiniens qui auraient accompagné
Camus a travers toute son ceuvre. Parmi ceux-ci se distingue le théme de I'unité (écrit
souvent avec une majuscule), comprise comme «unité avec le monde» (p.256), «unité
entre tous les étres» et, «sur un plan plus idéologique», comme «principe de non-violence
et de paix entre les hommes» (p. 258). Disons d’emblée que I’on a de la peine a se
laisser convaincre par un exposé dont le fil argumentatif est tortueux et truffé de trop
courtes citations. En tout cas, a la lecture de ces pages, on ne voit pas que «(Plotin est)
le philosophe qui eut I’influence la plus constante sur son ceuvre» (p. 253). L’influence
de Plotin sur Camus semble relever tout au plus de ces influences diffuses qu’exercent
les lectures de jeunesse sur la pensée d’un auteur, pour informer, de fagon souterraine, sa
sensibilité. L’A. semble en étre conscient, dont les remarques s’appuient souvent sur des
considérations psychologiques, plutét discutables: «On a dit du Premier Homme (scil.
le dernier roman, inachevé, de Camus) que la philosophie était disparue. Disons qu’elle



BIBLIOGRAPHIE 289

était disparue, parce qu’il a retrouvé le pere, et que la philosophie de Plotin représentait
pour lui cette présence. Non pas en chair et en os, mais comme ’incarnation de 1I’idée
du pére.» (p. 258). Ou encore: «(L)a symbolique camusienne n’est pas la symbolique
freudienne, et [...] lorsqu’il parle de la transparence, fit-ce celle de I’eau et de la mer,
il ne s’agit pas forcément de la mere» (p. 263-264). Quant aux theses philosophiques,
on ne voit pas comment le plotinisme efit pu étre absorbé dans la forme spécifique de
I’existentialisme camusien. Pour ce qui est de 1’ouvrage dans son ensemble, je ne suis
pas slr que le titre soit bien choisi, parce qu’il ne fait pas apparaitre que I’A. traite
essentiellement des questions de transcendance, de liberté, de providence. On regrette
I’absence de bibliographie. Le style de I’A. est plutot déroutant: en particulier, 'usage
aléatoire de la virgule donne a la phrase, souvent longue, une allure de cascade et rend
la lecture tres pénible. La suite logique des idées est souvent difficile a restituer. Le texte
n’est, par ailleurs, pas exempt d’erreurs typographiques et d’expressions impropres:
parler d’anacoluthe a propos de la formule camusienne «la raison mystique» (c’est le
titre d’un chapitre du mémoire) est plutot surprenant. En fin de compte, on a I'impression
que I’A. oublie qu’il s’adresse a un lecteur.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

DomiNik PERLER, Transformationen der Gefiihle. Philosophische Emotions-
theorien 1270-1670, Frankfurt am Main, Fischer, 2011, 533 p.

La question des émotions constitue assurément 1’une des grandes problématiques
philosophiques de ces deux derniéres décennies. Elle a en outre le mérite de
I’interdisciplinarité. Sur le terrain des émotions, le philosophe cognitiviste cotoie le
neurobiologiste. L’historien et I’historien de la philosophie ne sont pas en reste. Les
études abondent depuis quelques années. Dans ce contexte, le Moyen Age a aussi eu
ses historiens des émotions (voir par exemple le projet Les émotions au Moyen Age:
http://emma.hypotheses.org/) et ses historiens de la philosophie des émotions (voir déja
le numéro 2007 de la revue Critique intitulé Emotions médiévales). Dans cette derniére
catégorie — mais sur une longue durée qui s’étend de la scolastique médiévale au XVII¢
siecle rationaliste —, 1I’étude de Dominik Perler dont il est ici question marque un pas
décisif, en choisissant une approche résolument philosophique et systématique. D’entrée
de jeu, I’A. se positionne dans le champ scientifique envisagé dans toute son envergure
pour défendre la pertinence et I’intérét d’une étude philosophique des émotions — intérét
qui ne se confine pas a la corporation des historiens de la philosophie, mais qui offre
une approche complémentaire et alternative a celle des recherches empiriques menées
en psychologie et en neurobiologie. Cette approche se définit comme métaphysique
et systématique. Il ne s’agit pas premierement de descriptions de points de doctrine
ou de micro-débats historiquement situés dans des mondes sociaux et culturels, mais
de théories métaphysiques globales, de cadres théoriques qui portent et expliquent
différentes approches philosophiques des émotions, six plus exactement: celles de
Thomas d’Aquin, Jean Duns Scot, Guillaume d’Ockham, Michel de Montaigne, René
Descartes et Baruch Spinoza. Selon I'A., le seul moyen d’approcher philosophiquement
une théorie de I’émotion est en effet de la situer dans un cadre théorique vaste, celui
de la métaphysique de I’esprit et des relations entre corps et esprits. Les émotions
s’appréhendent philosophiquement dans le contexte d’une enquéte sur la structure
des ¢tats mentaux et des états physiologiques, ainsi que sur leurs interconnexions.
Quatre modeéles généraux structurent I’enquéte a la manieére de quatre paradigmes
dotés d’une consistance et de critéres propres: I’hylémorphisme médiéval (distingué
en trois sous-modeles avec Thomas, Scot et Ockham), le scepticisme de Montaigne, le
dualisme de Descartes et le monisme de Spinoza. De fait, I’ouvrage de Dominik Perler



Philosophie
contemporaine

290 BIBLIOGRAPHIE

peut aussi étre lu comme une approche de ces quatre figures de la philosophie, que la
théorie des émotions vient a chaque fois exemplifier. Le lecteur y approche le dualisme
de Descartes, ses enjeux anthropologiques et cognitifs, aussi bien que la théorie des
émotions particuliere a Descartes. Dans sa conclusion, I’A. insiste sur I’importance d une
compréhension métaphysique globale, qu'un souci pour les questions de détail (quelles
sont les émotions de base ? Combien y en a-t-il ?, etc.) ne devrait pas oblitérer. Le
titre de I’ouvrage — Transformations des émotions — indique la méthodologie a I’ceuvre
dans I'enquéte. Transformations s’oppose ici a évolution. L’histoire de la philosophie ne
s’écrit pas sous forme d’un continuum a I’intérieur duquel les théories se modifieraient,
se falsifieraient ou s’amélioreraient, sur une ligne dont on pourrait saisir la dynamique
interne de maniére rationnelle. L’A. juxtapose des modéles métaphysiques sans tracer de
lien logique entre eux. L'un n’invalide pas I’autre, ni ne le parfait. L’approche est ainsi
cohérentiste — les différents traitements philosophiques des émotions ne s’expliquent que
dans un cadre théorique systématiquement construit — et régionaliste — chaque théorie
a sa consistance propre, qui ne se laisse pas mesurer par les critéres régissant un autre
modele. Les cadres métaphysiques se transforment ; les théories n’évoluent pas comme le
feraient des étres biologiques. Cette approche résolument rationaliste et cohérentiste de
I’histoire de la philosophie permet a I’A. de reconstruire les positions des auteurs étudiés
au-dela des traces textuelles qui nous les ont fait connaitre. L'A. scénarise des débats,
éleve des objections, développe a I’envi des exemples qui deviennent paradigmatiques
au cours de I’ouvrage. Lorsque le philosophe étudié n’a pas répondu a telle ou telle
objection qu’on pourrait élever contre sa doctrine, I’A. construit une réponse qui soit
cohérente dans son systeme de pensée. Dans I'interprétation des textes. le principe de
charité joue pleinement: la solution la plus cohérente absolument parlant est la solution
historiquement défendue. Ce rationalisme autorise aussi une mise en parallele de théories
du passé et de doctrines philosophiques contemporaines. Cependant, I’A. admet au sein
de son approche systématique et théorique un corps étranger: Michel de Montaigne
dont Dominik Perler défend une interprétation sceptique pyrrhonienne, de maniere tres
convaincante d’ailleurs. Ce Montaigne qui rejette tout systéme et ne s’intéresse qu’au
cas particulier, sans prétention de I’expliquer en le comprenant dans un cadre théorique,
est inclus a la mosaique de |’A. comme une alternative non-systématique juxtaposée aux
différentes théories métaphysiques. Dans le plan de cet ouvrage, il sert la cause de la
systématisation en réalisant sa contre-proposition.

CATHERINE KONIG-PRALONG

CELINE EHRWEIN NIHAN, Hannah Arendt: une pensée de la crise. La politique
aux prises avec la morale et la religion. Préface de Jean-Marc Ferry (Le
champ éthique, 55), Genéeve, Labor et Fides, 2011, 395 p.

Cette these de doctorat, savante et assez complexe, a pour but d’analyser, en
suivant la pensée d’Hannah Arendt, les conditions qui rendent possible une normativité
éthique, sans recourir a une extériorité transcendante mais sans tomber pour autant dans
le relativisme. Dans sa préface, Jean-Marc Ferry rappelle a juste titre cette remarque
d’Arendt: «Tout a commencé quand j’ai assisté au proces d’Eichmann a Jérusalem.»
En effet, au heu de partir d’une philosophie de ’absolu ou de I'existence, Arendt s’est
efforcée de penser la morale et la religion en lien avec /'événement et, en ’occurrence,
avec ce qu’elle appelait «la banalité du mal». D’ou la complexité, Céline Ehrwein ajoute:
I’ambiguité, de cette pensée. Pourquoi ? Parce qu’il y a en somme deux mouvements,
peut-étre contradictoires, dans la pensée d’Arendt: d’une part, elle a insisté pendant
toute sa vie sur le danger qu’il y a a placer le politique sous 1'égide d’un absolu (la



BIBLIOGRAPHIE 291

Nature dans le nazisme, 1’Histoire dans le stalinisme), mais, d’autre part, elle a reconnu
aussi I'importance dans les affaires humaines de la promesse et du pardon, de la natalité,
de I'alliance. L’ensemble de la thése se construit sur cette difficulté. Dans la premiéere
partie, I’A. analyse patiemment les données du probléme: politique, morale et religion.
La richesse de I’exposé étant impossible a résumer, je reléve quelques points qui m’ont
particulierement intéressé. Sur la célebre distinction entre autorité (reliée au passé) et
pouvoir (concernant le présent), Céline Ehrwein note en ce qui concerne I’autorité,
qu’il ne s’agit pas d’une instance transcendante ou religieuse en soi, mais d’un geste
fondateur, de sorte que ce qu’il faut imiter n’est pas la reproduction de ce qui a été fait,
mais /’esprit d'initiative des Anciens. L’autorité est de cette maniére «porteuse d’une
source de libertén, (p.59). Pour ce qui est de I’ambivalence de la pensée d’Arendt sur
le christianisme, dont celle-ci souligne les dimensions tantdt anti-politiques, tantdt au
contraire politiques, I’A. reprend fort bien la question. Pour I’aspect non politique, Céline
Ehrwein évoque la compréhension de Jésus qu’avait Arendt (influencée sans doute par
Bultmann) avec son idéal de bonté, son exigence d’un amour caché du prochain (contre
la Scheinheiligkeit !), sa compréhension de la vie éternelle et du salut individuel — toutes
choses qui faisaient du christianisme primitif une religion a-politique. Mais justement,
avec Augustin notamment, le christianisme prend aussi une dimension politique, et ce
sont les développements souvent repris de la Condition de |’homme moderne sur le
pardon, la promesse, I’Exode et la nativité (la naissance comme commencement: «Un
enfant nous est né»). Mais Céline Ehrwein prend fermement position contre ceux qui
veulent faire de la pensée d’Arendt une théologie implicite, sa theése se situant donc a
I’opposé du livre de Véronique Albanel, recensé ici méme. A la fin de cette premiére
partie, I’A. compare la philosophie politique d’Arendt & d’autres pensées politiques,
Hobbes, Rousseau, Montesquieu et Tocqueville. La seconde partie, plus courte, est plus
personnelle. L’A. revient sur les forces et les faiblesses de la pensée politique d’Arendt.
Si je I’ai bien comprise, Céline Ehrwein en appelle a bien distinguer les niveaux de
pensée et d’engagement sans imposer au politique des normes absolues, mais sans
minimiser non plus I'impact possible (et nécessaire) de la morale et de la religion. Pour
éclairer plus concretement cette dialectique, I’A. met en contrepoint Tillich, d’une part,
avec sa méthode de la corrélation, et Hauerwas, d’autre part, qui au contraire sépare trop
I’éthique du politique. Elle cherche son chemin entre ces deux extrémes. Il nous faut,
ainsi se termine le livre, «des frontiéres perméables au passage et a I’échange». Cette
thése, parfois quelque peu énigmatique, un peu longue (d’abondantes notes en rendent la
lecture difficile), est fort bien documentée. C’est la loi du genre ! J’encourage notre jeune
docteure en éthique théologique a rédiger plus tard un ouvrage synthétique et personnel,
qui résumerait plus concretement ses intuitions fécondes.

Hexry MotTU

VERONIQUE ALBANEL, Amour du monde. Christianisme et politique chez Hannah
Arendt (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 2010, 430 p.

Ce beau livre a pour origine une interrogation existentielle sur «la double défaite
du XXe siécle»: la défaite du politique avec la tragédie de la Shoah; la défaite, surtout,
du christianisme «a travers ’impuissance de 1’Europe — pourtant christianisée — a
empécher I’événement». Alors que 1’on a beaucoup travaillé le rapport d’Hannah Arendt
au judaisme (voir les travaux de Martine Leibovici, par exemple), I’A., et c’est la son
originalité, s’attache plutét a creuser les nombreuses allusions, réminiscences et méme
sources du christianisme dans ’ceuvre de I’A. des Origines du totalitarisme. Plus
encore : dans quelle mesure la place qu’y occupe le christianisme nous permet-elle de
mieux comprendre celui-ci et de mieux nous comprendre comme chrétiens ayant nous



292 BIBLIOGRAPHIE

aussi le souci de ce monde ? La premiére partie de ce livre engagé étudie la conception
arendtienne du politique comme pouvoir d’agir ensemble. Retenons deux points
centraux dans cette analyse: la pluralité étant «la loi de la terre», le domaine politique
n’est pas I’unité a tout prix, partant la violence, mais le monde commun a sauvegarder,
voire a transformer. L’A. montre bien la conception positive qu’avait Arendt du pouvoir,
de la politique et de I’exigence du vivre-ensemble, mais sans proposer pour autant un
«programme» politique. Les essais d’Arendt étaient toujours des «exercices de pensée
politique», non des recettes ou une morale. Mais qu’en est-il alors du christianisme, dont
les tendances antipolitiques sont avérées ? C’est |’objet de la deuxiéme partie, peut-étre
la plus intéressante. L’A. étudie alors les quatre raisons qui se trouvent, selon Arendt, a
la base de la méfiance de la foi chrétienne a 1’égard du politique: 1) le refus de paraitre
aux yeux des hommes (Origeéne contre Celse); 2) I’espérance d’une vie aprés la mort,
qui prolonge en quelque sorte le souci du moi dans I’autre monde ; 3) le caractére caché
des «bonnes ceuvres», opposées ici a I’action politique ; 4) I’ambivalence de la pensée
politique d’Augustin, qu’Arendt connaissait bien par sa theése sur Le concept d’amour
chez Augustin, lequel transforme certes le christianisme en une Cité (I’idée d’une civitas
Dei) par rapport et en lien avec la cité terrestre, mais, d’autre part, exalte la charité
qui, selon Arendt, rend impossible ’action proprement politique. C’est le c6té marxiste,
anti-religieux, de la philosophe. Reste maintenant, dans une troisiéme partie, 4 examiner
comment s’articulent cette critique du christianisme et le fait que «la puissance de la
foi» engendre au contraire une action dans le monde. Cette foi, cependant, est bien une
capacité humaine, et c’est la raison pour laquelle Arendt, dans la Condition de I'homme
moderne en particulier, peut déployer ses développements céleébres, quoique surprenants
au premier abord, sur ces «miracles politiques», comme dit I’A., que sont le pouvoir
de pardonner et celui de commencer ainsi que «le plus grand des miracles: la natalité»
(mais elle n’examine pas le pouvoir de promettre). Le livre de Véronique Albanel a le
mérite de faire redécouvrir aux lecteurs toute I’importance des nombreuses occurrences
a consonance chrétienne dans I’ceuvre d’Arendt, qu’elle interprétait toutefois dans une
perspective strictement laique et philosophique. Les pages consacrées par Arendt a
Jésus de Nazareth en tant qu’inventeur du pardon et maitre de I’action sont réellement
étonnantes, le pardon et I’action étant vus comme principes politiques. Je me suis demandé
néanmoins si I’A. n’a pas tendance a trop tirer Arendt vers le christianisme ; il est exagéré
par exemple de parler de «l’enracinement d’Arendt dans la foi chrétienne» (p. 237).
Lorsqu’elle évoque la foi, il s’agit d’une confiance tout humaine, non d’une pistis au sens
paulinien. La quatrieme partie se donne pour tiche de nouer la gerbe, en mettant en rapport
I’«amor mundi» au sens arendtien et 1’amour chrétien, avec ce sous-titre: «Le pouvoir
d’aimer le monde». Examinant alors «les points de passage entre amour et politique», I’A.
développe a la fin deux «signes tangibles de I’amour du monde: I’amitié et la gratitude»
(p- 397-402), un court chapitre qui m’a paru I’'un des meilleurs du livre.

Henry MoTtTU

Francis GuiBaL, Le sens de la réalité. Logique et existence selon Eric Weil
(Les marches du temps), Paris, Félin, 2011, 442 p.

Alors que ce que nous connaissons de la pensée d’E. Weil tient souvent a ses
réflexions sur I’Etat moderne et le rapport entre violence et raison, le livre de Francis
Guibal, Le sens de la réalité, choisit de nous introduire a un autre aspect de la philosophie
weilienne. Il nous livre une analyse approfondie du premier grand livre de Weil publié
en 1950, Logique de la philosophie. Nous connaissons en général trés mal cette ceuvre
pourtant majeure, dissimulée dans I’angle mort des années 1950. F. Guibal offre une



BIBLIOGRAPHIE 293

introduction a ce projet philosophique original et difficile. 1) Dans cet ouvrage, Weil
s’efforce de mettre en ordre les diverses attitudes et catégories humaines, en dégageant
cependant I’intention qui préside a toutes les philosophies. Logique de la philosophie se
présente ainsi comme le projet d’une auto-compréhension raisonnable. La philosophie
weilienne est animée par la volonté de tout comprendre en se comprenant soi-méme, mais
sans que ce travail de compréhension soit adossé ou garanti par une ontologie spirituelle
lui assurant succés et progrés. Il s’agit d’articuler la diversité des discours raisonnables
sans rien y soustraire, tout en pensant leur unité intelligible. Au fond, dans Logique de
la philosophie, 1a philosophie ne vit que dans les philosophies, leurs catégories et les
reprises qui les transforment historiquement (p. 399). 2) Pour Weil, la catégorie de la
philosophie qui se comprend elle-méme, ’archi-catégorie, est assurément celle de sens,
comprise comme une exigence de sens, comme la compréhension qu’il y a du sens. La
logique culmine ainsi dans la catégorie du sens qui découvre dans le langage le milieu
d’une création poétique multiforme mais d’ou s’engendre pourtant la cohérence formelle
(p- 229). Cette interrogation sur le sens, il s’agit pour Weil de la rouvrir sans retomber
dans les piéges opposés de la souveraineté spéculative et de la démission positiviste. Le
sens n’est jamais créé ; il ne s’agit pas d’une pensée volontariste ou poiétique du sens. Il
s’agit au contraire de penser le sens en sa révélation et en sa réalité multiples (p. 223).
Jamais cette catégorie de sens n’est hypostasiée en réalité substantielle. Cette catégorie
logique, quoique décisive, car elle permet aux discours de se comprendre comme des
modalités du Discours, n’est jamais absolutisée (p. 399). On ne peut reprocher a cette
pensée de se déployer dans un fétichisme du sens qui occulterait le non-sens et ses
phénoménes, puisque, comme F. Guibal I’explique, la vérité est définie chez Weil grace
a la catégorie du non-sens (p. 55) et par le moyen de la négation (p. 70). 3) Tout le champ
pratique, éthique et politique, le champ de I’existence, se réveéle traversé par la question
du sens. La philosophie se donne comme la philosophie premiére qui expose et comprend
cette catégorie fondamentale. F. Guibal détaille comment, chez Weil, I’intention pratique
de la liberté s’accompagne donc de I’exigence d’une remontée réflexive aux sources du
discours, jusqu’aux conditions de signifiance de la réalité. Weil posséde une conscience
aigué de l’affrontement toujours possible entre le sens de la raison et I’existence de
la liberté, mais aussi de la nécessité d’articuler sans confusion I’originalité¢ des deux
registres, d’ou une considération de I’action et de la sagesse, dont le livre de F. Guibal se
fait I’écho. I faut en effet articuler grace a une compréhension raisonnable du discours
la négativité finie de |’existence en travail avec son inscription dans la positivité infinie
du tout de la réalité. Cette sagesse n’a pourtant rien d’une plénitude ontologique ou
spéculative mais elle réside simplement dans la pluralité des sagesses réelles (p. 223).
4) Enfin, on soulignera le travail effectué par F. Guibal sur les influences de la pensée
de Weil. Il est particuliérement sensible a la démarche du philosophe qui discute les
auteurs sans occulter jamais les avancées et acquis des gestes qui sont les leurs (p. 17).
La finesse du rapport de Weil a Hegel est bien restituée. Celui-la ne prolonge ni ne
rejette la philosophie hégélienne, mais invente une autre maniere de prendre en charge la
diction universalisante du sens, qui articule sens et fait, logique et histoire, sans résoudre
ni réconcilier leur diftérence. C’est pourquoi il mettrait en ceuvre non pas un systeme
du savoir mais une systématicité ouverte, celle d’une pensée du sens ou de la liberté
pratique (p. 158). Enfin, le chapitre conclusif présente I'intérét de lier trois projets.
D’abord, mettre en relief ce qui est peut-étre le concept le plus original de la philosophie
de Weil, celui de reprise. Ensuite, défendre le caractére novateur, parfois inapergu, de la
lecture weilienne de Kant, qui a su accorder a la troisiéme critique la juste place qui est
la sienne (p. 394). Enfin, confronter et mettre en dialogue deux pensées du sens, et leur
filiation kantienne, celle de Weil et celle de Levinas.

CLAIRE PAGES



294 BIBLIOGRAPHIE

CrLAupE RomaNo, De la couleur. Un cours (Philosophie), Chatou, Editions de la
Transparence, 2010, 192 p.

De la couleur reproduit les notes d’un cours que professa Claude Romano a la
Sorbonne durant le premier semestre 2007-2008. L’A. interroge, dans un dialogue entre
phénoménologie et philosophie du langage, la notion de couleur, explore de maniére
graduelle les questionnements et les enjeux qu’elle souléve. Trois axes d’analyse
constituent le plan de I’ouvrage : une premiére partie examine les conceptions objectives
et subjectives de la couleur relativement a la théorie de la connaissance. Les nombreux
débats philosophiques, initiés depuis la Gréce antique, se traduisent par la profonde
ambigtiité¢ dés lors qu’il s’agit de définir la nature des couleurs. Les objections de
Goethe a Newton expriment une ambivalence entre, d’une part, I’approche objectivo-
scientifique (délimitée par les champs de la physique, de I"optique ou des sciences
cognitives) et d’autre part le recours au subjectivisme. Cependant s’ouvre la possibilité
d’une troisiéme voie : James Gibson envisage une théorie écologique de la perception et
de la vision dans laquelle les couleurs jouent le réle de signaux biologiques, de repéres
environnementaux et informationnels. Claude Romano procéde dans la deuxiéme partie
de son cours a une habile déconstruction de la pensée wittgensteinienne. A partir de trois
extraits du Tractatus, le probléme de I'incompatibilité des couleurs conduit a poser les
notions de structure, puis de «grammaire logique» des couleurs. Le statut véri-fonctionnel
des propositions ¢lémentaires laisse alors place a une «analyse grammaticale qui [va]
se constituer en une anti-phénoménologie» (p. 108). Pourtant, dans le cheminement
philosophique de Wittgenstein, I’A. décéle de nombreuses difficultés internes révélées
par ’examen critique des antagonismes chromatiques, des couleurs complémentaires
et de leurs ressemblances. Aprés ce détour par I’approche analytique, I’A. revient a la
phénoménologie des couleurs qu’il avait introduite en premiére partie. [’esthétique,
considérée comme un «préalable a la philosophie de Iart proprement dite» (p. 156),
interroge la perception des couleurs. Pour les grands maitres de I’impressionnisme
pictural, chaque couleur implique une dynamique, un mouvement vibratoire généré par
les rapports chromatiques eux-mémes. Le propos nous emmene finalement au cceur de la
pensée de Merleau-Ponty. La question se pose alors du mode d’apparaitre des choses et du
monde: ontologique, cosmologique, la couleur devient le «lieu méme d’une expérience de
Iétre comme tel» (p. 173), un acces a la tonalité de |’étre.

FaBricE DucLos

AxeL HoNNETH, Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen
Sittlichkeit, Berlin, Suhrkamp, 2011, 628 p.

Apres ses études pionnieres sur la lutte pour la reconnaissance, I’A. nous livre ici
une somme considérable. Le titre annonce d’emblée la coloration post-hégélienne de
I’entreprise, le droit de la liberté pouvant a la fois étre compris au sens d’un génitif
objectif et d’un génitif subjectif: la liberté¢ donne lieu a un droit, mais elle a également
ses droits, méme s’ils ne sont jamais absolus. Il s’agit de penser la moralité méme de
I'ethos démocratique, sa Sittlichkeit constitutive. L’ouvrage se structure dés lors autour
du triple pilier du juridique, de I’éthique et du social. La liberté elle-méme se décline
en liberté négative, réflexive et sociale, comme condition de possibilité de 1’idée de
moralité démocratique. La possibilité de la liberté, instruite par les expériences et les
pathologies de I’histoire, permet de donner du prix a chacun de ses moments, sans
jamais se laisser piéger par ses errances. Internet exemplifie 4 sa maniére les piéges
d’une liberté tous azimuts. Les droits «libres» de I’individu ne peuvent pas étre isolés
de ses droits sociaux : avoir des droits, ce n’est pas seulement les posséder, c’est aussi



BIBLIOGRAPHIE 295

avoir ’assurance de pouvoir réellement les exercer. Les droits politiques, a leur tour,
ne se laissent pas déduire de ces deux premieres catégories. La liberté juridique a déja
ses limites: comme le montre la croissante justicialisation ou juridisation de la société
(également repérable dans la transformation rampante de la bioéthique en biodroit), plus
I’individu est affirmé abstraitement comme libre, plus il court le risque d’étre soumis
a des contraintes paralysantes. La défense des droits individuels peut dégénérer en
systéme institutionalisé d’obligations rigides. L’A. analyse ici le film américain «Kramer
contre Kramer», ou les protagonistes d’un divorce sont progressivement réduits au role
de simples figurants du droit. Le sujet ne se comprend plus que par sa référence au droit.
Le déploiement de la liberté morale s’avére donc indispensable pour orienter le sujet
vers des normes éthiques universelles et post-conventionnelles. Que cette liberté morale
butte sur ses propres limites, on le voit bien dans le cas du plagiat, ou celui qui le découvre
doit faire abstraction de son amitié envers ’auteur de la fraude, afin de recourir a des
régles sociales et pas seulement interpersonnelles. Mais 1’éthiquement correct conduit trés
vite au moralisme étouffant, pathologie sui generis de la liberté¢ morale quand elle devient
intransigeante; I’A. donne ici comme exemple I'attitude de la gouvernante dans The
Turn of the Screw de Henry James, attitude également critiquée, au plan théorique, par le
psychologue William James, frére du romancier. Le passage au niveau social de la liberté
est donc indispensable, pour que la possibilité de la liberté devienne effective, a tous ses
niveaux (interpersonnel, économique et politique). On retrouve dans la derniere partie de
I’ouvrage la sensibilité remarquable de I’A. pour la prise en compte des différents niveaux
d’analyse qui permettent de fonder une éthique de la vie en société: I’amitié, I’intimité et
la vie de famille, de méme que la consommation et le travail, et enfin la culture politique
elle-méme constituent les médiations indispensables et fines des dimensions juridiques,
morales et politiques d’une liberté démocratique digne de ce nom.

Denis MULLER

PuiLippe Grosos, Comme un corps lourd dans une eau sombre : essai sur le
rayonnement paradoxal du mal (Le champ éthique, 54), Geneve, Labor et
Fides, 2011, 125 p.

Cet «essai» se veut aussi, selon I’A., une «méditation» (p. 13). Cela participe d’un
effort contemplatif, non dans la méthode, mais dans la fagon de saisir le (ou d’étre
saisi du) probléme. L’A. s’efforce de montrer qu’une approche uniquement rationnelle
du mal n’est pas suffisante; il en expose quelques manifestations représentatives, ou
celui-ci nous laisse cois, réduits a I'incompréhension. C’est ce que I’A. désigne par
’expression «rayonnement paradoxal du maly». Le mal, en effet, ne se rend manifeste
comme tel que dans ses effets, s’infusant en nous et se répercutant en dehors de nous,
sans que nous ayons la moindre prise sur lui — méme quand nous voudrions participer a
son déploiement. Sous le patronage de Dante (le titre est extrait du Paradis, chant 11I),
I’ouvrage se divise en trois sections de trois chapitres, comme une gigantesque ferza
rima, ou la réflexion porte sur quelques aspects essentiels de ce probleme philosophique,
de I’époque moderne a aujourd’hui. La premiére section est d’ordre historique: elle
récapitule brieévement les grandes théories modernes qui ont tenté de penser le mal. Dans
cette optique, I’A. convoque d'un coté Leibniz et Kant, comme théoriciens d’un mal
réductible a un systéme rationnel, de I’autre Schelling, qui raméne celui-ci a une réalité
d’ordre effectif: cela, parce que le mal a son origine dans une liberté qui est synonyme
de volonté (et non dans une liberté qui ne serait que la pure faculté de choisir parmi des
possibles), et que cette insondable liberté a sa racine dans un fond obscur, chaotique,
de notre étre, d’ou le mal peut sourdre aussi positivement que le bien. Cette possibilité
radicale du mal, ancrée en nous, semble a I’A. étre mieux a méme de rendre compte des



296 BIBLIOGRAPHIE

horreurs du mal que, par exemple, la theése d’une origine du mal en tant que «penchant»
(Kant), jugée trop passive. L’insuffisance d’une solution rationnelle fait I’objet des deux
sections suivantes. La seconde s’attache a décrire et a affirmer le caractére épidémique
et non maitrisable du mal, et la nécessité de le penser «hors systeme» (selon I’expression
de Ricceur). Ce caractere, I’A. le discute dans 1’étude des trois points suivants: le
développement anarchique du mal, c’est-a-dire son extension selon la «loi d’avalanche»
de Jankélévitch; la potentialité de faillir, et de 1a le besoin d’une responsabilité absolue
de chaque homme (Levinas); enfin, le cas de conscience, embrassant les situations ou
le mal se retourne contre celui qui I’a causé. De cette responsabilité absolue (Lévinas)
qui exige que I’on puisse souffrir de faire souffrir son prochain et pose cette exigence en
prémisse a toute éthique, I’A. tire un «argument majeur, et non seulement théologique,
contre le suicide» (p. 81-82): d’apres I’A., invoquant I’amitié vertueuse aristotélicienne,
le suicidaire doit pouvoir se réfréner en pensant qu’il souffre assez pour ne pas faire
souffrir en plus son ami. Or on peut objecter que la vertu, en amitié¢ comme en tout autre
domaine, présuppose la tempérance que le dépressif alourdi, déséquilibré par le mal ne
peut étre en mesure de pratiquer. De plus, cela semble nier le caractére fondamental
du déploiement du mal d’aprés I’A., son insaisissabilité; s’il irradie pleinement sa
victime, on ne voit pas bien comment cette derniére pourrait prendre le moindre recul et
considérer autre chose que sa seule condition souffrante. Enfin, dans la troisieme section,
ce caractére insaisissable du mal est illustré au moyen d’exemples de son déploiement
dans le temps. L’A. en choisit deux : le premier s’appuie sur la notion de «péché originel»,
qu’il interpréte comme signifiant le fait d’étre homme, faillible, et pris dans un monde ou
le mal arrive; le second est ce qu’il désigne sous le terme d’«héritage», c’est-a-dire les
conséquences du fait d’étre éduqué par des gens peut-étre bienveillants mais imparfaits.
11 I’illustre notamment par 1’étude psychologique du «secret de famille», qui méne a la
répétition des erreurs parentales I’enfant qu’on voulait en protéger. Ce développement
est le moins convaincant du livre; ’A. présente longuement deux cas proches de la
caricature (par exemple : trois générations de femmes reproduisant un schéma aboutissant
a un triste fait divers, p. 97-102). Il semble considérer la portée de ces exemples comme,
sinon universalisable, du moins suffisante pour faire voir dans le «secret de famille» une
forme paradigmatique du déploiement du mal dans le temps, alors que le lecteur peine
a 'y voir autre chose que de tragiques coincidences. Ces quelques remarques ne suffisent
cependant pas a diminuer le mérite de ce livre. L’A. éclaire avec succeés les difficultés
de penser ce sujet, et présente en un style clair et agréable les sommets de la réflexion
éthique du XX°¢ s. Précisons qu’il ne s’agit pas d’un manuel d’introduction, mais d’une
investigation qui réussit, non certes a saisir son insaisissable objet, mais a mettre en
fumiere les difficuiiés d'une démarche philosophique pour i’approcher.

JONATHAN WENGER

THoMAS METZINGER, The Ego Tunnel. The Science of the Mind and the Myth of
the Self, New York, Basic Books, 2009, 276 p.

Directeur du Groupe de philosophie théorique et de 1I'Unité de recherches en
neuroéthique de ['Universit¢ de Mainz, Président de 1’Association pour 1’étude
scientifique de la conscience, Thomas Metzinger a déja écrit et édité une dizaine de
livres sur la question de la conscience du point de vue des neurosciences. Cet ouvrage,
traduit la méme année en allemand chez Berlin Verlag, n’est donc pas le premier du
genre mais peut-étre celui qui, par son dessein de vulgarisation scientifique, touche un
plus large public. La structure du livre en trois chapitres refléte trés visiblement le propos
de I’A. Partant du probléme aussi ancien que la pensée humaine, «Le probléme de la
conscience», I’A. y apporte les nouvelles «Idées et découvertes» actuelles, avant d’ouvrir



BIBLIOGRAPHIE 297

un troisiéme chapitre qui annonce et pronostique «La révolution de la conscience». La
thése centrale du livre consiste a expliquer qu’il n’existe rien qui corresponde a ce qu’on
appelle communément ame (Sou/), soi (Self) ou encore moi (£go), comme I’humanité
I’a pensé de maniére erronée depuis plus de vingt-cing siecles, mais que ce que chacun
vit et ressent comme étant soi est le produit d’une simulation engendrée par I’activité
neuronale. C’est le courant continu de sensations intégrées par le cerveau qui nous
donne I'impression d’étre un individu, autrement dit, 1’illusion d’étre une personne
et de se reconnaitre comme ego. Le sentiment de soi résulte donc d’une simulation
virtuelle au sein d’une réalité — également virtuelle — produite par le cerveau. Cette
simulation (sur le mode du simulateur de vol) consiste en la construction d’un modéle
de représentation phénoménale de soi qui s’est développé au cours de ’évolution de
I’espéce, s’imposant comme «outil utile» en raison des avantages qui en ont découlé
pour sa survie. Mais ce qu’on croit étre soi, son ego, et qui n’est — comme il a été dit —
que le produit d’une simulation cérébrale, est en fait trés limité, dit I’A. Le résultat de
cette simulation du monde réel dans lequel nous prenons la place centrale n’est qu’un
reflet ou une projection trés restreinte de la réalité physique «réelle», immensément
plus riche, dont ce processus de simulation tente de rendre compte. Cette restriction est
comparée a la vision que I’on peut avoir du monde depuis I’intérieur d’un tunnel : d’oti le
titre du présent ouvrage. A I’appui de cette thése sont relatées maintes expérimentations
de neuropsychobiologie, allant entre autres des expériences de vécus hors du corps
aux membres fantomes, en passant par les neurones-miroirs. De méme sont intégrés
a 'ouvrage trois dialogues menés par I’A. avec trois collegues neuroscientifiques.
Immanquablement, les implications de cette approche «naturaliste» de la conscience font
se profiler une véritable révolution dans la conception de I’étre humain, de la conscience,
de I’esprit et du libre arbitre. L’A. nous fait ainsi entrevoir un monde prochain ot les
machines pourront étre dotées de conscience, ou les drogues et autres manipulations
neurochimiques du cerveau permettront ’élargissement de la conscience humaine; un
monde ou les hommes pourront discuter avec les machines comme dans la discussion
fictive et futuriste (au chapitre 8) entre I’A. et le premier philosophe post-biotique du IV*
millénaire. Une telle révolution avec ses conséquences autant scientifiques qu’éthiques
et politiques pousse Metzinger a en appeler a |’établissement d’un nouveau genre
d’éthique: une éthique de la conscience, une neuro-éthique. Il sera effectivement de
nécessité de répondre a différentes questions nouvelles telles que le choix des formes
de consciences que 1’on voudra promouvoir et développer dans la société, la volonté
ou non de construire a I’avenir non plus seulement des machines dotées d’intelligence
artificielle mais aussi de conscience artificielle. Alors que I’A. travaille a la construction
des bases de cette nouvelle éthique, il semble quand méme qu’un certain enthousiasme
spéculatif, ancré dans une croyance quelque peu naive en la science et son pouvoir a
venir, ait contribué a passer un peu rapidement sur certaines questions qui — si elles ne
préoccupent plus I’A. — ont toujours de quoi préoccuper la tradition philosophique. Sans
entrer dans I’argumentation passionnée que ne manquera pas de susciter un tel livre,
de part et d’autre, il est deux remarques que I’on peut faire bri¢vement & son propos.
Premiérement, d’aucuns pourront peut-étre regretter que toute réflexion sur I’ame soit
quasi enfermée d’emblée dans une seule alternative : soit une dme éternelle quasi réifice,
en tant qu’essence divine enfermée dans le corps, soit des processus physicochimiques
et leurs corrélats psychologiques explicables par les neurosciences. Aucune place
respectueuse n’est, en effet, donnée a d’autres conceptions de I’ame, par exemple, en
tant que «principe de vie». Deuxiémement, mais en poursuivant le point précédent,
il est a souligner que ne sont mentionnées dans |’ouvrage que des problématiques
appréhendables par le paradigme des sciences naturelles, sans mention ni des divergences
externes possibles sur la question, ni des dissonances et limites internes inhérentes a
’approche qui jouit ici du monopole. Ce qui implicitement revient a laisser penser que
tout peut étre harmonieusement saisi par le paradigme requis et que ce qui ne peut |’étre



298 BIBLIOGRAPHIE

n’existe tout simplement pas. N’est-ce d’ailleurs pas — justement dans cet ouvrage — le
sort réservé a la conscience, comme sentiment subjectif intérieur d’exister en tant que soi,
en tant que personne vivante et réelle ? Ainsi, on constate I’absence de mention d’autres
approches, qu’elles soient philosophiques, herméneutiques ou psychanalytiques, qui
ont un discours divergent sur la question de la conscience: toutes celles qui défendent
une ontologie subjective de la conscience, a la premiére personne. Metzinger semble
faire découler d’une science une, neutre et indivisible, et des découvertes de celle-ci
une vision du monde nécessaire, un nouveau paradigme obligé pour I’avenir, exigeant la
formation d’une nouvelle éthique. Mais n’est-ce pas plutét — ou en tout cas tout autant
— les dimensions sociales, culturelles, religieuses, politiques et historiques d’une société
qui définissent le paradigme dominant et qui du coup contribuent a la détermination de
ce qu’est la science et de ce qu’elle peut — en son état — dire du réel ?

VINCENT DALLEVES

Douwe DraaisMA, Une histoire de la mémoire, Paris, Flammarion, 2010, 506 p.

D. Draaisma est professeur d’Histoire de la Psychologie a I’'Université de Groningen
aux Pays-Bas ou il a accompli des études de Philosophie et de Psychologie. Une histoire
de la mémoire est la traduction francaise de sa thése de doctorat défendue a I’Université
d’Utrecht et parue initialement en néerlandais, en 1995. L’A. compte actuellement cinq
ouvrages a son actif, tous traitant de la mémoire d’un point de vue psychologique ou
historique, dont certains ont été traduits en plusieurs langues. Ainsi, on trouve en francais
un deuxiéme livre de D. Draaisma, Pourquoi la vie passe plus vite a mesure qu’on
vieillit, traduit en plus d’une quinzaine de langues, paru également chez Flammarion,
en 2008. La lecture d’Une histoire de la mémoire, simple et accessible & tous, n’en est
pas moins des plus captivantes et intéressantes. L’A. invite & un parcours historique des
différentes métaphores utilisées tout au long de notre tradition pour rendre compte de la
mémoire, allant de I’ Antiquité aux systémes actuels de reconnaissance des ordinateurs
neuronaux optiques. A partir de leurs métaphores emblématiques, ce sont ainsi les
principales conceptions de la mémoire de la pensée occidentale qui se trouvent abordées.
Ce voyage dans I'histoire des idées est ponctué par plusieurs haltes qui sont autant
d’occasions de visiter le colombier de Platon, les palais d’Augustin, la bibliothéque
meédiévale, les entrepits (storehouse) de 1’Angleterre commercante du XVII® siecle,
ainsi que les paysages romantiques des tableaux de G. D. Friedrich qui inspirérent C.
G. Carus a ce propos. Bien sir il est aussi question de la métaphore du sceau et de la
cire, reprise par Aristote et devenue depuis un fopos dans la littérature du genre jusqu’au
bloc-notes magique (Wunderblock) de Freud. Dans ce livre d’histoire de la psychologie
de la mémoire, une grande part est aussi faite aux métaphores plus récentes qui, depuis
la modernité, se font de plus en plus mécaniques et abandonnent I’allusion spatiale
qui servait autrefois de support aux moyens mnémotechniques, consistant a associer
la succession des idées a différents loci d’une propriété seigneuriale ou de I'intérieur
d’une demeure. Ainsi découvrons-nous la belle galerie de ces métaphores instrumentales
que sont entre autres le commutateur téléphonique, le phonographe d’Edison, la
camera obscura devenant photographique, I’ordinateur, I’hologramme et les réseaux
neuronaux de Hebb. Si cet ouvrage offre un inventaire historique des métaphores de
la mémoire, il dépasse toutefois 1’aspect du simple catalogue, et ce sur deux points. En
premier lieu, il nous propose une réflexion critique sur le role des métaphores dans les
théories scientifiques, en 1’occurrence surtout en psychologie. En effet, d’un point de vue
épistémologique, I'influence qu’elles ont sur les théories mémes qu’elles sont censées
illustrer n’est pas neutre. La force de persuasion de leur caractére imagé ainsi que leur
capacité a fagonner le langage et la pensée ne sont de loin pas a négliger, méme si c’est



BIBLIOGRAPHIE 299

justement en cela qu’elle comporte une richesse heuristique indéniable. A ce propos, on
trouvera dans ce livre, et de maniere bienvenue, un petit rappel technique des réflexions
théoriques sur la nature et le fonctionnement de la métaphore. En deuxieéme lieu, I’A.
questionne aussi philosophiquement les différentes théories de la mémoire, surtout &
partir de la problématique de «I’homoncule», a laquelle est consacrée un chapitre a part.
C’est la, en effet, une des pierres d’achoppement de toute la philosophie de I'esprit
qu’aucune théorie ne semble avoir jusqu’a présent surmonté, malgré le recours a
certaines métaphores qui ont pu parfois en donner 'illusion. Une histoire de la mémoire
est donc un ouvrage a la lecture a la fois agréable et instructive, qui saura plaire autant
aux historiens des idées ou de la psychologie qu’au grand public intéressé. Il pourra
également étre d’utilité aux chercheurs en psychologie, discipline dont I’A. dit qu’elle
«donne parfois I'impression de souffrir de pertes de mémoire presque pathologiques»,
tant «on assiste, en psychologie, au retour des mémes notions théoriques, sous des
formes métaphoriques sans cesse changeantes.»

VINCENT DALLEVES

Francois JULLIEN, Philosophie du vivre (Bibliotheque des idées), Paris,
Gallimard, 2011, 270 p.

«Nous faire oublier le vivre, dit Frangois Jullien, est ce que de main de maitre, en
Grece, a fait la philosophie; [...] En aiguisant (au moins depuis Parménide) le principe
de non-contradiction (or vivre ne se saisit qu’en deca de cette exigence); en posant des
I’abord que la ‘sagesse’ (portant traditionnellement sur le vivre) s’identifie a la ‘science’,
sophia a épistéemé (Théététe 145 e); comme aussi bien en considérant (1™ page de la
Métaphysique) qu’il ne saurait y avoir de sagesse ou de science dans cette expression
¢lémentaire du vivre qu’est la ‘sensation’, de sophia dans |'aisthesis, la philosophie
s’est engagée dans 1'aventure du /ogos, comme discours démonstratif et déterminant
de la connaissance, et a pris pour objectif la ‘vérité’; le ‘vivre’, du coup, lui a échappé»
(p. 163). C’est sur ce fond critique, repris sous différentes formes au cours du livre, que
I’A. cherche a opposer la maniére chinoise de comprendre le ‘vivre’ comme stratégie.
Stratégie prend ici le sens suivant: une capacité opérationnelle se libére, qui se pense
en fonction de la situation affrontée, et devient susceptible d’avoir en vue un maximum
d’effets pour faire émerger un moment, en exploitant le jeu qu’il y a entre le refus du
report et I’acceptation du différé : «en ne biaisant pas avec le présent rencontré en méme
temps que le laissant fructifier» (p. 44). Ce qui permet, dit I’A., de «remonter de I’étale
a I'essor, ou de la platitude confortable de la détermination a 'effectif qui I’a quittée,
ne laissant pas vivre coincider avec une quelconque propriété» (p. 267). L’attention
peut désormais se fixer dans I’ “entre’ sans plus se projeter dans les prestiges de la fin,
dans la tension en cours qui fait tenir et non plus dans la tentation d’un terme ou sens
projeté. C’est la voie du «f@o qui exprime cet ‘entre’ ne s’immobilisant d’aucun coté,
mais ne cessant de laisser passer. Il n’est pas la voie qui mene ‘a” (a un felos, a une fin
convoitée), mais la voie de la ‘viabilité’ par ou se renouvelle le continuum de la vie»
(p.121). Au sommet de ce cheminement, I’A. met en lumiére ce que le Zhuangzi appelle
«la transparence du matin», expression poétique qui doit signifier, par rapport au ‘vivre’,
«une stratégie d’hygiéne qui est celle d’un dégagement graduel hors de tous les liens
qui créent de I’opacité et font obstruction» (p. 262). L’un de ses commentateurs, Guo
Xiang, en précise le sens par ces mots: «Des lors qu’on ne se préoccupe plus de la vie,
on ne craint plus la mort; ne craignant plus la mort, tout ce qu’on aborde, on y accéde
aussitot en paix: d’une maniere soudain éclaircie, il n’y a plus obstruction; y trouvant
un ressort spontané, on se léve et on agit». C’est ce qu’on appelle la «transparence du
matin» (zhao che: matin-traverser) (ibid.). La vertu de cet essai est de donner ’envie



Histoire de
la théologie

300 BIBLIOGRAPHIE

de le réécrire, non en ses pages stimulantes sur la pensée chinoise, de I'intérieur de
laquelle Frangois Jullien vise a éveiller son lecteur, mais en ses pages critiques et trop
souvent partiales sur la pensée antique et particuliérement sur la pensée chrétienne, qu’il
aborde toujours de I’extérieur comme d’un ‘grand mythos religieux’ dont, dit-il, «nous
prétendrions volontiers aujourd’hui étre défaits (p. 111). A notre avis, Ioriginalité de
la vision extréme-orientale de 1’existence ne gagne pas a étre dégagée a partir d’un
parti pris et d’interprétations orientées et parfois spécieuses; elle gagnerait encore au
contraire en trouvant en Occident des témoignages et des témoins d’une appréhension
du ‘vivre’ qui, sans étre similaires et sans désirer |’étre, sont peut-étre plus convergents
que divergents dans leurs intentions ultimes propres.

JEAN BOREL

Juria KoNsSTANTINOVSKY, Evagrius Ponticus. The making of a Gnostic (Ashgate
New Critical Thinking in Religion, Theology and Biblical Studies), Surrey
/ Burlington, Ashgate, 2010, 218 p.

Si, comme Evagre le Pontique le dit de différentes maniéres dans son ceuvre, «la
science du Christ a bescin non pas d’une dme disputeuse et dialecticienne, mais d’une
ame voyante, parce que la dialectique a coutume d’étre trouvée méme par les dmes qui ne
sont pas pures, alors que la vision I’est par les ames pures seulement» (Kephalia Gnostica
I¥;90), on comprend bien que |’accés a I’expérience de la vision de Dieu promise dans
la sixiéme béatitude et la possibilité de rendre compte par le langage des différentes
étapes intérieures qui y conduisent sont complexes et délicats. Et cela d’autant plus que,
méme lorsque I’intellect s’est dépouillé du vieil homme pour revétir celui qui nait de la
grace qui lui permet de se voir au moment de la priére «pareil au saphir et a la couleur
du ciel» (Ex 24,10) et d’étre ainsi dans une lumiére sans forme nommeée lieu de Dieu,
cet état de participation a la Trinité dit «gnostique» n’est ni durable ni définitivement
acquis. En effet, depuis la connaissance sensible jusqu’a I’'expérience de la priére pure,
«I’intellect, dit-il, tantét passe d’une représentation a une autre représentation, tantot
d’une contemplation a une autre contemplation et encore d’une représentation a une
contemplation, puis d’une contemplation a une représentation, parfois aussi de 1'état
sans forme & des représentations ou a des contemplations, et de celles-ci il remonte a
I"état sans forme et cela lui arrive au moment de la priére». Dans le débat qui oppose
depuis longtemps les interprétes d’Evagre, hétérodoxe pour les uns, orthodoxe pour
les autres, Julia Konstantinovsky a voulu concentrer sa recherche sur la reconstruction
méthodique des linéaments de sa réflexion théologique et de sa doctrine spirituelle en les
replacant aussi bien dans le contexte philosophique et patristique du IV* siécle que dans le
courant monastique de I’époque, et sa fagon de comprendre la perfection chrétienne, de
la réaliser et de I’enseigner. Dans ce contexte ascétique, I’A. a raison de souligner le rdle
et la valeur du corps dans la doctrine évagrienne, de méme que la positivité des images
et des concepts qui permettent d’accéder a la connaissance de Dieu, méme si le but a
atteindre est la cessation de toute pensée et qu’Evagre proclame «bienheureux celui qui
est parvenu a I’ignorance indépassable» (K.G. [1,88). C’est toute la pratique de 1"échelle
des vertus et de la surveillance des pensées qui est 1a en jeu et qui doit permettre de
discerner les esprits, angéliques ou démoniaques, capables soit de confirmer et d’éclairer,
soit au contraire de manipuler et de fausser sensations et représentations. De belles pages
sont consacrées a la vision des divers degrés de la lumiére par Iintellect purifié, ainsi
qu’a I’anthropologie et a la psychologie que cette doctrine spirituelle présuppose. Le
dernier chapitre, enfin, est remarquable : il est consacré a la christologie d’Evagre, qui
est I’axe de toute sa pensée. En refusant de la juger & partir d’une orthodoxie ultérieure,



BIBLIOGRAPHIE 301

I’A. montre en quel sens I’objectif essentiel du Pontique a été d’affirmer a la fois 1'unité
du Christ avec le Logos et [’absolue transcendance de Dieu, pour mieux mettre en relief
la médiation nécessaire et absolue que le Christ seul peut et doit assurer entre le monde
immatériel et celui de la pluralité, médiation sans laquelle il ne peut en aucun cas étre
question de réalisation spirituelle.

JEAN BOREL

E. RanporLpH DaNieL, Abbot Joachim of Fiore and Joachimism (Variorum
collected studies series CS985), Surrey / Burlington, Ashgate, 2011, 395 p.

Ce volume rassemble les 18 plus importants articles qu’Emmet Randolph Daniel a
publiés sur la vie et la pensée de Joachim de Flore, ainsi que sur ’influence et la réception
de son ceuvre aux siécles suivants. Aprés avoir fait le point sur les éditions scientifiques
de I’ceuvre latine parues jusqu’en 2000 et quelques études importantes qui lui ont été
consacrées, I’A. propose la premiére édition critique du bref commentaire intitulé De
ultimis tribulationis, dans lequel I’abbé calabrais clarifie certains aspects de sa conception
des sept ages de I’histoire du monde, héritée d’Augustin, et qu’il avait développée dans
le Liber figurarum. Aux yeux de I’A., c’est la doctrine de la double procession de I’Esprit
Saint a partir du Pere et du Fils, laquelle était disputée a cette époque en Calabre entre
théologiens grecs et latins, qui constitue 1’une des clés pour comprendre la maniere dont
Joachim met en étroite relation sa vision des trois ordres, 1’ordre des gens mariés, I’ordre
des clercs et I’ordre des moines spirituels, qu’il rapporte a sa division tripartite en trois
status, avec le développement historique et le devenir eschatologique du peuple juif et
des gentils. Le Livre de concordance entre I'Ancien et le Nouveau Testament fait aussi
I’objet d’une analyse intéressante. [’A. met en lumiére I’innovation que représente le
concept méme de concordia, sans paralléle chez ses prédécesseurs, le role qu’y joue la
figure du Christ incarné dans le développement trinitaire de la structure de I'histoire, et
’originalité profonde que constitue le lien constant que Joachim fait entre son exégese
des deux testaments et les changements politiques, sociaux et religieux de son temps, qui
laissaient naitre en lui I’espoir d’une pure Eglise spirituelle qui transcende enfin sa nature
juridique et institutionnelle. Une autre étude montre comment le calabrais a cherché a
mettre en relation les récits de 1’exode et le retour de I’exil de Babylone avec I’histoire des
générations qui ont précédé le regne de Léon IX. La position de Joachim sur les juifs est
aussi originale, sur [’accusation desquels il ne se focalise nullement, et dont la conversion
est envisagée non seulement dans un proche avenir, mais surtout comme la manifestation
pléniére, positive et logique du plan divin. L’A. de dégager aussi la proximité de Joachim de
Flore et de Bernard de Clairvaux dans leur herméneutique biblique et leur égale méfiance
vis-a-vis des théologies spéculatives d’Abélard et de Pierre Lombard. Les derniers essais
abordent tour a tour les thémes de I’ Antichrist, de la critique de Joachim de Flore vis-a-vis
des croisades, des origines du joachimisme de type franciscain, de la dette de Bonaventure
envers |’ceuvre joachimite, de la tradition manuscrite du Liber de concordia, de I’influence
du joachimisme en Angleterre jusqu’a la fin du XV siecle. L’ouvrage se termine par une
réflexion plus large sur I"apocalyptique médiévale, le millénium et la violence que ces
mouvements peuvent engendrer jusqu’a aujourd’hui, et par un précieux index des noms
propres qui donne une cohérence d’ensemble a ces recherches.

JEAN BOREL



	Bibliographie

