
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 3

Artikel: Exhortation à la philosophie et éloge des mathématiques : à propos
d'un ouvrage récent

Autor: Schneider, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 223-244

EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET
ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES

À propos d'un ouvrage récent '

Résumé

Dans une première partie de cette étude, on lira une présentation de

l'ouvrage de S. van der Meeren suivie d'une brève critique. La seconde partie
est consacrée à l'exposé et la discussion de deux textes que l'A. donne en

annexe à son travail, dont l'un s'inspire de l'autre, le premier de Proclus (V
s.), le second de Jamblique (UI-IV s). Il s'agit d'un éloge des mathématiques
(spéculatives), répondant aux critiques de certains détracteurs de ces sciences.

Le but de cet examen est de confronter les deux textes et de préciser la nature
de chacun et celle de leur relation. Il apparaîtra en outre qu 'on peut les étudier

pour eux-mêmes, indépendamment de la question de leur rapport supposé au
Protreptique d'Aristote.

1.

Sur le fameux Protreptique ou Exhortation <à laphilosophie>2 d'Aristote,
seuls quelques témoignages anciens nous sont parvenus. Et un unique
«fragment» se rapporte explicitement à cet ouvrage - qui, contrairement à

YHortensius de Cicéron qui aurait utilisé le texte du Stagirite, n'était sans doute

pas un dialogue3. De plus, il est vraisemblable que le fameux syllogisme que

1 Sophie van der Meeren. Exhortation à la philosophie. Le dossier grec. Aristote,
Introduction, traduction et commentaire, Paris, Belles Lettres, 2011, XXXII + 279 p.

2 ripoxpEATiKOç (seil. Xoyoç), en un seul livre. Notons que dans le catalogue des

œuvres d'Aristote conservé en arabe, le mystérieux Ptolémée al-Garib accorde trois
livres à un npoipEUTucòc, (piloooipiaç (p. 85); en fait, la liste fusionne deux titres,
le npoipsTmicoç, et le nspi ipiÀoaoïpiaç en trois livres (cf. I. Dlrtng, Aristotle in the
ancient biographical tradition. Göteborg, 1957. p. 222). Sur ce Ptolémée, cf. R. Goulet
et St. Toulouse, «Ptolémée al-Garïb», in : R. Goutet (éd.), Dictionnaire des philosophes
antiques DPhA), t. V (à paraître).

3 Cf. H. Ftashar, in: Grundriss der Geschichte der Philosophie, Antike, Bd 3,
Basel, 20042, p. 261 Flashar, 2004); I. During, Protrepticus. an Attempt at Recons-
tntetion, Göteborg, 1961, p. 29-32. Dans une reconstitution récente provisoire (2010)
du Protreptique publiée sur Internet, D. S. Hutchinson et M. R. Johnson postulent une
forme dialoguée; les personnages seraient au moins trois, Isocrate, Héraclide du Pont et
Aristote (on trouvera le texte sur le site http://www.profreptic.uifo/); l'A. mentionne ce
travail, p. 4, n. 14.



224 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

quelques commentateurs néoplatoniciens tardifs d'Aristote rapportent
précisément au Protreptique'' soit une reconstruction postérieure5 au Stagirite (fr.
2 de l'édition de W. D. Ross, Aristotelis Fragmenta Selecta, Oxford, 1955)6 :

«S'il faut philosopher, il faut philosopher, et s'il ne faut pas philosopher, il faut

philosopher; dans tous les cas, il faut donc philosopher ((piXoaoipTrreov).» En
effet, ajoutent-ils, pour démontrer que la philosophie n'a pas d'existence, il faut

engager des recherches fondées sur des démonstrations et, précisément, «la

philosophie est mère des démonstrations»7 (David [fin du VIe s.] )8.

Cependant, les tentatives modernes de reconstruction de l'ouvrage
d'Aristote n'ont pas manqué, depuis que I. Bywater a publié en 1869 un article
où il cherchait à montrer qu'une part importante du discours d'Aristote pouvait
être retrouvée dans un autre Protreptique à la philosophie (ITpoTpeTiTiKOç £7ti

(Diloooipiav, divisé en 21 chapitres9), datant sans doute du début du IVe s. ap.

4 Olympiodore [VIe s.], In Aie. 144,15-17 (Westerink); Elias [fin VIe s.], Proleg.
3,17-23 (Busse); David [fin VIe s.], Proleg. 9,2-12 (Busse); notons que David et Elias
sont souvent présentés, avec de bonnes raisons, comme les disciples d'Olympiodore. De
son côté, Alexandre d'Aphrodise (II-IIIe s.) mentionne un argument qui semble apparenté,
mais sous une forme différente: celui-ci s'appuie sur la distinction de deux modes du

philosopher, comme activité reflexive et comme enquête portant sur un objet propre (In
Top. 149,9-17 Wallies, édité par Ross sous le même fragment 2): «Si quelqu'un dit 'il
ne faut pas philosopher', puisque philosopher se dit non seulement de l'enquête sur cela
même, à savoir s'il faut philosopher, ou s'il ne le faut pas, comme [Aristote] lui-même
l'a dit dans son Protreptique, mais aussi de la poursuite de l'étude philosophique, après
avoir montré que chacun des deux [modes] est approprié à l'homme, nous réfuterons
cette thèse [seil, 'il ne faut pas philosopher'] de toute façon.»

5 La forme hypothétique du syllogisme trahit peut-être une intervention stoïcienne
(cf. p. 94; voir aussi E. Berti, Aristotele. Protreptico. Esortazione alla filosofia, Testo a

fronte, Torino, 2000, p. XXIX, n. 5).
6 Pour les «fragments» du Protreptique d'Aristote, je renvoie à cette édition

commode Ross). L'édition de référence utilisée par l'A. est: I. During, Protrepticus.

an attempt at reconstruction Göteborg 1961 During, 1961). On pourra aussi
consulter l'édition de O. Gigon (éd.), Aristotelis opera, vol. III, «Librorum deperditomm
fragmenta», Berlin / New York, 1987, p. 283-287 (npoxpsTrxiKOc,) ; p. 302-333 (Tónoi
jtpoipEÄTiKoi aus mehreren Dialogen exzerpiert) ; notons que Gigon édite à la suite les
ch. 5 (à partir de 65,1 des Places) à 12 du Protreptique de Jamblique - dans l'édition de

Pistelli -, avec quelques notes critiques (302-313), précisément sous la rubrique «Tójioi
TrpoTpEJtTiKoi aus mehreren Dialogen exzerpiert».

7 David, Proleg. 9,7 et 11-12 Busse : ixrjxnp yàp xcov ùtioSeìcecuv ìj <piA.oaoipia ; dans

un passage parallèle chez Elias (Proleg. 3,14), on lit: îj yàp crnoÔEiÇiç pépoç (piAoaoïpiaç
(«la démonstration est en effet une partie de la philosophie»),

8 Comme le note l'A. (p. 94), ce type d'argument a reçu le nom de consequentia
mirabilis. Sur la structure logique de l'argument, cf. W. Kneale, «Aristotle and the

consequentia mirabilis», JHS 77 (1957), p. 62-66 (cité par l'A.). C7/ D. J. O'Meara,
«Faut-il philosopher Le voyage d'une question dans le monde antique», in : A. Kessler,
Th. Ricklin, G. Wurst, Peregrina curiositas (Festschrift D. Van Damme), Freiburg /
Göttingen, 1994, p. 1-12.

9 Cette division est ancienne et semble remonter à Jamblique lui-même. Cf. H. D.
Saffrey, L.G. Westerink, Proclus. Théologie platonicienne, Paris, 1.1 (1968), p. 129, n. 2.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHÉMATIQUES 225

J.-C, celui du néoplatonicien Jamblique de Chalcis (ca 245-ca 320)l0. Ce

texte figure en deuxième place dans un vaste ensemble de caractère introductif
(appelé communément sunagôgê)" composé de dix traités, semble-t-il12,
consacré à la philosophie mathématique pythagoricienne - on pourrait aussi
bien dire (néo)platonicienne -, dont seuls les quatre premiers sont conservés

intégralement ; en effet, le Protreptique suit une «Vie (Bioç) de Pythagore»,
et précède un traité «Sur la science mathématique générale» (De communi
mathematica scientia) et un «Commentaire sur l'Introduction arithmétique
de Nicomaque 13>>. Les traités suivants sont perdus, mais, pour les livres V à

Vil, D. J. O'Meara a pu en reconstruire l'argument général grâce à un auteur
byzantin, Michel Psellus (1018-1078)l4. Après l'introduction à l'arithmétique,
où il suivait l'enseignement de Nicomaque, Jamblique consacrait trois livres
à présenter cette science dans ses rapports à la physique (V), à l'éthique (VI),
situées ontologiquement en dessous d'elle, et finalement à la théologie (VII),
au-dessus. Les derniers traités introduisaient à la géométrie (VIII), la musique
(IX) et, probablement, l'astronomie (X) pythagoriciennes.

Depuis l'article de Bywater, les savants ont rivalisé d'ingéniosité pour
reconstruire le texte aristotélicien, en délimitant et réorganisant de diverses

façons la partie de l'ouvrage du néoplatonicien, considérée comme
aristotélicienne de par son vocabulaire, son style et ses thèses15, malgré quelques
critiques sceptiques plus ou moins radicales16. On rappellera le jugement d'un
des éditeurs de référence des fragments du Protreptique d'Aristote, I. During:

10 Sur Jamblique, cf. J. Dillon, «Iamblichos de Chalcis», in: DPhA, t. III (2000),
p. 824-836. Pour les citations tirées de l'ouvrage de Jamblique, je me référerai à l'édition
suivante: E. des Places, Jamblique. Protreptique, texte établi et traduit par E. d. P.,

Paris, 1989 des Places).
" Le titre le plus probable de l'ensemble serait, selon D. J. O'Meara, Pythagoras

revived. Mathematics and philosophy in late Antiquity, Oxford, 1989 O'Meara,
1989), p. 32 : nspi xfjç nuOayopucfjç aipÉOECûç (Sur la secte pythagoricienne). Dans ce
qui suit, je m'y référerai sous le nom de sunagôgê.

12 Sur la liste de ces traités, cf. O'Meara (1989), p. 33-34. Le manuscrit principal a

conservé la liste de neuf titres.
13 Nicomaque de Gérase est un philosophe et mathématicien qualifié de pythagoricien

du IIe s. ap. J.-C. (cf. O'Meara [1989], p. 14-23). Jamblique en offre un résumé et
une paraphrase plutôt qu'un commentaire proprement dit (d'ailleurs le mot «commentaire»

ne figure pas dans le titre). 11 existe une traduction française de cet ouvrage:
J. Bertier, Nicomaque de Gérase. Introduction arithmétique, Introduction, traduction,
notes et index par J. B., Paris, 1978.

14 O'Meara (1989), p. 53-85 (ch. 3: «On Pythagoreanism V-VII : The excerpts
in Michael Psellus»). On trouvera l'édition des textes de Psellus avec traduction dans

l'«Appendix I», p. 217-229.
15 LA. parle de "conformité avec les doctrines du corpus [aristotélicien]" (p. 238).
16 La critique la plus radicale est développée par W. G. R«inowitz, Aristotle's

Protrepticus and the sources of its reconstruction, vol. I, Berkeley / Los Angeles, 1957

(le vol. II annoncé n'est jamais paru); cf. le compte rendu très critique de W. Spoerri,
Gnomon, 32(1960), p. 18-25.



226 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Quot professores tot Protreptici ("Autant de professeurs, autant de Protrep-
tiques") ".

Mme Van der Meeren propose ici une étude savante, complexe, voire foisonnante,

issue de sa thèse de doctorat (cf. p. XIV, n. 8), sur le "genre" protreptique
(les guillemets sont de l'A., qui doute de la pertinence de l'application de cette
notion moderne à un type de discours embrassant des "schémas argumentatifs"
relevant aussi bien de la littérature «isagogique» - c'est-à-dire d'introduction
à un art, à une science, etc. - que de l'éloge des arts et des sciences)IS. Cette
étude est liée à l'examen des quelques maigres témoignages et surtout de la

«partie aristotélicienne» du Protreptique de Jamblique (mais, contrairement
à d'autres publications, on ne trouvera pas ici une traduction commentée de

l'ensemble des fragments et témoignages recueillis et organisés par tel ou tel
éditeur moderne de l'ouvrage d'Aristote)l9. Bien que l'A. considère «la provenance

péripatéticienne de la plupart des extraits jamblichéens pris en
considération» comme incontestable (p. 2), elle a sans doute raison de ne pas nous

proposer une n'eme reconstitution fondée sur le découpage, voire le dépeçage,
des chapitres dits aristotéliciens de Jamblique (en général, de la fin du ch. 5 au
ch. 12). Elle admet donc «le ton indéniablement aristotélicien» (p. XXII) des

chapitres 6 à 12 du Protreptique de Jamblique, avec la fin du 520, même si elle
hésite à se prononcer sur l'attribution de tel passage au Protreptique aristotélicien

(cf. p. XXIII, où l'auteur affiche son scepticisme). Ainsi, on lira dans la

traduction de l'A. ces chapitres en entier (sauf la fin du 8), mais dans un ordre
nouveau (6, 10, 9, 7, 11, 12, 8, fin du 5)21. Les raisons de cette réorganisation
paraîtront étranges: l'A. cherche à «refléter la logique de l'argumentation»
(p. XXXII), comme si cette «logique» avait été complètement chamboulée par
le philosophe néoplatonicien. En fait, on aurait aimé que l'A. analyse le texte
de Jamblique d'avantage pour lui-même, en replaçant les «chapitres aristotéliciens»

dans l'ensemble de l'ouvrage22 et celui-ci dans la perspective de la
collection à laquelle il appartient, et tout particulièrement dans son rapport avec

17 During, 1961, p. 13.
18 Cf. p. XIII ; voir aussi, p. 68 : «S'il existe un 'genre' protreptique, celui-ci est aux

confins de genres littéraires multiples: c'est très net pour ce qui nous reste des Exhortations

aristotéliciennes (seil, les chapitres 'aristotéliciens' de l'ouvrage de Jamblique).
lesquelles se rapprochent tantôt de l'éloge de l'art, tantôt du discours méthodologique,
tantôt de l'exhortation populaire, etc.»

19 Par exemple, J. Follon (Aristote. Invitation à la philosophie, Paris, 2000 ; réimpr.
2006 avec un dossier de P. Dulau) ou E. Berti (Op. cit., 2000), qui suivent l'édition de

During, 1961.
;o Dans cette partie finale du ch. 5, l'A. «voit s'annoncer (ou se résumer) assez

maladroitement la diversité des lignes argumentatives qui structureront les chapitres
suivants» (p. 32, n. 113 ; cf. aussi p. 238 où LA. parle du «ton récapitulatif» de la fin du
ch. 5, et cela par rapport aux ch. 6-12

21 L'A. s'explique brièvement sur cette réorganisation à la page 33 (cf. aussi p. 9

et 16. n. 61): elle reconnaît par ailleurs que chacun des chapitres pris en lui-même
«présente une argumentation parfaitement cohérente» (p. XXIII).

22 Cf. n. 114 à la p. 33, où l'A. montre qu'elle est consciente de cette exigence.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES 227

le traité suivant, le De communi mathematica scientia De comm. math.)
dont on trouvera un extrait du chapitre 26 dans les textes complémentaires,

p. 252 à 259 (notons que l'A. reproche justement aux travaux antérieurs d'avoir
négligé l'étude du «Protreptique de Jamblique pour lui-même» [p. 6] L'A.
discute essentiellement les chapitres précédant la section dite aristotélicienne,
et cela dans une perspective plus rhétorique et littéraire que philosophique,
ce qui peut se justifier étant donné la nature propre du texte en question, dont
la fonction est avant tout «pragmatique» (on regrette que l'A. donne pour les

citations tirées de ces chapitres la traduction «des Places», même légèrement
modifiée23, ce qui nuit quelque peu à l'unité de l'ensemble). Une ambiguïté me
semble toutefois planer sur toute la partie introductive, entretenue par l'intitulé
du présent ouvrage: parle-t-on d'Aristote ou de Jamblique? De Jamblique
utilisant Aristote ou encore d'Aristote déformé par Jamblique? N'aurait-il pas
fallu aussi examiner comment la représentation de la philosophie qui se dessine
dans le texte de Jamblique s'accordait avec la philosophie (néo)platonicienne

- que des matériaux aristotéliciens, empruntés au Protreptique ou à d'autres

ouvrages, y aient été intégrés ou non. En bonne méthode historique, l'unité et

la cohérence de la pensée jamblichéenne qui s'exprime dans le Protreptique
devraient être postulées, même si, en fin de compte, le travail de l'historien
en vient à déceler des tensions, voire des contradictions. On se demandera

encore si, parmi les trois fonctions principales que l'A. reconnaît au «genre»
protreptique - conversion, propagande, introduction - la seconde, qui s'inscrit
dans un contexte de concurrence, peut viser chez le néoplatonicien une forme
de culture (jraiôeia) déterminée (le christianisme comme on a souvent pensé

que l'ouvrage homonyme du Stagirite s'inscrivait dans une polémique contre
la 7taiôsia défendue par Isocrate24. L'A. aurait sans doute aussi tiré profit de

l'ouvrage important d'A.-J. Festugière sur les protreptiques dans les dialogues
de Platon25, afin de mieux marquer la dépendance de Jamblique au platonisme26.

La structure de l'ouvrage se présente de la façon suivante : il se compose d'une
sorte d'avant-propos intitulé «La nécessité de philosopher» (p. XI-XXXII ;

il s'agit du ipiloao(pr|Téov), d'une longue Introduction (p. 1-82) qui précède
l'édition des témoignages et des fragments explicitement attribués à Aristote ou

23 Cf.n. 32. p. 8.
24 Le Stagirite réagirait, au nom de l'Académie à laquelle il appartenait alors, à

la publication récente du discours fictif d'Isocrate intitulé Ylepi xr\ç àvxiSôaEcoç, (Sur
l'échange). Cf. les remarques de TA., p. XXVI-XXX; During, 1961, p. 33-35; Flashar,
2004, p. 261 (le Protreptique serait une réponse, écrite vers 351/0 à YAntidosis d'Isocrate

[vers 353/2] et D. J. O'Meara, «Faut-il philosopher Le voyage d'une question
dans le monde antique», op. cit., p. 3-4.

25 Les trois «protreptiques» de Platon. Euthydème, Phédon. Epinomis. Paris, 1973

(il s'agit de sept conférences prononcées à Oxford en 1947, publiées apparemment
sans modifications). L'ouvrage n'est pas mentionné dans la bibliographie. Notons que
la formule exhortative caractéristique ipiXo0oipr|T£ov figure dans Euthyd. 288d 6-7

(L.'A. en fait mention, p. XI, n. 1).
26 Cf., par exemple, During (1961), p. 32-33.



228 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

plus précisément au Protreptique d'Aristote, suivis de leur traduction annotée ;

vient ensuite un chapitre intitulé «Exhortations aristotéliciennes27 tirées du

Protreptique de Jamblique» (il s'agit de l'édition et de la traduction abondamment
annotée des chapitres 6 à 12 du Protreptique de Jamblique; l'édition n'est pas
critique, mais l'A. signale, p. 78-81, quelques erreurs dans l'édition des Places

et relève quelques divergences par rapport à l'édition de référence choisie de

Pistelli28); à cela l'A. ajoute, comme en annexe, des «Textes complémentaires
de Jamblique et Proclus» (la fin du ch. 5 du Protreptique et le ch. 26 du De
communi mathematica scientia de Jamblique et un extrait du Commentaire sur le

premier livre des Éléments d'Euclide de Proclus, accompagnés d'une traduction

légèrement annotée); l'ouvrage s'achève sur une «Bibliographie» succincte

(265-270) et un «Index des notions» (p. 271-275).
D'une façon générale, la lecture de cette étude n'est guère aisée; on perd

vite de vue le fil de l'argumentation, en suivant les méandres des nombreuses
discussions portant sur la littérature secondaire extrêmement abondante.

J'ajouterai quelques critiques plutôt tonnelles. La structure des prolégomènes
(la hiérarchie des subdivisions), comme celle de l'ensemble, ne sont pas très

claires; ce que j'ai appelé une sorte d'avant-propos intitulé simplement «La
nécessité de philosopher» précède bizarrement l'Introduction. La
bibliographie abondante qui figure dans les notes n'est souvent pas reprise dans

la «Bibliographie». La traduction est en général plus précise que celle de

des Places; quelques remarques prises au hasard: il aurait fallu sans doute
traduire aoxpoXoyia (p. 262) comme à la page 256 par «astronomie» et non
«astrologie»; ëviot ôè ne doit pas être traduit par «les uns» (p. 255), mais «par
quelques uns ou certains», car il n'y a pas de seconde catégorie (les autres) ;

Ttapucpkrraxai (p. 263 : «la laideur corporelle provient du désordre») est un
terme technique qui ne signifie pas simplement «provient de», mais indique le

type d'existence particulier du mal, non comme existence au sens propre, mais

comme «parhypostase» ou existence parasitaire, voire négative, c'est-à-dire
comme défaut de bien; dans le texte en italique (p. 258) «quelle règle ou quel
critère etc.» l'A. traduit le texte parallèle et non pas le texte qui précède29.

Les fautes de frappes sont assez nombreuses : manquent «sorte» (p. XXXII,
n. 67), «au» (p. 15), «un» (p. 62, n. 194) ; Gerhaüßer (p. 21 et n. 73) ; il existent
(p. 69); pratiquement pour pratiquent (p. 259. n. 15), philosophe pour
philosophie (p. 262), etc. Il s'agit sans doute d'un lapsus si Jamblique est présenté

:? La justification de cette formule se trouve à la p. XXIII : l'A. exprime par là son
«scepticisme sur la possibilité d'identifier avec certitude - et encore moins de reconstruire

- l'ouvrage d'Aristote à partir de Jamblique».
;s Iamblichi Protrepticus adfidem codicis Fiorentini, edidit H. Pistelli, Leipzig 1888.
29 La même remarque vaut pour la phrase suivante («parce qu'il le fait

conformément à la science» ne figure que dans le passage parallèle du Protreptique) ; plus loin.
l'A. rend f| ippovr|oiç (83,5) par «la philosophie», parce qu'elle traduit encore une fois
le texte du Protreptique (f| cpiAoooipia [71,11] ); Jamblique modifie et abrège le texte du

Protreptique qu'il intègre ou reprend dans le De comm. math.



EXHORTATION À LA PHILOSOPHIE ET ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES 229

comme le disciple de Proclus, plutôt que de Porphyre (p. 1, n. 1), et si Albinus
(milieu IIe s.?) et son quasi contemporain Alcinoos sont donnés comme
néoplatoniciens (p. XIX, n. 16 ; p. 246, n. 47), si Isocrate est mentionné comme
l'auteur de dialogues, plutôt que de discours (p. XXVIII, n. 53); le passage
de David sur l'existence de la philosophie, discuté aux p. 57-58, ne provient
pas d'un commentaire sur les Catégories (sans autres précisions), mais des

Prolégomènes à la philosophie (p. 1,13-15 et 2,32 - 9,13 Busse). En bref, on
ne peut échapper à une certaine impression de précipitation et d'inachèvement.
Il reste à émettre le vœu que le second volet, annoncé à plusieurs reprises, qui
doit porter sur le modèle latin du protreptique, le dialogue très fragmentaire de

Cicéron intitulé Hortensius, soit construit avec plus de rigueur et de sobriété.

Malgré ces critiques, il demeure que cet ouvrage rendra de grands services

aux lecteurs francophones - et hellénistes (de nombreuses expressions dans le

texte ne sont pas traduites) - qui aborderont la problématique du protreptique
philosophique et en particulier du Protreptique d'Aristote : ils y trouveront une
riche présentation des thèses et interprétations principales qui ont vu le jour
depuis la fin du XIXe s., ainsi qu'une masse impressionnante de matériaux à

méditer et à discuter: l'opposition (pûaiç - té^vn, (p. 23 sq.); la conception de

la philosophie comme science théorétique et pratique (p. 38 sq.) ; l'analyse des

«prédicats de la philosophie»30: l'existence31, la possibilité, l'utilité, la facilité
(p. 44 sq.) ; le rapport du protreptique avec les «genres oratoires» délibératif et

épidictique (p. 48 sq.), etc. Une dernière remarque : je recommanderais au lecteur
de commencer par les extraits de Jamblique avant de revenir aux prolégomènes,

ou mieux, de lire d'abord le Protreptique de Jamblique dans son ensemble.

Le Protreptique de Jamblique apparaît au lecteur moderne comme un
texte singulier, dans sa composition32 et ses présupposés historiographiques.

50 L'A. parle aussi de «qualités attribuées à la philosophie» (p. 44); de «topiques»
(p. 46; 55) ou de «prédicats topiques» (p. 61 ; 68).

31 Mais le passage sur lequel s'appuie l'A. (Jambl. Protr. ch. 6) ne permet pas cette

interprétation: le grec utilise la forme predicative du verbe être, non la forme existentielle:

si on veut maintenir le sens d'existence, il faut corriger l'accentuation: soxiv pour
Êaxiv, p. 104. sept lignes avant la fin de la page, «éaxiv» est la forme adoptée aussi bien

par Pistelli (p. 39.10) que pardès Places (p. 69,21), qui traduit pourtant : «Qu'il y ait une
science de la réalité et de la vertu morale...»; il faudrait traduire: «Que [la philosophie]
soit science de la réalité et de la vertu morale, etc.». Dans son édition des fragments du

Protreptique, Ross écrit Ëoxiv (fr. 5, p. 33).
'2 Eu égard à son Protreptique, Jamblique est caractérisé comme «a word-for-word

plagiarist» par W. K. C. Guthrie (A History of Greek Philosophy, vol. VI «Aristotle, an

encounter», Cambridge, 1981, p. 76); de son côté. A.-J. Festugière parle, à propos du

Protreptique d'une «collection de centons» (Les trois «protreptiques» de Platon, op. cit.,
p. 71). À propos du ch. 5 en particulier, l'A. parle de «patchwork de passages platoniciens»

(7, n. 29 et 14, n. 50).



230 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Il s'agit explicitement d'une exhortation à la philosophie (en général), comme
l'indique le titre, mais aussi à la philosophie pythagoricienne. Il faut entendre

ce qualificatif dans un sens particulier. D. J. O'Meara33 a décrit avec précision
le programme de «pythagorisation» de la philosophie platonicienne (et
aristotélicienne) mis en œuvre par Jamblique et partiellement repris par les néoplatoniciens

postérieurs (Syrianus surtout, mais aussi Proclus, dans son exégèse du

Timée). Ce programme se justifie comme le corollaire d'une thèse «historique»,
selon laquelle Platon et Aristote s'inscriraient dans la lignée de Pythagore34. En

effet, non seulement le Timée du dialogue platonicien homonyme passait pour
pythagoricien35, mais les Catégories d'Aristote elles-mêmes étaient censées

reprendre l'enseignement du pythagoricien Archytas de Tarente36 dans son

ouvrage Sur le Tout (Ylep't toû 7iavxoç)37. D'autre part, on constate que le texte
de Jamblique est composé de quantités de citations muettes38, plus ou moins
remaniées, de Platon bien sûr, mais aussi d'Aristote et d'autres auteurs39, et

33 O'Meara, 1989, p. 3! sq. Dans ce qui suit, je me suis beaucoup inspiré de cet

ouvrage fondamental, modèle de finesse et de clarté.
34 Cf. W. Burkert, Lore and Sciences in Ancient Pythagoreanism, translated by

E. L. Minar, Jr., Cambridge (Mass.), 1972, p. 57-71 et 79-83 ; dans la Vie de Pythagore
anonyme résumée par Photius (cod. 249), Platon est compté comme le neuvième
successeur de Pythagore, Aristote le dixième (cf. Burkert, Ibid., p. 93). Voir aussi D.
J. O'Meara, 1989, p. 146-149. Sur les anecdotes liant Platon aux pythagoriciens, cf.
H. Dörrie, M. Baltes, Fr. Mann (éds), Der Platonismus in der Antike, Stuttgart-Bad
Cannstatt, Bd. 2, 1990, Baustein 38.

35 On admet en général que ce Timée, originaire de Locres en Grande Grèce est un

personnage fictif. Mais sa provenance et ses qualités - spécialiste des questions d'astronomie
et de physique (Tim. 27a3-7) -, ont justifié, aux yeux des néoplatoniciens, selon une tradition
d'ailleurs plus ancienne, l'attribution du qualificatif de pythagoricien (cf. Proci. In Tim. III
168,8-9: nuOayôpeioç wv ô Tipaioç ätexai xaïç xcov HuOcryopEicûv àpxaïç: «étant
pythagoricien, Timée suit les principes des Pythagoriciens» [d'après le contexte, il semble que
Proclus s'appuie ici sur Jamblique]; cf. Syrianus, le maître de Proclus, In Met. 175,8-11 ;

192,16-21). De plus, Jamblique et Proclus semblent avoir fait précéder leur commentaire
sur le Timée de l'édition d'un texte de Timée de Locres, Sur la nature, considéré comme la

source de Platon, mais en réalité un apocryphe tardif (O'Meara, p. 180).
36 Le commentaire de Jamblique aux Catégories est perdu, mais a été largement

utilisé par Simplicius dans son propre commentaire; cf. Simpl. In Cat. 2,9-25 et la n.

20, p. 7 de I. Hadot à la traduction de ce passage par Ph. Hoffmann, in: Simplicius.
Commentaire sur les Catégories, Fase. I, Leiden, 1989. Cf. Syrianus, In Met. 81,9-11 et
25-31 (O'Meara, 1989, p. 122).

37 Simpl. In Cat. 2,17. Cette dénomination de l'ouvrage est fondée sur l'incipit; le
titre exact est nEpi xoû KaOÔAOi) Xcr/ov fjxoi Sera KaxTiyopicôv (Sur le logos universel ou
sur les dix catégories). Cf. Th. A. Szlezâk, Pseudo-Archytas über die Kategorien. Berlin
/ New York, 1972, p. 34; pour la date proposée : Ie' s. av. J.-C, p. 14.

38 On retrouve les mêmes caractéristiques dans l'ouvrage suivant, le De communi
mathematica scientia.

39 Le chapitre 20 est sans doute emprunté, directement ou indirectement, à un
sophiste ou un philosophe du Y ou du IV s., connu dans la littérature sous le nom
d"'Anonyme de Jamblique" (cf. B. Kerferd und H. Flashar, in : Grundriss der Geschichte
der Philosophie, Antike Bd 2/1, Basel, 1998, p. 101-104).



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 231

les reprises textuelles de passages à l'intérieur de l'ouvrage sont nombreuses.

Pour évaluer correctement ces procédés, il faut sans doute invoquer le caractère

introductif du texte et son intention essentiellement pragmatique tournée vers

l'enseignement et orientée vers la conversion du lecteur.

Avant de passer à l'examen de deux des trois textes que l'A. donne en

annexe aux chapitres «aristotéliciens» du Protreptique, il convient de dire un

mot de la structure de l'ouvrage protreptique de Jamblique40. Celui-ci s'articule

en trois parties, d'inégale longueur, définies dans l'introduction générale

(ch. I)4'. Suivant une progression pédagogique et psychagogique, allant du

plus général au plus particulier et du plus connu au plus obscur42, Jamblique
commence par s'appuyer sur les notions communes et populaires (Kaxà Tiva
Koivòv Kai 5n,pcûôr) 7tpoTp67txiKÒv xpÓ7tov [41,7-8]: «selon un mode protreptique

commun et populaire»), puis engage une seconde partie où des notions

communes à toute philosophie sont mêlées désormais à des thèses

pythagoriciennes, afin de familiariser le lecteur au mode de raisonnement propre
aux «pythagoriciens», c'est-à-dire aux «démonstrations techniques de cette

école» (ai Kaxà ttjv aïpeorv TexvoXoyoûpevai à7io8et^stç [41,19-20] C'est
dans cette partie que figurent les chapitres dits aristotéliciens (ch. 6-12). La
troisième partie embrasse les exhortations propres à l'école pythagoricienne,
qualifiées de «secrètes» (rbioppiiTo: [41,23] ); il s'agit en effet de trente neuf
«symboles» (oüpßoXa), ou formules symboliques imperatives, suivis de leur

explication (par exemple, le fameux : «Abstiens-toi de fèves», symbole 37). La

première partie, après l'introduction, couvre, semble-t-il43, les chapitres 2 et 3,

la suivante les chapitres 4 à 20, et la dernière occupe tout le chapitre 21.

J'en viens aux deux textes que l'A. donne en annexe aux «Exhortations
aristotéliciennes tirées du Protreptique de Jamblique» (la section est intitulée
"Textes complémentaires de Jamblique et Proclus", p. 23 5-264)M. Je commencerai

par situer rapidement les textes dans leur contexte, puis les résumerai en

les paraphrasant et en ajoutant quelques commentaires. Je prendrai les deux

extraits pour eux-mêmes, puis les confronterai, en mettant à l'épreuve leur
cohérence. Je ne traiterai que secondairement de leur rapport possible avec le

Protreptique d'Aristote.

40 En fait, le premier ouvrage de l'ensemble que forme la sunagôgê ainsi que le

troisième relèvent aussi d'une intention protreptique.
41 Cf. aussi la table des chapitres (KEcpóXaia) dont on admet qu'elle remonte à

Jamblique lui-même (36,5).
42 II s'agit du plus obscur pour le profane, qui est en soi plus profond et «plus pur»

(KaÔapcûTEpov 36,6).
43 Je suis le découpage opéré par O'Meara, 1989, p. 41. Le réviseur de l'édition des

Belles Lettres, A. Segonds, propose en note (p. 41, n. 1) de restreindre la première partie
au ch. 2 seul. Par ailleurs, il ne mentionne pas le ch. 20 (simple lapsus

44 L'A. refuse l'idée que «dans l'optique d'une reconstruction du texte aristotélicien
(seil, du Protreptique), ils devraient y figurer à moindre titre que les chapitres jambli-
chéens (seil, de son Protreptique)» (p. 249).



232 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Il s'agit d'un passage du troisième traité de la synagôgê de Jamblique, le De
communi mathematica scientia (ch. 26, p. 79,1 - 83,22 Festa)45 et d'un extrait
du premier prologue, consacré à l'étude de la mathématique générale,46 du
Commentaire sur le premier livre des Eléments d'Euclide de Proclus (In Enel.
25,12 - 28,22 Friedlein ch. 9, avec une phrase de transition)47. A la suite des

éditeurs du Protreptique d'Aristote, l'A. met en rapport ces deux passages - en

en donnant un texte élargi48 - avec le ch. 6 du Protreptique de Jamblique49 dont
on trouvera la traduction abondamment annotée aux pages 106-120. Notons

que le ch. 26 du De comm. math, emprunte textuellement un long passage au
ch. 6 du Protreptique et que l'extrait de Proclus, comme on le verra, s'inspire
à son tour du ch. 26 de Jamblique50. L'éloge et la défense des mathématiques
qu'on trouve dans ces deux textes rejoignent ainsi l'éloge de la philosophie
du Protreptique jamblichéen. Cela paraît conforme à la pensée de Jamblique,

45 La première partie de l'extrait figure comme fr. 5 chez Ross (79,1 - 81,7), tandis

que les dernières lignes (83,6-22) se trouvent au fr. 8. La partie intermédiaire est une
démarcation d'une partie du chapitre 6 du Protreptique (81,7-83,5). Sur cet ouvrage de

Jamblique. cf. G. Bechtte. «Sur la mathématique générale comme okotioç (sujet) du
De communi mathematica scientia de Jamblique et sur la composition de ce traité», in :

A. Lemould (éd.), Études sur le Commentaire de Proclus au premier livre des Éléments
d'Euclide, Villeneuve d'Ascq, 2010, p. 31-44. Il existe une traduction utile de l'ouvrage
de Jamblique en italien : F. Romano, Giamblico. Summa pitagorica, Introd., trad., note e

apparati di F. R.. Milano, 2006. Notons que l'A. aurait dû tenir compte des annotations
critiques ajoutées par U. Klein dans la réédition de l'édition N. Festa (Stuttgart, 1975,
p. XIX).

46 Ce premier prologue occupe les pages 3 à 47 de l'éd. Friedlein. Comme le rappelle
O'Meara (1989, p. 157 et n. 4), ce premier prologue correspond en substance au De
comm. math. Avec des arguments convaincants, il montre que Proclus utilise le traité de

son prédécesseur, «en retravaillant, développant et clarifiant» les chapitres jamblichéens
correspondants (p. 157-161).

47 Seules les dix dernières lignes du passage figurent dans les fragments de Ross

(fr. 5). Dans la suite, je me référerai parfois aux notes de la traduction anglaise suivante
de l'ouvrage de Proclus: G. R. Morrow, Proclus. A Commentary on the First Book
of Euclid's Elements, Princeton, 1970; 19922(dans cette traduction, Morrow reprend
une ancienne division du prologue en chapitres [p. LX1X], contrairement à l'éd. de
Friedlein ; le passage qui nous intéresse occupe le ch. 9).

48 II aurait même fallu les élargir encore pour permettre au lecteur de mieux en

comprendre l'argumentation, et aussi en préciser le contexte.
49 Sur la question de «l'authenticité aristotélicienne» du ch. 6, l'A. semble adopter

une position sceptique (p. 71-72). Sur ces trois textes, cf. D. J. O'Meara, «L'éloge des
sciences mathématiques dans la philosophie de l'Antiquité tardive», in: A. Lernould
(éd.), Etudes sur le Commentaire de Proclus au premier livre des Éléments d'Euclide.
Villeneuve d'Ascq, 2010, p. 57-65.

50 L'A. met en italiques les passages de ces deux textes qui se retrouvent à l'identique

dans le ch. 6 du Protreptique; pour ces passages, on consultera ses notes à la
traduction du ch. 6 (p. 110-112; 114; 115-116; 118-120). À l'encontre de la thèse
traditionnelle qui postule l'existence d'une source commune à Jamblique et à Proclus, censée
rendre compte des différences entre les deux textes, O'Meara (1989) défend avec raison
la dépendance de Proclus par rapport à Jamblique, (p. 157-161); mais, l'A. affinne à tort
que cette dernière thèse est généralement acceptée (p. 250; cf. p. 45, n. 140).



EXHORTATION À LA PHILOSOPHIE ET ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES 233

puisque, pour lui du moins51, les mathématiques, comprises comme science

théorétique charnière entre la physique et la métaphysique (ou théologie),
semblent bien représenter le savoir scientifique par excellence52, tel que l'ont
conçu les pythagoriciens 5\ savoir caractérisé à la fois par son exactitude ou sa

précision (UKpißeia)54 et par la nature principielle, intelligible et immuable de

ses objets55.
Notons encore que le rôle que joue la littérature pythagoricienne dans la

réalisation du programme mis en œuvre dans la sunagôgê est fondamental,
même si, pour nous, cette littérature manifeste son caractère apocryphe. Dans
le chapitre 4 de son Protreptique, Jamblique pense utiliser, par exemple,
Archytas de Tarente, un contemporain de Platon, souvent présenté comme son

maître, pour inaugurer les modes ésotériques et scientifiques d'exhortation
(ai èacoxEpiKai xe Kai enioTtipoviKai 7tpoxp07iai [p. 48,20-21 des Places]);
or l'ouvrage d'où sont tirés les extraits, peut-être lui-même de caractère

protreptique (nspi aoipiaç, Sur la sagesse), est assurément postérieur à Platon

et daterait de la période hellénistique (IIP s. av. J.-C. De plus, dans son
De comm. math. (36,3-37,19), Jamblique cite longuement un passage d'un
autre traité apocryphe d'Archytas (nepi voû Kai aio9r|aecûç, Sur l'intellect et

la sensation)56 exposant les différentes facultés de connaissance (xà Kpixrjpia

51 Pour Proclus, le savoir démonstratif suprême, portant sur l'intelligible («l'être
en soi»; aùxò xò öv) et le divin, demeure la dialectique platonicienne, telle qu'elle est
mise en œuvre dans le Parmenide: cf. Theol. plat. I, p. 39,7-40,18; In Eucl. ch. 14,

p. 42,9-44,24. Voir aussi O'Meara (1989), p. 198 sq. Jamblique reconnaît toutefois à la

dialectique un domaine propre, celui de «l'être pur» (xô ànXàç ôv 46,10; cf. 90,5-7),
sans exposer clairement le rapport entre mathématique et dialectique (cf. ch. 29).

52 Pour Jamblique, le caractère scientifique du pythagorisme est un trait spécifique
(cf. O'Meara [1989], p. 42 ; 43 etc.).

53 Jamblique distingue expressément les mathématiques pythagoriciennes spéculatives

des mathématiques communes: «La mathématique des Pythagoriciens n'est pas
de même nature que celle pratiquée par le vulgaire. Cette dernière est principalement
technique, n'a pas une fin unique et ne vise ni le beau ni le bien, tandis que celle des

Pythagoriciens est non seulement éminemment théorétique, mais rapporte ses propres
théorèmes à une fin unique, et assimile tous ses raisonnements au beau et au bon, se

servant de ceux-ci comme moyens de s'élever vers l'être [véritable]» (De comm. math.
ch. 30, 91,3-11).

54 Ce caractère distingue les sciences théorétiques des sciences pratiques selon
Aristote (cf. par ex. £7VI, 1094bl2-13; 1098a26-32; II, 1103b34-1104al0, etc.).

55 Cf. JaìMbl. De comm. math. ch. 23, p. 72,6-16 Festa (notons que ce passage, avec

presque tout lech. 23, sans la conclusion [13,11 sq.], a été attribué par Ph. Merlan-suivi
par Festugière - au Protreptique d'Aristote dans From Platonism to Neoplatonism, The

Hague, 19683 [19531], eh. VI, p. 141-159). On trouvera une traduction de tout le ch. 23
dans A.-J. Festugière, «Un fragment nouveau du 'Protreptique' d'Aristote», in: Études
de philosophie grecque, Paris, 1971, p. 323-333 (l'article date de 1956). Dans le même
eh., Jamblique parle de «l'exactitude des démonstrations» (tj xòiv cuiooeîçëcûv OKpißEia)
de Pythagore (70,4-5).

56 Cet apocryphe daterait du 1er s. av.-I" s. ap. Cf. B. Centrone, art. «Pseudo-
Architas», in : R. Goulet (éd.), Dictionnaire des philosophes antiques, 1.1 (1989), p. 344.



234 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

xcov övrmv [36,1] et leurs objets propres, qui reprend très littéralement, en
dialecte dorien, l'exposé platonicien sur la division de la «ligne» présenté au
sixième livre de la République. Dans le passage parallèle de Proclus (In Etici.
10,15 sq.), la citation du pseudo-Archytas est simplement remplacée par celle
de la République D'une façon générale, comme l'a montré O'Meara (1989,
p. 148-149), Proclus substitue Platon aux pythagoriciens de Jamblique, comme
modèle de la méthode scientifique en philosophie.

A. Proclus, Commentaire sur le 1er livre des Eléments d'Euclide, ch. 9

Je commence par le texte le plus récent, l'extrait de Proclus. Le chapitre 9

de Proclus se laisse aisément diviser en deux parties :

1. Deux attaques contre la valeur (r\ àcjia) des mathématiques (25,15 -26,9) ;

2. Réponse de Proclus (26,10-29,13).
Après avoir montré dans le chapitre précédent, en citant principalement

Platon, que la science mathématique était utile7 à la philosophie en général, à la

théologie (métaphysique), à la physique, à la politique et à l'éthique58 (21,25-
24,20), ainsi qu'aux arts théorétiques (la rhétorique), productifs et pratiques
(24,21-25,11)59, Proclus examine deux critiques avancées par les détracteurs
des mathématiques. Je traduis cette première partie, correspondant au début du

passage retenu par l'A. ; on notera en passant que la seconde critique comporte
des résonances modernes dans l'opposition qu'elle dessine entre science

théorétique pure et science appliquée60.
«Par ce qui précède, l'utilité (tô o(peÀ.oç) de la science mathématique dans

son ensemble, aussi bien pour la philosophie elle-même que pour les autres
sciences et arts, sera donc claire pour les lecteurs61. Pourtant62, certains parmi
ses détracteurs (oi àvxtAoyiKoi) cherchent à renverser la valeur de cette science.

Les uns (a) lui retire le beau et le bon63, disant qu'elle ne discute pas de ces

57 La question de l'utilité d'un art ou d'une science relève de la rhétorique de l'éloge
(cf. O'Meara [2010],passim).

58 Notons que l'expression (laOTipaxucii éjiiaxijuri peut signifier l'astrologie (cf. par
ex. Jambl. Mysl. 9. 4, 277,2-3).

39 Proclus utilise ici les ch. 15 et 16 de Jamblique.
60 Cette opposition est ancienne ; cf., par exemple. Plat. Resp. VII 527e6 : «en dehors

de l'utilité pratique (coipEAia) de ces sciences, [les profanes] n'en voient pas d'autre qui
mérite considération» (trad. E. Chambry).

61 L'expression oi àKoïiovxEç (25,15), litt, «les auditeurs», ne signifie pas nécessairement

que le texte était donné en conférence ou en cours, comme le suppose l'A. (p. 45,
n. 140) ; cf. Liddell-Scott-Jones, A Greek-English Lexicon, With a revised supplement,
Oxford, 1996, s.v. «ciKoiJco» I 4; A.-J. Festugière, Proclus, Commentaire sur le Timée,
Paris, 1967, t. II, p. 137, n. 1.

62 Le chapitre 9 commence ici.
63 Cf. Jambl., ch. 6, p. 27,22-24 Plat. Resp. VII 531c6-7).



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 235

choses64. Les autres (b) déclarent que les pratiques empiriques portant sur les

choses sensibles sont plus utiles que les études théoriques générales (KafìóÀ,ou)

de cette science; par exemple, la géodésie (seil, l'arpentage) est plus utile que
la géométrie, l'arithmétique populaire que celle qui consiste en théorèmes et

l'astronomie nautique que l'astronomie qui procède par des démonstrations
universelles. En effet, nous ne sommes pas riches, [disent-ils], parce que nous

possédons un savoir [théorique] sur la richesse, mais parce que nous en avons

l'usage, et nous ne sommes pas heureux, parce que nous possédons un savoir

sur le bonheur, mais parce que nous vivons heureux ; ainsi, nous accorderons

que contribuent à la vie humaine et aux actions, non pas les mathématiques qui
[ne] produisent [que] des connaissances (yvcoaxiKai), mais celles qui relèvent
des pratiques empiriques. En effet, pour ce qui est des besoins humains, ceux

qui ignorent les raisons, mais sont exercés dans l'expérience des cas particuliers,

l'emportent en tout sur ceux qui consacrent leur temps à étudier la seule

théorie.»65

Précisons que le second argument démarque en le résumant le passage

parallèle de Jamblique, qui, par la multiplication des exemples, revêt un
caractère plus oratoire (De comm. math. ch. 26, 79,15 - 81,4).

Dans la seconde partie, Proclus commence par répondre aux premiers
adversaires (a) en invoquant, nous dit-il, les arguments d'Aristote sur la beauté

(xò k<xa.a.oç)66 des dans les) mathématiques67. La cause de la beauté, morale

et physique, est dans tous les cas «l'ordre (xâ^tç)68, la symétrie ou proportion
(cruuuETpia) et le déterminé (xò (bptouévov)»69. Or ces caractères se manifestent

64 Cf. Arist. Met. M 3, 1078a31-b6 et le commentaire de Syrianus qui mentionne
Aristippe (In Met. 100,15-101,20 Kroll).

65 Proci. In Eucl. 25,12-26,9 Friedlein. Cette traduction s'inspire en plusieurs points
de celle de l'A., p. 262.

66 En 20,27 déjà, Proclus parlait de «la beauté et de l'ordre des raisonnements dans
la mathématique».

6" Comme le titre de l'ouvrage n'est pas précisé, on a souvent pensé, un peu vite, au

Protreptique (l'A. semble favoriser cette interprétation, p. 250-251). Bien que G. Morrow
semble partager cet avis, il renvoie aussi à Met. M 3, 1078a33 sq., ce qui me semble
suffisant (le passage commence par «ceux qui affirment que les sciences mathématiques
ne disent rien sur le beau ou le bon se trompent»); voir le commentaire de ce passage
dans Syrianus. In Met. 100,15-101,20 Kroll. Notons que, pour Proclus, comme déjà
pour Plotin (Enn. I 6 [1], 9). la première manifestation du beau (xò koaóv) apparaît dans

l'Intellect (le monde des idées), d'où il irradie sur les niveaux de réalité inférieurs (cf.
In Parm. 988,22-23 Steel). Pour cette question du beau, il faut renvoyer ultimement au

Banquet de Platon (2 lOcd, à propos de la beauté dans les sciences : ETnaxnucuv koaA.oç).
bS Quand il étudie, d'après le Philèbe, la triade beauté - vérité - proportion

caractérisant le mixte, c'est-à-dire l'être à titre premier ou l'intelligible, résultant du premier
mélange du limitant et de l'illimité (Theol. plat. III, ch. 11), Proclus définit la beauté par
l'ordre (xà^iç) et par conséquent par l'intelligibilité, la proportion par l'union ou l'unité
et la communion (ibid., p. 43,12-15 et 19-22).

69 Ces trois caractères définissant le beau figurent dans le passage de la Métaphysique

mentionné à la note précédente.



236 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

éminemment dans les mathématiques70: l'ordre, dans la dépendance des

propositions dérivées par rapport aux principes, la proportion, dans l'accord
(oTjuipmvia) des résultats des démonstrations et dans leur rapport à la mesure
commune de toute science - l'intellect -, la détermination, dans les raisons
(tóyot) toujours stables et immuables. Il est donc clair que le beau (xò KaXóv)
réside dans les mathématiques. Et Proclus, reprenant la thèse platonicienne
sur le statut intermédiaire des mathématiques entre le sensible et l'intelligible,
ajoute : «Et comment, en effet, cela ne doit-il pas être le cas, puisque l'Intellect
(voùç) illumine d'en haut la science71 et que celle-ci s'élance vers l'intellect et

se presse de nous faire passer de la sensation vers cet Intellect.» (26,13-16) De
façon indirecte, cet argument porte donc, comme le suivant, sur la question de

l'utilité. Or il s'agit ici d'une utilité non seulement morale, mais aussi
sotériologique.

La réponse adressée aux négateurs de l'utilité en soi des mathématiques
théoriques (b) est plus développée. Ceux-ci ont tort, parce qu'ils ne considèrent

que les besoins humains et ne visent que ce qui est immédiatement nécessaire
à la vie72. Ainsi, la vertu théorétique ne servirait à rien, dont la fonction est
d'affranchir l'âme des préoccupations humaines73. Or on choisit les

mathématiques pour elles-mêmes et pour l'activité théorétique qui en dérive74. Si

on veut tout de même parler de l'utilité (au sens plein) de la science mathématique,

il faut invoquer non ce qui lui est inférieur, mais le supérieur, c'est-à-dire
la connaissance intellective (rj voepà yvcoaiç, c'est-à-dire la voqoiç, de la ligne
dans la République15) : «C'est en effet à celle-là qu'elle nous conduit et qu'elle
nous prépare, purifiant l'œil de l'âme76 et levant les obstacles à la connaissance

70 II faut rappeler que la conception platonicienne des mathématiques relève d'un
réalisme radical.

" Celle-ci relève de la pensée discursive (Siàvoia); ce mode de connaissance

occupe l'avant-demière section de la «ligne», avant l'intellection (vot|otç).
72 Dans la République (VII 527d5-6), Socrate disait à Glaucon : «On dirait que tu as

peur que le vulgaire (oi noXXoi) ne te reproche de prescrire des études inutiles (axpnoxa
HaOrjuaxa)» (trad. E. Chambry).

73 Ici (27,22-27), Proclus renvoie à la description des «chefs du chœur» des

philosophes du Théétète (173c6 sq.), qui se détournent du sensible pour s'installer dans la

contemplation des êtres véritables.
74 (Sià) xrjv èc\ aùxfjç GECopiav (27,28). Cf. Jambl. De comm. math. ch. 1, 9,23 :

l'étude des mathématiques «est choisie pour elle-même et pour les sciences qui dérivent
d'elle» (Stà xàç Tiapayivopévaç oui" aùxfjç Èmortjpaç). Cf. Arist. Met. A 2. 982b24-28 (à

propos de la philosophie première qui est la seule science libre [ÈXeuÔépa], parce qu'elle
est à elle-même sa propre fin).

Plat. Resp. VI 51 Ic3-e5 (Platon parle aussi de voùç, comme opposé à la connaissance

discursive ou Stàvota qui caractérise la démarche mathématique): Resp. VII
523al-3 (l'arithmétique nous conduit naturellement vers l'intellection [vôtjoiç]

76 Cf. Plat. Resp. VII 527d2-528a4: ici, c'est «un organe de l'âme (ôpyavôv xi
\|n)Xfjç), gâté et aveuglé par les autres occupations, qui est purifié et revivifié» par les

sciences (cf. Proci., In Eucl. 20,17-26); en 533dl sq., ce rôle est dévolu pleinement à

la dialectique (cf. Proci. Theol. plat. 1, p. 39,7-24). C'est en cela que consiste la vertu
purificatrice ou cathartique des mathématiques. Notons que ces vertus elles-mêmes



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHÉMATIQUES 237

des universaux, qui viennent des sensations.» (28,4-7)77 C'est évidemment

encore la thèse fondamentale de la République sur le statut intermédiaire des

mathématiques78, séparées du sensible, tournées vers l'intelligible et servant
de marche-pied79 vers celui-ci, qui sous-tend ici la conception proclienne. Et
de même que l'on rapporte toute la vertu purificatrice80 à la vie contemplative,
«de même il convient aussi de rapporter la fin (xò TéXoç)81 de la mathématique
à l'intellect et à la sagesse totale (fj cnjp7taaa cotpia)» (28,10-11). Dans sa

fonction téléologique, la mathématique se présente donc comme l'analogue
des vertus cathartiques, qui nous arrachent au sensible pour nous conduire et

nous assimiler à l'intelligible.
Pour montrer que la science mathématique - science libérale par excellence

S2-, est à choisir/wwr elle-même (xò ôi' éauxfjv eïvat aipexfjv [28,13-14 ])83,

et non comme instrument en vue d'une activité liée au corporel, Proclus va
présenter deux arguments, de nature plutôt rhétorique, qui semblent bien
solidaires, au point que Jamblique, dans le passage parallèle, ne les distingue
pas. Or, mentionnant ici encore Aristote, il n'est pas clair si Proclus attribue

au Stagirite la thèse selon laquelle les mathématiques s'étudient pour elles-
mêmes ou les deux arguments qui suivent (ou seulement le premier). Comme
le texte, formé d'une seule longue phrase, est un peu entortillé, j'en propose
une traduction proche du grec.

s'expriment proprement dans des rites, c'est-à-dire des actes (cf. Marinus, Vie de Proclus,
§ 18-21 Saffrey-Segonds, et p. LXXXVIII de l'introduction), mais aussi, par analogie,
dans des activités théorétiques comme celles des mathématiques (cf. Proci. In Enel.
29,26-30,2 où Platon est invoqué; et 46,21-22). Le rôle de purification de l'œil de l'âme
est dévolu, de façon générale, à la philosophie dans les introductions tardives à la
philosophie; cf. David, Proleg. 46,24 et 77,15.

77 Cf. Jambl. De comm. math. 22,19-24.
78 Cf. Plat. Resp. VII 525c5-6 et 53 lc9 sq.
19 On rencontre chez les platoniciens l'image de l'échelle (ij KÀïpaç) ou du pont (tj

yécpupa); cf. Nicomaque de Gérase, Introd. arith. 7,22 Hoche; Jambl. Protr. 41,20-21;
132,11-12 ; De comm. math., ch. 1, p. 10,23-24 ; Syr. In Met. 96,29, etc.

80 Sur les vertus purificatrices ou cathartiques, en plus des renvois indiqués ci-dessus,
cf. les remarques de L. Brisson, à partir de Porph., Sent. 32, «The doctrine of the degrees
of virtues in the Neoplatonists : an analysis of Porphyry's Sentence 32, its antecedents and
its heritage», in : Reading Pialo in Antiquitv, edited by H. Tarrant and D. Baltzly, London,
2006, p. 89-105.

sl Notons que tout le chapitre 6 du De comm. math, traitait de la question de l'utilité
et de la fin des mathématiques en utilisant essentiellement des extraits, réorganisés, de

Resp. VIL
82 Jamblique note que Pythagore fut le premier à faire passer dans l'éducation

libérale (ÉA£i)0£ptoç TtaiSsia) la philosophie des mathématiques (r\ ;repi xà uaOtjpaxa
(pdooocpia ; De comm. math., ch. 23, 70,1-3); cf. A.-J. Festugière, «Un fragment nouveau
du «Protreptique» d'Aristote», p. 329.

s; Cf. Arist. Met. A 2, 982b 19-28 (la philosophie est à rechercher pour la connaissance

(tò eiSÉvai), mais non pas en vue d'une quelconque utilité [xpiicnç,] ; la recherche
de la connaissance a commencé tardivement, après que les nécessités de la vie ont été

satisfaites).



238 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

«Or, voici ce qui rend évident le fait que [l'étude de la mathématique] doit
être choisie pour elle-même par ceux qui s'y consacrent - ce qu'Aristote aussi dit
quelque part84 : c'est (a) le fait que, bien qu'aucun salaire (ptaOoç) ne soit proposé
à ceux qui s'adonnent à cette recherche85, l'étude des mathématiques ait connu
un tel progrès en peu de temps, et encore (b) le fait que tous ceux qui ont touché
même un peu au profit (intellectuel) qu'on en retire se plaisent86 dans cette étude

et veulent y consacrer leur loisirs en laissant de côté les autres [activités]87, de

sorte que ceux qui affichent du mépris pour la connaissance des mathématiques,
sont des gens qui n'ont pas goûté aux plaisirs88 qu'on y trouve.»89

84 Par la structure de la phrase, où les sujets du verbe - ce sont les deux arguments

- sont repoussés après la mention d'Aristote, l'expression ô Kai ApiaxoxEXrnc jtoù ipnoiv
(«ce qu'affirme aussi quelque part Aristote») peut porter sur ce qui précède, à savoir que
la science mathématique est à choisir pour elle-même (sur cette thèse, cf. Arist. Met. A 2,
982b 19-28, à propos de la philosophie). Mais on a plutôt pensé que la référence portait
sur ce qui suit, et qu'il s'agissait encore ici du Protreptique. Ce passage de Proclus (de
79,1 -81,7) figure comme fragment 5 du Protreptique dans Ross. De son côté, G. Morrow
note qu'il n'a pas pu identifier cette référence, mais pense que Proclus a à l'esprit Plat.
Resp. 528b-c, ce qui me semble invraisemblable. Un argument identique au premier,
mais démontrant autre chose (cf. plus bas), figure dans Jamblique, sans la référence à

Aristote, dans le passage parallèle du De comm. math. 26 (82,17 - 83,2; et 83,16-22) qui
reprend presque textuellement un passage du ch. 6 du Protreptique (70,17 - 71,9) ; un bel

exemple de la technique jamblichéenne du «couper-coller»
83 (.ir|§£VOç uxgOoù JipoKEiu,évorj toïç Çr|TOÙaiv (28,15-16); cf. Jambl. De comm.

math. 82,17-18: uijte piaBoù îiapà xcòv àvOpcûTtcov yivouévoi) xoïç cpiXoaôipoiç («bien
qu'un salaire ne soit pas accordé aux philosophes de la part des hommes») et Protr.
70,23-24 : lujxe piaBoù rapa xcov àvOpciwrcov yivoiiévoi) toïç tpiXoaotpoùm («bien qu'un
salaire ne soit pas accordé de la part des hommes à ceux qui philosophent»). La question
du salaire est reprise dans le même ch. 26 du De comm. math., une trentaine de lignes
plus loin: «cependant tous [les hommes] font progresser les autres arts en honorant
publiquement et en procurant un salaire à ceux qui les pratiquent, tandis que non
seulement nous n'exhortons pas ceux qui pratiquent ces [sciences], mais encore nous
leur faisons souvent obstacle, et pourtant celles-ci progressent davantage ...» (83,16-20).

86 cpiXoxcopEïv. On comparera avec ce que dit Platon, dans un contexte analogue,
du charme (xàpiç, xò àdyppì) de la stéréométrie en Resp. VII 528e4-dl (texte repris en

partie dans Jambl. De comm. math. 6, p. 27,8-10)
87 Le même motif est appliqué à la philosophie par David, au début de son

introduction à la philosophie (Proleg. 1,4-7).
88 Dans ses Prolégomènes à la philosophie, Elias compare ce plaisir immédiat qui

nous attache aux mathématiques avec celui, enivrant, des Lotophages de l'Odyssée
(Od. IX 83-104; Elias, Proleg. 28.29-31); voir aussi l'anecdote édifiante rapportée par
Jamblique, Vit. pylhag. § 21-25 (le jeune homme à qui Pythagore enseigne les
mathématiques est séduit par «le plaisir qu'il y a dans ces sciences» et renonce au salaire que
lui donnait le Maître).

89 In Enel. 28,13-22: At^aoì Se xò 5i' Eauxijv eîvai xoïç iietioùotv aipExrjv, ô Kai
ÀpiaxoxÉArnç jtoù ipnaiv, rò pnôevàç inoQoù irpotceipévov roiç Çnxoùoiv ôpcoç év ò/ayco

xpôvip ToaaÙTnv ÉrtiSoaiv xijv xcòv jiaOnpàxcov Oscopiav XaßEiv. ëxi ôè tô tiàvraç
év avrrj epi/.o/copsiv xai ßoi>?£odai cr/y>Aàïpiv xcov a/J.cov àcpspévouç, ôaoi Kai Kaxà

piKpòv éipfj\(/avTO xfjç m' aùxfjç tbipEÂeiaç, cûote oï ye Kaxaippovr|xiKcoç stonai xfjç xcòv

paOniiàxcûv yvcûascoç, âyeoaxoi xvyxavorjaiv ôvxeç xcòv év aùxotç ijSovcov. J'ai mis en

italique les membres de la phrase que l'on retrouve, avec quelques variantes mineures,
dans le texte parallèle de Jamblique (De comm. math. 82,17-26).



EXHORTATION À LA PHILOSOPHIE ET ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES 239

Autrement dit, le salaire qu'on tire de l'étude des mathématiques ne
consiste pas en une rémunération matérielle, mais dans un pur plaisir
intellectuel. La fin de cette étude réside en elle-même et non à l'extérieur, même si,

par sa dynamique propre, elle oriente l'âme vers une réalité supérieure, l'être
réellement être et le divin. On verra que l'argument tiré de la «gratuité» de

l'activité mathématicienne est emprunté à Jamblique.
Dans le paragraphe suivant (28,23-29,13), que l'A. n'a plus retenu, mais

qu'il faut rattacher à ce qui précède, Proclus insiste sur l'idée qu'il ne faut pas
déprécier la mathématique sous prétexte qu'elle ne contribue pas aux besoins
matériels des hommes90, - de fait, les derniers «échos»91 de cette science dans

le monde de la matière concernent aussi ces besoins -, mais il faut plutôt en
admirer le caractère immatériel et «le fait qu'elle possède en elle seule son
bien» (xò àyaOôv)92. D'ailleurs, dans la perspective d'une histoire des progrès
de la civilisation, Proclus note, à la suite de Jamblique, qu'une fois les soucis
liés aux nécessités de la vie surmontés, les hommes ont pu se tourner vers la

libre recherche mathématique93: en effet, dans le monde du devenir, le procès
va toujours naturellement de l'imparfait au parfait (29,11-12)94.

B. Jamblique, Sur la science mathématique générale, ch. 26

Le chapitre de Jamblique correspondant est moins clair dans le détail et
dans la logique de l'argumentation, et en général moins précis que le passage
de Proclus qui s'en inspire. On n'y trouve pas les deux références à Aristote.
De plus, un tiers environ du ch. 26 du De comm. math, reprend un passage du

ch. 6 du Protreptique, l'abrégeant tout en adaptant plus ou moins ce qui est dit
là de la philosophie à la science mathématique95. C'est à peu près la méthode

90 Dans le livre VII de la République, Socrate mentionne les apports pratiques des

diverses branches des mathématiques, qu'il nomme des ràpepya [527c3], c'est-à-dire
des "avantages accessoires" (trad. Chambry); cf. Resp. VII 321c-531c,/?as.s";>?i.

91 xà Ëaxaxa wir\jf\\icixa (28,25): cette expression technique désigne les dernières
manifestations ontologique d'une réalité intelligible. Voir le passage parallèle de

Jamblique, De comm. math. 84,7-10.
92 xò év aùxfj póvT| xò àyaOôv ëxeiv (29,1) ; c'est là un caractère des êtres immobiles

et immuables. Cf. Jambl. De comm. math. ch. 26, 84,12-16: parce qu'elle purifie l'âme
immortelle, convertit l'intellect vers l'intelligible et participe à l'être véritable, «la
science mathématique embrasse tous les biens».

93 On peut renvoyer ici à Métaphysique Al (981 b20-25 : dès que les hommes eurent
du loisir [oxoÀâÇEiv], ils se consacrèrent aux sciences théorétiques, comme les mathématiques).

Cf. Jamblique, dans la dernière partie du ch. 26 (De comm. math. 83,11-12).
94 Cf. Jambl. De comm. math. ch. 26, 83,21-22 : «Ce qui est postérieur dans l'ordre

de la génération est antérieur par essence et par sa perfection»; c'est précisément sur
cette remarque que s'achève le passage du chapitre 26 retenu par l'A. (p. 259).

95 Ce déplacement de sens peut se justifier en ce que la mathématique dont il s'agit
n'est pas notre mathématique moderne, mais une métaphysique mathématique relevant de
la philosophie théorétique comme genre et tendant, chez Jamblique, à s'identifier à elle.



240 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

du «couper-collen>%; et il faut bien dire que cette façon de procéder nuit à la
clarté de l'argumentation et introduit même une certaine confusion. Voyons
cela de plus près. Ce ch. 26 se divise en deux parties principales (je suis la

division de l'A.) :

1. Arguments des détracteurs des mathématiques (théoriques) (79,1 - 81,4)97.
2. Réponse de Jamblique (81,5 - 83,22)98.
Les objections99 dirigées contre les savoirs (théoriques ou spéculatifs) se

résument ici à l'affirmation de l'inutilité pratique (rixpqaxa) de ceux-ci100:

dans toutes les branches des mathématiques, le théoricien pur est incapable
d'appliquer dans la vie de tous les jours son savoir, contrairement au praticien
(le géomètre est opposé à l'arpenteur101, le théoricien de la musique, au

musicien, etc.); xò Ttpàxxeiv (l'action concrète) est opposé à xò ytvrôoKeiv (la
connaissance théorique) : en effet, «tous les biens et toutes les choses utiles aux
hommes dans leur vie résident dans l'usage (de la chose) et dans la pratique,
mais non pas seulement dans la connaissance» (79,16-18)102. Ainsi, ceux qui
fondent leur action sur l'empirie ou l'expérience (éuTtetpia 80,11;15) sont
mieux à même de dispenser aux hommes les biens que ceux qui s'adonnent
à «l'amour du savoir» (f) ipiXopàBeia)103. Les sciences théorétiques sont donc
inférieures aux savoirs pratiques.

% C'est précisément sur ce constat que l'on a justifié les recherches, dans le

Protreptique en particulier (mais aussi dans le De comm. math.), de citations extraites
de l'ouvrage homonyme d'Aristote. Pour illustrer cette méthode, un bon exemple serait
le ch. 6 du De comm. math., où Jamblique utilise d'un bout à l'autre des passages de

YEpinomis et surtout du livre VII de la République, en supprimant la forme diaioguée.
9' Ross fait de 79,1-81,7 la première partie du fragment 5 du Protreptique

aristotélicien.

98 Ross fait de 83,6-22 la seconde partie du fragment 8. On verra ci-dessous que la

réponse de Jamblique va jusqu'à la fin du chapitre, en 84,20.
99 Sur l'identification de ces détracteurs, «anciens et modernes» dit Jamblique, cf.

les hypothèses de O'Meara (2010), p. 60 (Aristippe et Epicure); une scholie à 79,2 cite
Epicure disant : «Il faut fuir les mathématiques, toutes voiles dehors» (p. 103,20-21 Festa).

100 Comme on l'a dit, il arrive souvent chez Jamblique que l'argumentation manque
de netteté; c'est le cas en particulier en 79,8-15. au point que l'on peut se demander
s'il n'y a pas de problèmes textuels (en 79,9 rapi aùxijv reprend «l'étude des mathématiques»,

alors qu'une référence à la philosophie en général serait mieux appropriée; cf.
79,25). Comme souvent, Jamblique, contrairement à Proclus. mêle à ses considérations
sur les mathématiques des remarques sur la philosophie en général. Il semble d'ailleurs
que les opposants visés tournaient leurs critiques aussi bien contre les mathématiques
théoriques que contre la philosophie spéculative en général, si on se fie à l'exposé de

Jamblique (cf. 79,24 - 80,6).
101 Mais notons que pour Aristote la science est issue de l'empirie (Met. A 1,

98 la-7) ; dans son Commentaire, Alexandre précise que c'est de la géodésie qu'est sortie
la géométrie (In Met. 7,6-7).

102 «Nous ne vivons pas moralement (eu Çcûu.ev) parce que nous connaissons
certaines réalités, mais parce que nous agissons bien» (79,22-24).

103 La ipiÀ,oLtà0Eta est un concept qui recouvre à peu près celui de ipiÀooocpia, au sens
de science théorétique; en De comm. math. ch. 6, p. 22,18 et 23,7 Jamblique substitue
ipiXopàOsia au cpiXooocpia du texte platonicien.



EXHORTATION À LA PHILOSOPHIE ET ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES 241

Dans sa réponse, Jamblique commence par affirmer, avant d'en donner des

preuves, à la fois qu'existent des sciences des mathématiques (théorétiques)
et qu'on peut les acquérir (81,5-7)m. Ot, ni l'existence des mathématiques
ni la possibilité d'acquérir cette science n'avaient été directement mises en

cause par les adversaires, même si l'accusation d'inutilité en faisait une science

vaine. Comme la suite du texte (81,7-83,5 ; deux pages de l'édition Teubner

figure presque littéralement - avec des abrègements et quelques ajouts - dans

le ch. 6 du Protreptique (68,21-71,11), on peut soupçonner que le passage est

repris ici de l'ouvrage protreptique où il semble mieux adapté10:! - rappelons

que cette pratique de reprise d'un passage dans le même ouvrage106 ou dans

des ouvrages distincts est constante dans la synagôgê de Jamblique.
L'argumentation procède de la façon suivante : ce qui est antérieur ontologiquement
est ce qui est par nature meilleur et plus connaissable (au sens fort) ; en effet,
il y a davantage science de ce qui est déterminé et ordonné (xà cbpiapéva Kai

xsxaypÉva [81,9 et 11] )que de son contraire - ce qui s'applique par excellence

aux mathématiques qui traitent des «formes mathématiques immobiles» (xà
àKÎvnxa pa9r|paxiKà eï'Sq [81,12]). À cela s'ajoute une considération sur la

causalité : ce qui est antérieur et plus simple est davantage cause et principe
(àpxiKcoxspa) que ce qui a un statut inférieur et dérivé: «c'est manifestement
à partir des réalités suprêmes et par elles que les autres réalités naissent et sont
constituées» (81,23-24 Protr. 69,13-15). «En conséquence, il existera des

sciences, bien plus sciences, sur les réalités meilleures et qui sont davantage

principes, et on peut les acquérir». Suit un passage soulignant la valeur de la

connaissance mathématique («le plus grand des biens» uxyicrrov xcòv àyaGc&v

81,25) et son extrême utilité. Notons que dans le passage parallèle du Protreptique,

ces caractéristiques ne portaient pas sur les mathématiques, mais sur la

philosophie théorétique et pratique, précisément sur la «science de la vérité
et de la vertu de l'âme» (Protr. 69,20-21). D'ailleurs, dans la suite, comme

104 Eivai xé cpa(TEV é^ioxfipaç tcûv paBqpàxcuv Kai xaùxaç ôuvaxàç eìc xò u.ExaAaßsiv

(le Eivai a ici manifestement le sens existentiel). Comme le note l'A. (p. 257, n. 10), dans

sa traduction italienne, F. Romano comprend la fin de la phrase différemment (les
mathématiques sont ouvertes à la communication avec les autres sciences, p. 632, n. 199);
cette interprétation ne me semble pas convenir. Il faut avouer que l'expression peut
paraître étrange. Il faut préciser alors que dans le néoplatonisme les sciences sont hypos-
tasiées. La question revient à se demander si les objets mathématiques ont une existence
véritable (et non pas seulement par abstraction, comme le veut la thèse aristotélicienne)
et si on peut les appréhender; cf. Jambl. Vit. pythag. § 160 : xcòv Se cpùoei pf| é7iioxr|TCûV

oùôè émaxijpqv oîôv te é7iivofjoai : «il est impossible d'envisager une science dont, par
nature, les objets n'existent pas».

105 C'est aussi l'opinion de During, 1961, p. 227-229. L'A. relève que les quelques
«raccords» qui ne figurent pas dans le Protreptique visent à «rapporter aux mathématiques

un développement portant en réalité sur la philosophie ou la sagesse» (p. 257,
n. 11).

106 Pour le Protreptique, on consultera dans l'index de l'édition des Places, p. 166,
la liste des iterationes (noté «1», suivi de la page et des lignes).



242 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

dans le Protreptique, l'argument porte sur la raison (kcr/oq) et l'intelligence ou

sagesse (cppôvqatç)107 qui commandent les biens ; et la cppóvn,ai<;, qui dans ce

contexte devrait être plutôt savoir théorétique, est à son tour qualifiée de «plus
grands des biens» ; mais le développement qui suit sur le «sage» (cppôvipoç),
«règle et norme très exacte des biens» (82,1-3) convient mieux à un discours

sur la philosophie en général. Enfin, Jamblique conclut qu'il faut poursuivre la

cppoviicnc/WHr elle-même et non en vue de l'utilité pratique (xpeiaç £VSKa/ai3xrj
Si' aùxfjv 82,11-13),os. On soulignera que dans le Protreptique, la réflexion sur
la cppovnoiç s'accompagnait d'un appel à la philosophie comme «possession et

usage de la sagessel09» (Kxfjoiç xe Kai xpnotc aocpiaç [Protr. 70,11]). Il semble
bien alors que le concept de cppovnciç ne conserve pas le même sens dans les

deux texte : dans l'un, associée aux mathématiques, elle est plutôt intelligence
théorétique110, dans l'autre, liée à la philosophie, elle se fait théorétique et
pratique.

Puis Jamblique, reprenant presque textuellement la suite du passage du

Protreptique, avance un argument spécifique pour prouver que la ippovnatç est

de tous les biens le plus facile à acquérir1" et que la philosophie s'accomplit
accompagnée de plaisir (intellectuel)"2. Il s'agit de l'argument, repris par
Proclus, selon lequel les philosophes ont consacré leur peine, sans toucher
de salaire (pioOoç), pour faire progresser rapidement leur science. Et comme
indice que cette activité se déroule «avec plaisin> (ue6' rjSovfjç) - donc avec une
certaine facilité -, Jamblique note que tous ceux qui s'y adonnent recherchent
le loisir en délaissant toutes les autres activités, et précise encore qu'ils n'ont
besoin ni d'instruments ni de lieux spécifiques, mais que partout où ils fixent
leur pensée ils peuvent atteindre la vérité. La (ppovnaiç "3 est donc «possible,
elle est le plus grand des biens et il est facile de l'acquérir».

107 Pour ce terme, dans les fragments du Protreptique, J. Barnes et G. Lawrence ont
toujours adopté la traduction «understanding» (J. Barnes [ed.], The Complete Works of
Aristotle. The Revised Oxford Translation, Princeton, 1984, t. II, p. 2403, n. 2); pour
l'histoire du concept, cf. R.A. Gauthier et J.Y. Jolif, Aristote, L'éthique à Nicomaque,
Introd., trad, et commentaire, Louvain / Paris, 19702, t. II, p. 463-469 (sur le Protreptique,

p. 466 sq.).
108 Cf. Arist. Met. A 2, 982b24-25 (à propos de la science recherchée, appelée

justement ici cppovnotç), Aristote affirme : «il est évident que nous ne la recherchons en
vue d'aucune autre utilité (xpsia)».

109 Ici, aocpia et cppovncnç sont clairement synonymes (cf. fj 5è oocpia xcov pEyiaxcov
àyaOcûv [Protr. 70,11-12 ] et Kpàxiaxóv éaxi xcòv àyaGcòv ij cppóvriaic [70,9]

110 Elle semble s'identifier à la oocpia que recherche Aristote dans la Métaphysique.
111 Kxf|oao9ai pàôiov. En Met. A 2, Aristote insiste, au contraire, sur le fait que

«les connaissances les plus universelles sont les plus difficiles à acquérir (xaXe7icûxaxa
yvcopiÇEiv) pour les hommes» (982a23-24); à l'opposé, la connaissance sensible est
facile (pçtôiov [982al 1-12] On peut se demander si l'affirmation de Jamblique n'est
pas de pure rhétorique, adaptée à l'intention protreptique de l'ouvrage. En tout cas, on
ne trouve rien de tel dans le passage parallèle de Proclus.

112 Cf. Proci. In Eucl. 28,22 (Proclus fait allusion aux «plaisirs qui résident dans les

mathématiques»).
113 Le passage parallèle du Protreptique a f] cpiÀoooipia.



EXHORTATION À LA PHILOSOPHIE ET ÉLOGE DES MATHÉMATIQUES 243

Le dernier paragraphe de l'extrait retenu par l'A. (83,6-22) est intégré par
Ross dans les fragments du Protreptique d'Aristote (fr. 8). Jamblique y relève
le caractère récent, parmi toutes les activités humaines, de «l'étude exacte
relative à la vérité» (fj Ttspi xfjv à^rjOetav aKptßo"/.oyia [83,1-2] c'est-à-dire
de la philosophie au sens large, qui n'a pu se développer, en même temps que
les arts producteurs de pur plaisir (comme la musique), qu'après que les biens

nécessaires à la vie ont été satisfaits "4. Et les hommes qui ont consacré leurs

recherches à la géométrie, aux raisonnements et au reste de la culture libérale

(ai ciAÀai jxaiôeïai) ont fait progresser ces sciences plus rapidement que ne

l'ont fait les autres arts. Cette constatation, à laquelle Jamblique ajoute que
ces sciences-là ne jouissent pas de l'honneur publique, ne sont pas rémunérées

(picrOoi) et que ceux qui s'y adonnent sont souvent entravés dans leur activité, se

justifie par le fait que les objets de ces sciences sont antérieurs par nature - c'est-
à-dire plus simples et plus connaissables; or, «ce qui est postérieur dans l'ordre
de la génération est antérieur par essence et par sa perfection» (83,21 -22) "5.

La fin du ch. 26 de l'ouvrage de Jamblique (23 lignes) n'a pas été retenue

par l'A. "6 II faut le regretter, parce qu'on y lit, avec des répétitions il est vrai, la

réponse complète à l'objection qui ouvrait le chapitre. J'en résume le contenu.
La science mathématique l'emporte considérablement en beauté (kciàXoç) et

en précision (ciKpißeia [83,2]) sur toutes les autres activités. En effet, dans

l'histoire de l'humanité, les activités naturellement liées au monde du devenir

(ou de la génération) sont l'objet des premières recherches empressées des

hommes, mais ensuite, celles qui nous libère de la nature corporelle jouissent
d'une estime bien plus grande; les premières préexistent en tant que nécessaires

à la vie (àvayKaïa), tandis que les secondes veulent être choisies pour
elles-mêmes (ht aùxà aîpexâ [84,6]). Les mathématiques contribuent pourtant
aussi à l'ensemble de la vie humaine, comme on le voit quand on considère
les œuvres qui sont issues des arts (ou techniques) mathématiques"8; mais
celles-ci ont moins de valeur que les œuvres propres des mathématiques"9:

"4 Cf. Arist. Met. A 1, 981bl3-25 et les commentaires d'Alexandre (In Met.
6,15-7,9) et d'Asclépius (In Met. 12,12-33).

115 Cf. par ex. Arist. Met. A 8, 989al5-16: éoxi xò rfj yEvéasi ûaxEpov xfj cpùaci

npôxEpov («ce qui est postérieur par sa génération est antérieur par sa nature»);
1077a26-27: xò xfj yevectei ùoxEpov xfj oùoia npôxEpov («ce qui est postérieur par sa

génération est antérieur par son essence»).
116 Elle ne figure pas non plus dans les reconstructions du Protreptique d'Aristote.
117 Dans la partie du texte de Proclus non reprise par l'A., on a une discussion

parallèle sur ce qu'on pourrait appeler une genèse de la culture (In Eucl. 29,1-13).
"s Proclus dit : «les demiers échos (xà ëaxaxa à;rx|xf|u.axa) de la mathématique sont

orientés vers un tel besoin et agissent avec la matière» (28,25-26).
119 où U.1JV àXka xaùxa pév éaxi éXàxxovoç O7tou5fjç àçia (84,11) : «néanmoins, ces

œuvres [des techniques mathématiques] méritent un moindre intérêt». La traduction de

F. Romano (p. 597) est erronée ici : «e queste influenze non sono meno degne di
attenzione»; la négation dans l'expression elliptique où pfjv àXkâ ne porte pas sur le verbe

(cf. J.D. Denniston, The Greek Particles, Oxford, 1959, p. 28-30).



244 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

celles-ci réalisent en effet «la purification de l'âme immortelle, la conversion
de notre intellect vers l'intelligible et notre participation à l'acte de l'être120»

(84,12-14). C'est pourquoi la science mathématique procure tous les biens
(àyaOà), de sorte qu'elle contribue par excellence à «la fin qu'est le bonhewr»

(xò xéXoq Tfjç eùôatuoviaç [84,16-17] Et Jamblique de conclure : «Pour ces
raisons donc, non seulement les arguments opposés se sont révélés faux, mais
aussi avons-nous démontré que les mathématiques sont extrêmement utiles
(xpqoipcûxaxa)121».

Conclusion

Dans les deux textes mis en parallèle, - en particulier dans celui de

Proclus-, la cohérence doctrinale est manifeste et 1'«orthodoxie» (néoplatonicienne

est scrupuleusement respectée. Le caractère rhétorique de tel ou tel

passage ne compromet jamais la rigueur des thèses métaphysiques. Et, si la

méthode jamblichéenne du «couper-coller», une fois reconnue, rend légitime
la recherche de citations - d'Aristote aussi et peut-être même du Protreptique-,
le prologue de Proclus, parce qu'il s'inspire de Jamblique, reprend sans doute
des thèmes inspirés des citations jamblichéennes, mais certainement pas des

«fragments» littéraux, encore moins des citations nouvelles du Protreptique
aristotélicien. Je pense donc que, sur ce point, l'A. a tort de penser que «certains
éléments du texte de Proclus apportent des éléments originaux, et peut-être
décisifs, à la question de la reconstruction [seil, du texte aristotélicien] à

partir du Protreptique jamblichéen» (p. 249)122. Il est en effet peu probable

que Proclus, contrairement à sa méthode, ait introduit des citations muettes
de l'ouvrage d'Aristote, indépendamment des citations ou des paraphrases

(possibles) qu'il trouvait dans le texte de Jamblique.

120 Proclus adopte une formule plus claire : «en second lieu viennent les sciences qui
libèrent l'âme du devenir et la font se ressouvenir de l'être» (29,6-7).

121 La question de l'utilité théorique des mathématiques à l'égard de toutes les

parties de la philosophie - la théologie, la physique, l'éthique et la politique -, est traitée
au ch. 30.

122 L'A. note encore que «tout le prologue de Proclus à l'In Euclidem mériterait
certainement qu'on s'y attarde», dans la perspective de la reconstruction du texte
aristotélicien (p. 252).


	Exhortation à la philosophie et éloge des mathématiques : à propos d'un ouvrage récent

