Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 3

Artikel: Exhortation a la philosophie et éloge des mathématiques : a propos
d'un ouvrage récent

Autor: Schneider, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 223-244

EXHORTATION ALA PHILOSOPHIE ET
ELOGE DES MATHEMATIQUES

A propos d’un ouvrage récent’

Résumeé

Dans une premiere partie de cette étude, on lira une présentation de
l'ouvrage de S. van der Meeren suivie d'une bréve critique. La seconde partie
est consacrée a l'exposé et la discussion de deux textes que I’A. donne en
annexe a son travail, dont I'un s’inspire de I'autre, le premier de Proclus (V*
s.), le second de Jamblique (III-IV* s.). 1l s’agit d’un éloge des mathématiques
(spéculatives), répondant aux critiques de certains détracteurs de ces sciences.
Le but de cet examen est de confronter les deux textes et de préciser la nature
de chacun et celle de leur relation. Il apparaitra en outre qu’on peut les étudier
pour eux-mémes, indépendamment de la question de leur rapport supposé au
Protreptique d’Aristote.

Sur le fameux Protreptique ou Exhortation <a la philosophie>* d’ Aristote,
seuls quelques témoignages anciens nous sont parvenus. Et un unique
«fragment» se rapporte explicitement a cet ouvrage — qui, contrairement a
I’ Hortensius de Cicéron qui aurait utilisé le texte du Stagirite, n’était sans doute
pas un dialogue’. De plus, il est vraisemblable que le fameux syllogisme que

! SoPHIE VAN DER MEEREN, Exhortation a la philosophie. Le dossier grec. Aristote,
Introduction, traduction et commentaire, Paris, Belles Lettres, 2011, XXXII + 279 p.

? Tpotpentikog (scil. Xoyog), en un seul livre. Notons que dans le catalogue des
ceuvres d’Aristote conservé en arabe, le mystérieux Ptolémée al-Garib accorde trois
livres a un Tpotpentikdg @uocoeiag (p. 85); en fait, la liste fusionne deux titres,
le TIpotpentikdg et le Tepi eihocooiag en trois livres (¢f. 1. DURING, Aristotle in the
ancient biographical tradition, Géteborg, 1957, p. 222). Sur ce Ptolémée, cf. R. Goulet
et St. Toulouse, «Ptolémée al-Gariby, in: R. GouLeT (éd.), Dictionnaire des philosophes
antiques (= DPhA), t. V (a paraitre).

* Cf. H. FrasHAr, in: Grundriss der Geschichte der Philosophie, Antike, Bd 3,
Basel, 20042, p. 261 (= Flashar, 2004); 1. DUrING, Protrepticus, an Attempt at Recons-
truction, Géteborg, 1961, p. 29-32. Dans une reconstitution récente provisoire (2010)
du Protreptique publiée sur Internet, D. S. Hutchinson et M. R. Johnson postulent une
forme dialoguée ; les personnages seraient au moins trois, Isocrate, Héraclide du Pont et
Aristote (on trouvera le texte sur le site http://www.protreptic.info/) ; I'A. mentionne ce
travail, p. 4, n. 14.



224 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

quelques commentateurs néoplatoniciens tardifs d’Aristote rapportent préci-
sément au Protreptique* soit une reconstruction postérieure® au Stagirite (fr.
2 de I’édition de W. D. Ross, Aristotelis Fragmenta Selecta, Oxford, 1955)¢:
«S’il faut philosopher, il faut philosopher, et s’il ne faut pas philosopher, il faut
philosopher; dans tous les cas, il faut donc philosopher (pthocogntéov).» En
effet, ajoutent-ils, pour démontrer que la philosophie n’a pas d’existence, il faut
engager des recherches fondées sur des démonstrations et, précisément, «la
philosophie est mére des démonstrations»” (David [fin du VI¢s.] )%
Cependant, les tentatives modernes de reconstruction de [’ouvrage
d’ Aristote n’ont pas manqué, depuis que 1. Bywater a publié en 1869 un article
ou il cherchait a montrer qu’une part importante du discours d’ Aristote pouvait
étre retrouvée dans un autre Protreptique a la philesophie (Ilpotpentikog €mt
erhocogiav, divisé en 21 chapitres”), datant sans doute du début du IV s. ap.

* Olympiodore [VI¢ s.], In Alc. 144,15-17 (Westerink); Elias [fin VI¢ s.], Proleg.
3,17-23 (Busse); David [fin VI¢ s.], Proleg. 9,2-12 (Busse); notons que David et Elias
sont souvent présentés, avec de bonnes raisons, comme les disciples d’Olympiodore. De
son coté, Alexandre d’ Aphrodise (II-I1I° s.) mentionne un argument qui semble apparenté,
mais sous une forme différente: celui-ci s’appuie sur la distinction de deux modes du
philosopher, comme activité réflexive et comme enquéte portant sur un objet propre (/n
Top. 149,9-17 Wallies, édité par Ross sous le méme fragment 2): «Si quelqu’un dit ‘il
ne faut pas philosopher’, puisque philosopher se dit non seulement de I’enquéte sur cela
méme, a savoir s’il faut philosopher, ou s’il ne le faut pas, comme [Aristote] lui-méme
’a dit dans son Protreptique, mais aussi de la poursuite de I’étude philosophique, aprés
avoir montré que chacun des deux [modes] est approprié¢ a I’homme, nous réfuterons
cette these [scil. ‘il ne faut pas philosopher’] de toute fagon.»

* La forme hypothétique du syllogisme trahit peut-étre une intervention stoicienne
(cf- p. 94; voir aussi E. BerTl, 4ristotele, Protreptico. Esortazione alla filosofia, Testo a
fronte, Torino, 2000, p. XXIX, n. 5).

¢ Pour les «fragments» du Protreptigue d’Aristote, je renvoie a cette édition
commode (= Ross). L’édition de référence utilisée par I’A. est: 1. DURING, Protrep-
ticus, an attempt at reconstruction, Goteborg, 1961 (= Diiring, 1961). On pourra aussi
consulter I’édition de O. Gigon (€d.), Aristotelis opera, vol. 111, «Librorum deperditorum
fragmenta», Berlin / New York, 1987, p. 283-287 (Ilpotpentikog); p. 302-333 (Témor
npotpentikoi aus mehreren Dialogen exzerpiert); notons que Gigon édite a la suite les
ch. 5 (a partir de 65,1 des Places) a 12 du Protreptique de Jamblique — dans 1’édition de
Pistelli —, avec quelques notes critiques (302-313), précisément sous la rubrique «Tomot
npotpentikot aus mehreren Dialogen exzerpiert».

" David, Proleg. 9,7 et 11-12 Busse : pimp yap tdv anodeiemv 1 prhocoeia ; dans
un passage paralléle chez Elias (Proleg. 3,14), on lit: 1 yap anddei&ig uépog praocoeicg
(«la démonstration est en effet une partie de la philosophie»).

¥ Comme le note I’A. (p. 94), ce type d’argument a re¢u le nom de consequentia
mirabilis. Sur la structure logique de I’argument, ¢f. W. KNEALE, «Aristotle and the
consequentia mirabilis», JHS 77 (1957), p. 62-66 (cité par I’A.). Cf. D. J. O’MEARAa,
«Faut-il philosopher ? Le voyage d’une question dans le monde antique», in: A. KESSLER,
Th. RickLiN, G. WursT, Peregrina curiositas (Festschrift D. Van Damme), Freiburg /
Géttingen, 1994, p. 1-12.

® Cette division est ancienne et semble remonter a Jamblique lui-méme. Cf. H. D.
SarrreY, L.G. WESTERINK, Proclus, Théologie platonicienne, Paris, t. 1 (1968), p. 129, n. 2.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 225

J.-C., celui du néoplatonicien Jamblique de Chalcis (ca 245-ca 320)'. Ce
texte figure en deuxieme place dans un vaste ensemble de caracteére introductif
(appelé communément sunagogé)'' composé de dix traités, semble-t-il 2
consacré a la philosophie mathématique pythagoricienne — on pourrait aussi
bien dire (néo)platonicienne —, dont seuls les quatre premiers sont conservés
intégralement ; en effet, le Protreptique suit une «Vie (Biog) de Pythagore»,
et précede un traité «Sur la science mathématique générale» (De communi
mathematica scientia) et un «Commentaire sur |’/ntroduction arithmétique
de Nicomaque “». Les traités suivants sont perdus, mais, pour les livres V a
VIL, D. J. O’Meara a pu en reconstruire I’argument général grace a un auteur
byzantin, Michel Psellus (1018-1078)'*. Aprés I’introduction a I’arithmétique,
ou il suivait I’enseignement de Nicomaque, Jamblique consacrait trois livres
a présenter cette science dans ses rapports a la physique (V), a I’éthique (VI),
situées ontologiquement en dessous d’elle, et finalement a la théologie (VII),
au-dessus. Les derniers traités introduisaient a la géométrie (VIII), la musique
(IX) et, probablement, I’astronomie (X) pythagoriciennes.

Depuis I’article de Bywater, les savants ont rivalisé d’ingéniosité pour
reconstruire le texte aristotélicien, en délimitant et réorganisant de diverses
facons la partie de ’ouvrage du néoplatonicien, considérée comme aristo-
télicienne de par son vocabulaire, son style et ses theses!*, malgré quelques
critiques sceptiques plus ou moins radicales '°. On rappellera le jugement d’un
des éditeurs de référence des fragments du Protreptique d’ Aristote, 1. Diiring:

10 Sur Jamblique, ¢f. J. DiLLoNn, «lamblichos de Chalcis», in: DPhA, t. 111 (2000),
p. 824-836. Pour les citations tirées de I’ouvrage de Jamblique, je me référerai a I’édition
suivante: E. pes Praces, Jamblique, Protreptique, texte établi et traduit par E. d. P,
Paris, 1989 (= des Places).

1" Le titre le plus probable de 1’ensemble serait, selon D. J. O’MEARA, Pythagoras
revived. Mathematics and philosophy in late Antiquity, Oxford, 1989 (= O’MEARA,
1989), p. 32: Tlepi tig [Tvbayopiki|c aipécewg (Sur la secte pythagoricienne). Dans ce
qui suit, je m’y référerai sous le nom de sunagégé.

12 Sur la liste de ces traités, ¢f. O’MEARA (1989), p. 33-34. Le manuscrit principal a
conservé la liste de neuf titres.

I3 Nicomaque de Gérase est un philosophe et mathématicien qualifié de pythago-
ricien du II¢ s. ap. J.-C. (¢f. O’MEaRra [1989], p. 14-23). Jamblique en offre un résumé et
une paraphrase plutét qu’un commentaire proprement dit (d’ailleurs le mot «commen-
taire» ne figure pas dans le titre). Il existe une traduction francaise de cet ouvrage:
J. BERTIER, Nicomaque de Gérase, Introduction arithmétique, Introduction, traduction,
notes et index par J. B., Paris, 1978.

" O’MEARA (1989), p. 53-85 (ch. 3: «On Pythagoreanism V-VII: The excerpts
in Michael Psellus»). On trouvera I’édition des textes de Psellus avec traduction dans
’«Appendix I», p. 217-229.

5 ’A. parle de “conformité avec les doctrines du corpus [aristotélicien]” (p. 238).

'® La critique la plus radicale est développée par W. G. RaBNowitz, Aristotles
Protrepticus and the sources of its reconstruction, vol. I, Berkeley / Los Angeles, 1957
(le vol. II annoncé n’est jamais paru); cf. le compte rendu trés critique de W. Spoerri,
Gnomon, 32 (1960), p. 18-25.



226 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Quot professores tot Protreptici (“Autant de professeurs, autant de Protrep-
tiques™)".

M™ Van der Meeren propose ici une étude savante, complexe, voire foison-
nante, issue de sa thése de doctorat (¢f. p. XIV, n. 8), sur le “genre” protreptique
(les guillemets sont de 1’A., qui doute de la pertinence de I’application de cette
notion moderne & un type de discours embrassant des “schémas argumentatifs”
relevant aussi bien de la littérature «isagogique» — c’est-a-dire d’introduction
a un art, a une science, etc. — que de 1’éloge des arts et des sciences)'s. Cette
étude est liée a I'examen des quelques maigres témoignages et surtout de la
«partie aristotélicienne» du Protreptique de Jamblique (mais, contrairement
a d’autres publications, on ne trouvera pas ici une traduction commentée de
I’ensemble des fragments et témoignages recueillis et organisés par tel ou tel
éditeur moderne de I’ouvrage d’Aristote) '°. Bien que 1’A. considére «la prove-
nance péripatéticienne de la plupart des extraits jamblichéens pris en consi-
dération» comme incontestable (p. 2), elle a sans doute raison de ne pas nous
proposer une #“™ reconstitution fondée sur le découpage, voire le dépecage,
des chapitres dits aristotéliciens de Jamblique (en général, de la fin du ch. 5 au
ch. 12). Elle admet donc «le ton indéniablement aristotélicien» (p. XXII) des
chapitres 6 a 12 du Protreptique de Jamblique, avec la fin du 5%°, méme si elle
hésite a se prononcer sur ’attribution de tel passage au Protreptique aristoté-
licien (cf. p. XXIII, ou I’auteur affiche son scepticisme). Ainsi, on lira dans la
traduction de I’A. ces chapitres en entier (sauf la fin du 8), mais dans un ordre
nouveau (6, 10, 9, 7, 11, 12, 8, fin du 5)?'. Les raisons de cette réorganisation
paraitront étranges: I’A. cherche a «refléter la logique de 1’argumentation»
(p- XXXII), comme si cette «logique» avait €t¢ completement chamboulée par
le philosophe néoplatonicien. En fait, on aurait aimé que I’A. analyse le texte
de Jamblique d’avantage pour lui-méme, en replagant les «chapitres aristoté-
liciens» dans I’ensemble de I’ouvrage® et celui-ci dans la perspective de la
collection a laquelle il appartient, et tout particulierement dans son rapport avec

' DURING, 1961, p. 13.

8 Cf. p. XIII; voir aussi, p. 68 : «S’il existe un ‘genre’ protreptique, celui-ci est aux
confins de genres littéraires multiples: c’est trés net pour ce qui nous reste des Exhor-
tations aristotéliciennes (scil. les chapitres ‘aristotéliciens’ de I’ouvrage de Jamblique),
lesquelles se rapprochent tantdt de 1’éloge de I’art, tantot du discours méthodologique,
tantot de I’exhortation populaire, etc.»

1% Par exemple, J. FoLLON (4ristote, Invitation a la philosophie, Paris, 2000 ; réimpr.
2006 avec un dossier de P. Dulau) ou E. Berti (Op. cit., 2000), qui suivent I’édition de
Diiring, 1961.

* Dans cette partie finale du ch. 5, I’A. «voit s’annoncer (ou se résumer) assez
maladroitement la diversité des lignes argumentatives qui structureront les chapitres
suivants» (p. 32, n. 113; ¢f aussi p. 238 ot I’A. parle du «ton récapitulatif» de la fin du
ch. 5, et cela par rapport aux ch. 6-12 1).

2 L’A. s’explique briévement sur cette réorganisation a la page 33 (cf. aussi p. 9
et 16, n. 61); elle reconnait par ailleurs que chacun des chapitres pris en lui-méme
«présente une argumentation parfaitement cohérente» (p. XXIII).

2 Cf.n. 114 ala p. 33, ot I’A. montre qu’elle est consciente de cette exigence.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 227

le traité suivant, le De communi mathematica scientia (= De comm. math.)
dont on trouvera un extrait du chapitre 26 dans les textes complémentaires,
p. 252 a 259 (notons que I’A. reproche justement aux travaux antérieurs d’avoir
négligé I’étude du «Protreptique de Jamblique pour lui-méme» [p. 6] ). L’A.
discute essentiellement les chapitres précédant la section dite aristotélicienne,
et cela dans une perspective plus rhétorique et littéraire que philosophique,
ce qui peut se justifier étant donné la nature propre du texte en question, dont
la fonction est avant tout «pragmatique» (on regrette que I’A. donne pour les
citations tirées de ces chapitres la traduction «des Places», méme légerement
modifiée*, ce qui nuit quelque peu a I’unité de I’ensemble). Une ambiguité me
semble toutefois planer sur toute la partie introductive, entretenue par 1’intitulé
du présent ouvrage: parle-t-on d’Aristote ou de Jamblique? De Jamblique
utilisant Aristote ou encore d’Aristote déformé par Jamblique ? N’aurait-il pas
‘fallu aussi examiner comment la représentation de la philosophie qui se dessine
dans le texte de Jamblique s’accordait avec la philosophie (néo)platonicienne
— que des matériaux aristotéliciens, empruntés au Protreptique ou a d’autres
ouvrages, y aient €té intégrés ou non. En bonne méthode historique, I’unité et
la cohérence de la pensée jamblichéenne qui s’exprime dans le Protreptique
devraient étre postulées, méme si, en fin de compte, le travail de I’historien
en vient a déceler des tensions, voire des contradictions. On se demandera
encore si, parmi les trois fonctions principales que I’A. reconnait au «genre»
protreptique — conversion, propagande, introduction — la seconde, qui s’inscrit
dans un contexte de concurrence, peut viser chez le néoplatonicien une forme
de culture (madeio) déterminée (le christianisme ?), comme on a souvent pensé
que I’ouvrage homonyme du Stagirite s’inscrivait dans une polémique contre
la maideio défendue par Isocrate®’. L’A. aurait sans doute aussi tiré profit de
’ouvrage important d’A.-J. Festugiére sur les protreptiques dans les dialogues
de Platon*, afin de mieux marquer la dépendance de Jamblique au platonisme .

Lastructurede I’ouvrage se présente de la fagon suivante : il se compose d’une
sorte d’avant-propos intitulé «La nécessité de philosopher» (p. XI-XXXII ;
il s’agit du guhocopntéov), d’une longue Introduction (p. 1-82) qui précede
I’édition des témoignages et des fragments explicitement attribués a Aristote ou

B Cfn 32,p.8.

* Le Stagirite réagirait, au nom de 1’Académie a laquelle il appartenait alors, a
la publication récente du discours fictif d’Isocrate intitulé Ilepi tfig avtiddcems (Sur
I"échange). Cf. les remarques de I’A., p. XXVI-XXX; Diiring, 1961, p. 33-35; FLASHAR,
2004, p. 261 (le Protreptique serait une réponse, écrite vers 351/0 a I’Antidosis d’Iso-
crate [vers 353/2] ) et D. J. O’MEARA, «Faut-il philosopher ? Le voyage d’une question
dans le monde antique», op. cit., p. 3-4.

3 Les trois «protreptiques» de Platon. Euthydéeme, Phédon, Epinomis, Paris, 1973
(il s’agit de sept conférences prononcées a Oxford en 1947, publié¢es apparemment
sans modifications). L’'ouvrage n’est pas mentionné dans la bibliographie. Notons que
la formule exhortative caractéristique @uiocopntéov figure dans Euthyd. 288d 6-7
(L.”A. en fait mention, p. XI, n. 1).

% Cf., par exemple, DURING (1961), p. 32-33.



228 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

plus précisément au Protreptique d’Aristote, suivis de leur traduction annotée ;
vient ensuite un chapitre intitulé «Exhortations aristotéliciennes?®’ tirées du
Protreptique de Jamblique» (il s’agit de 1’édition et de la traduction abondamment
annotée des chapitres 6 a 12 du Protreptique de Jamblique; I’édition n’est pas
critique, mais I’A. signale, p. 78-81, quelques erreurs dans 1’édition des Places
et releve quelques divergences par rapport a 1’édition de référence choisie de
Pistelli**); a cela I’A. ajoute, comme en annexe, des «Textes complémentaires
de Jamblique et Proclus» (la fin du ch. 5 du Protreptique et le ch. 26 du De
communi mathematica scientia de Jamblique et un extrait du Commentaire sur le
premier livre des Eléments d’Euclide de Proclus, accompagnés d’une traduction
légeérement annotée); ’ouvrage s’acheve sur une «Bibliographie» succincte
(265-270) et un «Index des notions» (p. 271-275).

D’une fagon générale, la lecture de cette étude n’est guere aisée; on perd
vite de vue le fil de I’argumentation, en suivant les méandres des nombreuses
discussions portant sur la littérature secondaire extrémement abondante.
J’ajouterai quelques critiques plutot formelles. La structure des prolégomenes
(la hiérarchie des subdivisions), comme celle de I’ensemble, ne sont pas tres
claires; ce que j’ai appelé une sorte d’avant-propos intitulé simplement «La
nécessité de philosopher» précede bizarrement 1'/ntroduction. La biblio-
graphie abondante qui figure dans les notes n’est souvent pas reprise dans
la «Bibliographie». La traduction est en général plus précise que celle de
des Places; quelques remarques prises au hasard: il aurait fallu sans doute
traduire actporoyia (p. 262) comme a la page 256 par «astronomie» et non
«astrologie» ; &viot 8¢ ne doit pas étre traduit par «les uns» (p. 255), mais «par
quelques uns ou certains», car il n’y a pas de seconde catégorie (les autres);
mopveictatol (p. 263 : «la laideur corporelle provient du désordre») est un
terme technique qui ne signifie pas simplement «provient de», mais indique le
type d’existence particulier du mal, non comme existence au sens propre, mais
comme «parhypostase» ou existence parasitaire, voire négative, c’est-a-dire
comme défaut de bien; dans le texte en italique (p. 258) «quelle regle ou quel
critére etc.» I’A. traduit le texte parallele et non pas le texte qui précede.
Les fautes de frappes sont assez nombreuses : manquent «sorte» (p. XXXII,
n. 67), «aw» (p. 15), «un» (p. 62, n. 194); Gerhatiler (p. 21 et n. 73); i/ existent
(p. 69); pratiquement pour pratiquent (p. 259. n. 15), philosophe pour philo-
sophie (p. 262), etc. Il s’agit sans doute d’un lapsus si Jamblique est présenté

7 La justification de cette formule se trouve a la p. XXIII: I’A. exprime par la son
«scepticisme sur la possibilité d’identifier avec certitude — et encore moins de recons-
truire — ’ouvrage d’Aristote a partir de Jamblique».

® lamblichi Protrepticus ad fidem codicis Florentini, edidit H. Pistelli, Leipzig 1888.

® La méme remarque vaut pour la phrase suivante («parce qu’il le fait confor-
mément 4 la science» ne figure que dans le passage parallele du Protreptigue); plus loin,
I’A. rend 1 ppovnoig (83,5) par «la philosophie», parce qu’elle traduit encore une fois
le texte du Protreptique (1 pthocoeia [71,11] ); Jamblique modifie et abrége le texte du
Protreptique qu’il intégre ou reprend dans le De comm. math.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 229

comme le disciple de Proclus, plutot que de Porphyre (p. 1, n. 1), et si Albinus
(milieu II® s.?) et son quasi contemporain Alcinoos sont donnés comme
néoplatoniciens (p. XIX, n. 16; p. 246, n. 47), si Isocrate est mentionn€ comme
I’auteur de dialogues, plutot que de discours (p. XXVIII, n. 53); le passage
de David sur I’existence de la philosophie, discuté aux p. 57-58, ne provient
pas d’un commentaire sur les Catégories (sans autres précisions), mais des
Prolégomenes a la philosophie (p. 1,13-15 et 2,32 - 9,13 Busse). En bref, on
ne peut échapper a une certaine impression de précipitation et d’inachévement.
Il reste a émettre le veeu que le second volet, annoncé a plusieurs reprises, qui
doit porter sur le modele latin du protreptique, le dialogue trés fragmentaire de
Cicéron intitulé Hortensius, soit construit avec plus de rigueur et de sobriété.
Malgré ces critiques, il demeure que cet ouvrage rendra de grands services
aux lecteurs francophones — et hellénistes (de nombreuses expressions dans le
texte ne sont pas traduites) — qui aborderont la problématique du protreptique
philosophique et en particulier du Protreptique d’ Aristote : ils y trouveront une
riche présentation des théses et interprétations principales qui ont vu le jour
depuis la fin du XIX¢ s., ainsi qu’une masse impressionnante de matériaux a
méditer et a discuter: 1’opposition @Uo1g - téxvn (p. 23 59.); la conception de
la philosophie comme science théorétique ef pratique (p. 38 sg.); ’analyse des
«prédicats de la philosophie»®: I’existence?’, la possibilité, I'utilité, la facilité
(p. 44 sq.); le rapport du protreptique avec les «genres oratoires» délibératif et
¢épidictique (p. 48 sq.), etc. Une derniere remarque : je recommanderais au lecteur
de commencer par les extraits de Jamblique avant de revenir aux prolégomeénes,
ou mieux, de lire d’abord le Protreptique de Jamblique dans son ensemble.

Le Protreptique de Jamblique apparait au lecteur moderne comme un
texte singulier, dans sa composition* et ses présupposés historiographiques.

3 1’A. parle aussi de «qualités attribuées a la philosophie» (p. 44); de «topiques»
(p- 46 55) ou de «prédicats topiques» (p. 61; 68).

31 Mais le passage sur lequel s’appuie I’A. (Jambl. Protr. ch. 6) ne permet pas cette
interprétation : le grec utilise la forme prédicative du verbe étre, non la forme existen-
tielle ; si on veut maintenir le sens d’existence, il faut corriger I’accentuation : €otv pour
gotw, p. 104, sept lignes avant la fin de la page. «€ctiv» est la forme adoptée aussi bien
par Pistelli (p. 39,10) que par des Places (p. 69,21), qui traduit pourtant : «Qu’il y ait une
science de la réalité et de la vertu morale...» ; 1l faudrait traduire : «Que [la philosophie]
soit science de la réalité et de la vertu morale, etc.». Dans son édition des fragments du
Protreptigue, Ross écrit Eotwv (. 5, p. 33).

32 Eu égard a son Protreptique, Jamblique est caractérisé comme «a word-for-word
plagiarist» par W. K. C. Guthrie (4 History of Greek Philosophy, vol. VI «Aristotle, an
encounter», Cambridge, 1981, p. 76); de son coté, A.-J. Festugiere parle, a propos du
Protreptigue d’une «collection de centons» (Les trois «protreptiques» de Platon, op. cit.,
p. 71). A propos du ch. 5 en particulier, I’A. parle de «patchwork de passages platoni-
ciens» (7, n. 29 et 14, n. 50).



230 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

11 s’agit explicitement d’une exhortation a la philosophie (en général), comme
I’indique le titre, mais aussi a la philosophie pythagoricienne. Il faut entendre
ce qualificatif dans un sens particulier. D. J. O’Meara* a décrit avec précision
le programme de «pythagorisation» de la philosophie platonicienne (et aristo-
télicienne) mis en ceuvre par Jamblique et partiellement repris par les néoplato-
niciens postérieurs (Syrianus surtout, mais aussi Proclus, dans son exégese du
Timée). Ce programme se justifie comme le corollaire d une these «historique»,
selon laquelle Platon et Aristote s’inscriraient dans la lignée de Pythagore *. En
effet, non seulement le Timée du dialogue platonicien homonyme passait pour
pythagoricien®, mais les Catégories d’Aristote elles-mémes étaient censées
reprendre 1’enseignement du pythagoricien Archytas de Tarente®® dans son
ouvrage Sur le Tout (ITepi Tob mavtog)®’. D autre part, on constate que le texte
de Jamblique est composé de quantités de citations muettes*®, plus ou moins
remaniées, de Platon bien sir, mais aussi d’Aristote et d’autres auteurs®, et

3 O’MEARA, 1989, p. 31 sq. Dans ce qui suit, je me suis beaucoup inspiré de cet
ouvrage fondamental, modele de finesse et de clarté.

3 Cf. W. BUrkerT, Lore and Sciences in Ancient Pythagoreanism, translated by
E.L. Minar, Jr., Cambridge (Mass.), 1972, p. 57-71 et 79-83; dans la Vie de Pythagore
anonyme résumée par Photius (cod. 249), Platon est compté comme le neuviéme
successeur de Pythagore, Aristote le dixiéme (cf. Burkert, /bid., p. 93). Voir aussi D.
J. O’MEara, 1989, p. 146-149. Sur les anecdotes liant Platon aux pythagoriciens, cf.
H. Dorrie, M. BALTES, FR. MANN (éds), Der Platonismus in der Antike, Stuttgart-Bad
Cannstatt, Bd. 2, 1990, Baustein 38.

% On admet en général que ce Timée, originaire de Locres en Grande Gréce est un
personnage fictif. Mais sa provenance et ses qualités — spécialiste des questions d’astronomie
et de physique (7im. 27a3-7) —, ont justifié, aux yeux des néoplatoniciens, selon une tradition
d’ailleurs plus ancienne, Iattribution du qualificatif de pythagoricien (¢f. Procl. In Tim. 111
168,8-9: TTvbayodpetog v 6 Tipcwog Exeton toig tdv ITubayopeiov dpyoic: «étant pytha-
goricien, Timée suit les principes des Pythagoriciens» [d’apres le contexte, il semble que
Proclus s’appuie ici sur Jamblique]; ¢f. Syrianus, le maitre de Proclus, In Met. 175,8-11;
192,16-21). De plus, Jamblique et Proclus semblent avoir fait précéder leur commentaire
sur le Timée de 1’édition d’un texte de Timée de Locres, Sur la nature, considéré comme la
source de Platon, mais en réalité un apocryphe tardif (O’Meara, p. 180).

* Le commentaire de Jamblique aux Catégories est perdu, mais a été largement
utilisé par Simplicius dans son propre commentaire ; ¢f. Simpl. /n Cat. 2,9-25 et la n.
20, p. 7 de 1. Hadot a la traduction de ce passage par Ph. Hoffmann, in: Simplicius,
Commentaire sur les Catégories, Fasc. I, Leiden, 1989. Cf. Syrianus, /n Met. 81,9-11 et
25-31 (O’Meara, 1989, p. 122).

37 Simpl. In Cat. 2,17. Cette dénomination de I’ouvrage est fondée sur 'incipit; le
titre exact est [1epi Tod kaBohov Loyou fjtot déka katnyoprdv (Sur le logos universel ou
sur les dix catégories). Cf. TH. A. SZLEZAK, Pseudo-Archytas iiber die Kategorien, Berlin
/ New York, 1972, p. 34; pour la date proposée: 1*s. av. J.-C., p. 14.

% On retrouve les mémes caractéristiques dans ’ouvrage suivant, le De communi
mathematica scientia.

3 Le chapitre 20 est sans doute emprunté, directement ou indirectement, a un
sophiste ou un philosophe du V¢ ou du IV* s., connu dans la littérature sous le nom
d’*Anonyme de Jamblique” (¢f. B. Kerferd und H. Flashar, in: Grundriss der Geschichte
der Philosophie, Antike Bd 2/1, Basel, 1998, p. 101-104).



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 231

les reprises textuelles de passages a I'intérieur de I’ouvrage sont nombreuses.
Pour évaluer correctement ces procédés, il faut sans doute invoquer le caractére
introductif du texte et son intention essentiellement pragmatique tournée vers
I’enseignement et orientée vers la conversion du lecteur.

Avant de passer a ’examen de deux des trois textes que I’A. donne en
annexe aux chapitres «aristotéliciens» du Protreptique, il convient de dire un
mot de la structure de 1’ouvrage protreptique de Jamblique **. Celui-ci s’articule
en trois parties, d’inégale longueur, définies dans I’introduction générale
(ch.1)*. Suivant une progression pédagogique et psychagogique, allant du
plus général au plus particulier et du plus connu au plus obscur®’, Jamblique
commence par s’appuyer sur les notions communes et populaires (katé Tiva
KOOV Kai dnumdn mpotpentikov tpomov [41,7-8]: «selon un mode protrep-
tique commun et populaire»), puis engage une seconde partie ou des notions .
communes a toute philosophie sont mélées désormais a des theses pytha-
goriciennes, afin de familiariser le lecteur au mode de raisonnement propre
aux «pythagoriciens», c’est-a-dire aux «démonstrations techniques de cette
école» (ai kata v aipectv texvoroyovpevar anodeilelg [41,19-20] ). Clest
dans cette partie que figurent les chapitres dits aristotéliciens (ch. 6-12). La
troisiéme partie embrasse les exhortations propres a 1’école pythagoricienne,
qualifiées de «secretes» (amoppnta [41,23] ); il s’agit en effet de trente neuf
«symboles» (cOuPoia), ou formules symboliques impératives, suivis de leur
explication (par exemple, le fameux : «Abstiens-toi de féves», symbole 37). La
premiére partie, apres 1’introduction, couvre, semble-t-il *, les chapitres 2 et 3,
la suivante les chapitres 4 a 20, et la derniere occupe tout le chapitre 21.

J’en viens aux deux textes que I’A. donne en annexe aux «Exhortations
aristotéliciennes tirées du Protreptique de Jamblique» (la section est intitulée
“Textes complémentaires de Jamblique et Proclus”, p. 235-264)*. Je commen-
cerai par situer rapidement les textes dans leur contexte, puis les résumerai en
les paraphrasant et en ajoutant quelques commentaires. Je prendrai les deux
extraits pour eux-mémes, puis les confronterai, en mettant a I’épreuve leur
cohérence. Je ne traiterai que secondairement de leur rapport possible avec le
Protreptique d’ Aristote.

“ En fait, le premier ouvrage de I’ensemble que forme la sunagégé ainsi que le
troisieme relevent aussi d’une intention protreptique.

1 Cf. aussi la table des chapitres (xepdioua) dont on admet qu’elle remonte a
Jamblique lui-méme (36,5).

2 11 s”agit du plus obscur pour le profane, qui est en soi plus profond et «plus pur»
(xabapdrepov 36,6).

# Je suis le découpage opéré par O’MEAra, 1989, p. 41. Le réviseur de I’édition des
Belles Lettres, A. Segonds, propose en note (p. 41, n. 1) de restreindre la premiére partie
au ch. 2 seul. Par ailleurs, il ne mentionne pas le ch. 20 (simple lapsus ?).

“ L’A. refuse ’idée que «dans I’optique d’une reconstruction du texte aristotélicien
(scil. du Protreptique), ils devraient y figurer a moindre titre que les chapitres jambli-
chéens (scil. de son Protreptique)» (p. 249).



232 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

I1s’agit d’un passage du troisieme traité de la synagogeé de Jamblique, le De
communi mathematica scientia (ch. 26, p. 79,1 - 83,22 Festa)* et d’un extrait
du premier prologue, consacré a I’é¢tude de la mathématique générale,* du
Commentaire sur le premier livre des Eléments d’ Euclide de Proclus (In Eucl.
25,12 - 28,22 Friedlein = ch. 9, avec une phrase de transition)*’. A la suite des
éditeurs du Protreptique d’ Aristote, I’ A. met en rapport ces deux passages — en
en donnant un texte élargi *® — avec le ch. 6 du Protreptique de Jamblique * dont
on trouvera la traduction abondamment annotée aux pages 106-120. Notons
que le ch. 26 du De comm. math. emprunte textuellement un long passage au
ch. 6 du Protreptique et que I’extrait de Proclus, comme on le verra, s’inspire
a son tour du ch. 26 de Jamblique*. L’¢éloge et la défense des mathématiques
qu’on trouve dans ces deux textes rejoignent ainsi !’éloge de la philosophie
du Protreptique jamblichéen. Cela parait conforme a la pensée de Jamblique,

% La premiére partie de I’extrait figure comme fr. 5 chez Ross (79,1 - 81,7), tandis
que les dernieres lignes (83,6-22) se trouvent au fr. 8. La partie intermédiaire est une
démarcation d’une partie du chapitre 6 du Protreptique (81,7-83,5). Sur cet ouvrage de
Jamblique, ¢f. G. BECHTLE, «Sur la mathématique générale comme cxondg (sujet) du
De communi mathematica scientia de Jamblique et sur la composition de ce traité», in:
A.Lemnould (éd.), Etudes sur le Commentaire de Proclus au premier livre des Eléments
d’Euclide, Villeneuve d’Ascq, 2010, p. 31-44. Il existe une traduction utile de I’ouvrage
de Jamblique en italien: F. Romano, Giamblico, Summa pitagorica, Introd., trad., note e
apparati di F. R., Milano, 2006. Notons que I’A. aurait di tenir compte des annotations
critiques ajoutées par U. Klein dans la réédition de 1’édition N. Festa (Stuttgart, 1975,
p. XIX).

% Ce premier prologue occupe les pages 3 447 de I’éd. Friedlein. Comme le rappelle
O’Meara (1989, p. 157 et n. 4), ce premier prologue correspond en substance au De
comm. math. Avec des arguments convaincants, il montre que Proclus utilise le traité de
son prédécesseur, «en retravaillant, développant et clarifiant» les chapitres jamblichéens
correspondants (p. 157-161).

47 Seules les dix derniéres lignes du passage figurent dans les fragments de Ross
(fr. 5). Dans la suite, je me référerai parfois aux notes de la traduction anglaise suivante
de 'ouvrage de Proclus: G. R. Morrow, Proclus, A Commentary on the First Rook
of Euclid’s Elements, Princeton, 1970; 19927 (dans cette traduction, Morrow reprend
une ancienne division du prologue en chapitres [p. LXIX], contrairement a 1’éd. de
Friedlein; le passage qui nous intéresse occupe le ch. 9).

* 11 aurait méme fallu les élargir encore pour permettre au lecteur de mieux en
comprendre ’argumentation, et aussi en préciser le contexte.

* Sur la question de «l’authenticité aristotélicienne» du ch. 6, I’A. semble adopter
une position sceptique (p. 71-72). Sur ces trois textes, ¢f. D. J. O’Meara, «L’¢éloge des
sciences mathématiques dans la philosophie de I’Antiquité tardive», in: A. LERNOULD
(éd.), Etudes sur le Commentaire de Proclus au premier livre des Eléments d 'Euclide,
Villeneuve d’Ascq, 2010, p. 57-65.

0 1A. met en italiques les passages de ces deux textes qui se retrouvent a I’iden-
tique dans le ch. 6 du Protreptique; pour ces passages, on consultera ses notes a la
traduction du ch. 6 (p. 110-112; 114; 115-116; 118-120). A I’encontre de la thése tradi-
tionnelle qui postule I’existence d’une source commune a Jamblique et a Proclus, censée
rendre compte des différences entre les deux textes, O’Meara (1989) défend avec raison
la dépendance de Proclus par rapport a Jamblique, (p. 157-161); mais, I’A. affirme a tort
que cette derniére thése est généralement acceptée (p. 250; ¢f. p. 45, n. 140).



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 233

puisque, pour lui du moins”', les mathématiques, comprises comme science
théorétique charniére entre la physique et la métaphysique (ou théologie),
semblent bien représenter le savoir scientifique par excellence’?, tel que 1’ont
congu les pythagoriciens >, savoir caractérisé a la fois par son exactitude ou sa
précision (axpifeia)** et par la nature principielle, intelligible et immuable de
ses objets **.

Notons encore que le role que joue la littérature pythagoricienne dans la
réalisation du programme mis en ceuvre dans la sunagogé est fondamental,
méme si, pour nous, cette littérature manifeste son caractére apocryphe. Dans
le chapitre 4 de son Protreptique, Jamblique pense utiliser, par exemple,
Archytas de Tarente, un contemporain de Platon, souvent présenté comme son
maitre, pour inaugurer les modes ésotériques et scientifiques d’exhortation
(ol éowtepikai e Kol €motnuovikal mpotponai [p. 48,20-21 des Places]);
or ’ouvrage d’ou sont tirés les extraits, peut-étre lui-méme de caractere
protreptique (Tlepi coplag, Sur la sagesse), est assurément postérieur a Platon
et daterait de la période hellénistique (III° s. av. J.-C. ?). De plus, dans son
De comm. math. (36,3-37,19), Jamblique cite longuement un passage d’un
autre traité apocryphe d’Archytas (Ilepi vod kai aicOnioews, Sur ['intellect et
la sensation)™® exposant les différentes facultés de connaissance (T kpiripa

5t Pour Proclus, le savoir démonstratif supréme, portant sur ’intelligible («l’étre
en soi»: antod 10 Ov) et le divin, demeure la dialectique platonicienne, telle qu’elle est
mise en ceuvre dans le Parménide: cf. Theol. plat. 1, p. 39,7-40,18; In Eucl. ch. 14,
p. 42,9-44.24. Voir aussi O’Meara (1989), p. 198 sq. Jamblique reconnait toutefois a la
dialectique un domaine propre, celui de «I’étre pur» (t0 anidg 6v 46,10; ¢f. 90,5-7),
sans exposer clairement le rapport entre mathématique et dialectique (cf- ch. 29).

52 Pour Jamblique, le caractere scientifique du pythagorisme est un trait spécifique
(cf- O’MEARA [1989], p. 42; 43 etc.).

33 Jamblique distingue expressément les mathématiques pythagoriciennes spécula-
tives des mathématiques communes: «La mathématique des Pythagoriciens n’est pas
de méme nature que celle pratiquée par le vulgaire. Cette derniére est principalement
technique, n’a pas une fin unique et ne vise ni le beau ni le bien, tandis que celle des
Pythagoriciens est non seulement éminemment théorétique, mais rapporte ses propres
théorémes & une fin unique, et assimile tous ses raisonnements au beau et au bon, se
servant de ceux-ci comme moyens de s’élever vers 1’étre [véritable]» (De comm. math.
ch. 30, 91,3-11).

** Ce caractére distingue les sciences théorétiques des sciences pratiques selon
Aristote (¢f. par ex. EN 1, 1094b12-13; 1098a26-32; I1, 1103b34-1104al0, etc.).

3 Cf. JamBL. De comm. math. ch. 23, p. 72,6-16 Festa (notons que ce passage, avec
presque tout le ch. 23, sans la conclusion [73,17 sq.], a été attribué par Ph. Merlan — suivi
par Festugiére — au Protreptique d’ Aristote dans From Platonism to Neoplatonism, The
Hague, 1968° [1953'], ch. VI, p. 141-159). On trouvera une traduction de tout le ch. 23
dans A.-J. Festugiére, «Un fragment nouveau du ‘Protreptique’ d’Aristotex, in: Etudes
de philosophie grecque, Paris, 1971, p. 323-333 (I’article date de 1956). Dans le méme
ch., Jamblique parle de «I’exactitude des démonstrations» (1] t1dv anodei&emv akpifeia)
de Pythagore (70,4-5).

3 Cet apocryphe daterait du I s. av.-I" s. ap. Cf. B. CENTRONE, art. «Pseudo-
Architas», in: R. GouLet (€d.), Dictionnaire des philosophes antiques, t. 1 (1989), p. 344.



234 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

@V dvimv [36,1] ) et leurs objets propres, qui reprend trés littéralement, en
dialecte dorien, I’exposé platonicien sur la division de la «ligne» présenté au
sixieme livre de la République. Dans le passage parallele de Proclus (/n Eucl.
10,15 sq.), la citation du pseudo-Archytas est simplement remplacée par celle
de la République ! D’une fagon générale, comme 1’a montré O’Meara (1989,
p. 148-149), Proclus substitue Platon aux pythagoriciens de Jamblique, comme
modele de la méthode scientifique en philosophie.

A. Proclus, Commentaire sur le 1< livre des Eléments d’Euclide, ch. 9

Je commence par le texte le plus récent, I’extrait de Proclus. Le chapitre 9
de Proclus se laisse aisément diviser en deux parties:

1. Deux attaques contre la valeur (1 &&ia) des mathématiques (25,15 -26,9);

2. Réponse de Proclus (26,10-29,13).

Apres avoir montré dans le chapitre précédent, en citant principalement
Platon, que la science mathématique était utile’ a la philosophie en général, a la
théologie (métaphysique), a la physique, a la politique et a I’éthique® (21,25-
24,20), ainsi qu’aux arts théorétiques (la rhétorique), productifs et pratiques
(24,21-25,11)%, Proclus examine deux critiques avancées par les détracteurs
des mathématiques. Je traduis cette premiere partie, correspondant au début du
passage retenu par I’A. ; on notera en passant que la seconde critique comporte
des résonances modernes dans [’opposition qu’elle dessine entre science
théorétique pure et science appliquée®.

«Par ce qui précede, I'utilité (10 dperog) de la science mathématique dans
son ensemble, aussi bien pour la philosophie elle-méme que pour les autres
sciences et arts, sera donc claire pour les lecteurs®. Pourtant®, certains parmi
ses détracteurs (ot avtiloyikoi) cherchent a renverser la valeur de cette science.
Les uns (a) lui retire le beau et le bon®, disant qu’elle ne discute pas de ces

37 La question de I’utilité d’un art ou d’une science releve de la rhétorique de I’éloge
(¢f- O’Meara [2010], passim).

% Notons que "expression poafnuatikn Emotun peut signifier I’astrologie (¢f. par
ex. Jambl. Myst. 9. 4, 277,2-3).

3% Proclus utilise ici les ch. 15 et 16 de Jamblique.

% Cette opposition est ancienne ; ¢f., par exemple, Plat. Resp. VII 527¢6 : «en dehors
de I'utilité pratique (d@ekia) de ces sciences, [les profanes] n’en voient pas d’autre qui
mérite considération» (trad. E. Chambry).

o1 [’expression oi akovovteg (25,13), litt. «les auditeursy, ne signifie pas nécessai-
rement que le texte était donné en conférence ou en cours, comme le suppose I’A. (p. 45,
n. 140); ¢f. LIDDELL-ScoTT-JONES, A Greek-English Lexicon, With a revised supplement,
Oxford, 1996, s.v. «axovm» 1 4; A.-J. FESTUGIERE, Proclus, Commentaire sur le Timée,
Paris, 1967, t. II, p. 137, n. 1.

2 Le chapitre 9 commence ici.

© Cf. Jambl., ch. 6, p. 27,22-24 (= Plat. Resp. VII 531¢6-7).



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 235

choses®. Les autres (b) déclarent que les pratiques empiriques portant sur les
choses sensibles sont plus utiles que les études théoriques générales (xaBoiov)
de cette science ; par exemple, la géodésie (scil. I’arpentage) est pius utile que
la géométrie, I’arithmétique populaire que celle qui consiste en théoremes et
I’astronomie nautique que 1’astronomie qui proceéde par des démonstrations
universelles. En effet, nous ne sommes pas riches, [disent-ils], parce que nous
possédons un savoir [théorique] sur la richesse, mais parce que nous en avons
I’'usage, et nous ne sommes pas heureux, parce que nous possédons un savoir
sur le bonheur, mais parce que nous vivons heureux ; ainsi, nous accorderons
que contribuent a la vie humaine et aux actions, non pas les mathématiques qui
[ne] produisent [que] des connaissances (yvootikai), mais celles qui relevent
des pratiques empiriques. En effet, pour ce qui est des besoins humains, ceux
qui ignorent les raisons, mais sont exercés dans I’expérience des cas particu-
liers, I’emportent en tout sur ceux qui consacrent leur temps a étudier la seule
théorie.»®

Précisons que le second argument démarque en le résumant le passage
paralléele de Jamblique, qui, par la multiplication des exemples, revét un
caractére plus oratoire (De comm. math. ch. 26, 79,15 - 81.,4).

Dans la seconde partie, Proclus commence par répondre aux premiers
adversaires (a) en invoquant, nous dit-il, les arguments d’ Aristote sur la beauté
(t0 kGAL0c) * des (= dans les) mathématiques®’. La cause de la beauté, morale
et physique, est dans tous les cas «I’ordre (tG&€1g) %, la symétrie ou proportion
(cvppetpia) et le déterminé (10 @piopévov)» ©. Or ces caracteres se manifestent

& Cf. Arist. Mer. M 3, 1078a31-b6 et le commentaire de Syrianus qui mentionne
Aristippe (/n Met. 100,15-101,20 Kroll).

% Procl. In Eucl. 25,12-26,9 Friedlein. Cette traduction s’inspire en plusieurs points
de celle de I’A., p. 262.

% En 20,27 déja, Proclus parlait de «la beauté et de I’ordre des raisonnements dans
la mathématique».

7 Comme le titre de I"ouvrage n’est pas précisé, on a souvent pensé, un peu vite, au
Protreptigue (1’ A. semble favoriser cette interprétation, p. 250-251). Bien que G. Morrow
semble partager cet avis, il renvoie aussi a Met. M 3, 1078a33 sq., ce qui me semble
suffisant (le passage commence par «ceux qui affirment que les sciences mathématiques
ne disent rien sur le beau ou le bon se trompent»); voir le commentaire de ce passage
dans Syrianus, /n Mer. 100,15-101,20 Kroll. Notons que, pour Proclus, comme déja
pour Plotin (Enn. 1 6 [1], 9), la premiere manifestation du beau (10 xak6v) apparait dans
I’Intellect (le monde des idées), d’ou il irradie sur les niveaux de réalité inférieurs (cf.
In Parm. 988,22-23 Steel). Pour cette question du beau, il faut renvoyer ultimement au
Bangquet de Platon (210cd, a propos de la beauté dans les sciences: EmoTU®Y KAALOC).

® Quand 1l étudie, d’apres le Philébe, la triade beauté — vérité — proportion carac-
térisant le mixte, ¢’est-a-dire I’étre a titre premier ou ’intelligible, résultant du premier
mélange du limitant et de ’illimité (Theol. plat. 111, ch. 11), Proclus définit la beauté par
’ordre (ta&g) et par conséquent par |’intelligibilité, la proportion par I’union ou I'unité
et la communion (ibid., p. 43,12-15 et 19-22).

% Ces trois caractéres définissant le beau figurent dans le passage de la Métaphy-
sique mentionné a la note précédente.



236 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

éminemment dans les mathématiques™: 'ordre, dans la dépendance des
propositions dérivées par rapport aux principes, la proportion, dans 1’accord
(ovpopovia) des résultats des démonstrations et dans leur rapport a la mesure
commune de toute science — I'intellect —, la détermination, dans les raisons
(Aoyor) toujours stables et immuables. I1 est donc clair que le beau (16 kalov)
réside dans les mathématiques. Et Proclus, reprenant la thése platonicienne
sur le statut intermédiaire des mathématiques entre le sensible et ’intelligible,
ajoute : «Et comment, en effet, cela ne doit-il pas étre le cas, puisque I’Intellect
(votc) illumine d’en haut la science et que celle-ci s’élance vers I’intellect et
se presse de nous faire passer de la sensation vers cet Intellect.» (26,13-16) De
facon indirecte, cet argument porte donc, comme le suivant, sur la question de
I"utilité. Or il s’agit ici d’une utilité non seulement morale, mais aussi sotério-
logique.

La réponse adressée aux négateurs de 'utilité en soi des mathématiques
théoriques (b) est plus développée. Ceux-ci ont tort, parce qu’ils ne considérent
que les besoins humains et ne visent que ce qui est immédiatement nécessaire
a la vie™. Ainsi, la vertu théorétique ne servirait a rien, dont la fonction est
d’affranchir I’ame des préoccupations humaines”. Or on choisit les mathé-
matiques pour elles-mémes et pour I'activité théorétique qui en dérive ™. Si
on veut tout de méme parler de 1’utilité (au sens plein) de la science mathéma-
tique, il faut invoquer non ce qui lui est inférieur, mais le supérieur, c’est-a-dire
la connaissance intellective (1) voep yv@doig, ¢’est-a-dire la vonoig de la ligne
dans la République™): «C’est en effet a celle-la qu’elle nous conduit et qu’elle
nous prépare, purifiant I’ceil de I’ame ' et levant les obstacles a la connaissance

" 11 faut rappeler que la conception platonicienne des mathématiques releve d’un
réalisme radical.

' Celle-ci reléve de la pensée discursive (didvoia); ce mode de connaissance
occupe ’avant-derniere section de la «ligne», avant I'intellection (vénoig).

™ Dans la République (VII 527d5-6), Socrate disait a Glaucon: «On dirait que tu as
peur que le vulgaire (oi moALoi) ne te reproche de prescrire des études inutiles (dypnota
pabnpata)y (trad. E. Chambry).

3 Iei (27,22-27), Proclus renvoie a la description des «chefs du cheeur» des philo-
sophes du Théérete (173c6 sq.), qui se détournent du sensible pour s’installer dans la
contemplation des étres véritables.

() ™y €€ avtiig Bswpiav (27,28). Cf. Jambl. De comm. math. ch. 1, 9,23
I’étude des mathématiques «est choisie pour elle-méme et pour les sciences qui dérivent
d’elle» (1&x T mapaywvouévag an’ avtic emommuag). Cf. Arist. Mer. A 2, 982b24-28 (a
propos de la philosophie premiére qui est la seule science libre [éhevBépa], parce qu’elle
est a elle-méme sa propre fin).

3 Plat. Resp. VI 511c3-e5 (Platon parle aussi de vodg, comme opposé a la connais-
sance discursive ou dwavola qui caractérise la démarche mathématique); Resp. VII
523al-3 (I’arithmétique nous conduit naturellement vers I’intellection [vonoig] ).

® Cf. Plat. Resp. VII 527d2-528a4: ici, c’est «un organe de I'8me (8pyoavov Ti
Woyis), gaté et aveuglé par les autres occupations, qui est purifié et revivifié» par les
sciences (¢f. Procl., In Eucl. 20,17-26); en 533d1 sq., ce réle est dévolu pleinement a
la dialectique (cf. Procl. Theol. plat. 1, p. 39,7-24). C’est en cela que consiste la vertu
purificatrice ou cathartique des mathématiques. Notons que ces vertus elles-mémes



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 237

des universaux, qui viennent des sensations.» (28,4-7)”7 C’est évidemment
encore la these fondamentale de la Républigue sur le statut intermédiaire des
mathématiques ™, séparées du sensible, tournées vers 1'intelligible et servant
de marche-pied”® vers celui-ci, qui sous-tend ici la conception proclienne. Et
de méme que I’on rapporte toute la vertu purificatrice * a la vie contemplative,
«de méme il convient aussi de rapporter la fin (10 T€hog)*! de la mathématique
a I'intellect et a la sagesse totale (1 ovpnaco cogia)» (28,10-11). Dans sa
fonction téléologique, la mathématique se présente donc comme 1’analogue
des vertus cathartiques, qui nous arrachent au sensible pour nous conduire et
nous assimiler a I’intelligible.

Pour montrer que la science mathématique — science libérale par excel-
lence 2, est a choisir pour elle-méme (16 81" savthv elvan aipetv [28,13-14])%,
et non comme instrument en vue d’une activité liée au corporel, Proclus va
présenter deux arguments, de nature plutdt rhétorique, qui semblent bien
solidaires, au point que Jamblique, dans le passage paralléle, ne les distingue
pas. Or, mentionnant ici encore Aristote, il n’est pas clair si Proclus attribue
au Stagirite la these selon laquelle les mathématiques s’étudient pour elles-
mémes ou les deux arguments qui suivent (ou seulement le premier). Comme
le texte, formé d’une seule longue phrase, est un peu entortillé, j’en propose
une traduction proche du grec.

s’expriment proprement dans des rites, ¢’est-a-dire des actes (¢f. Marinus, Vie de Proclus,
§ 18-21 Saffrey-Segonds, et p. LXXXVIII de I’introduction), mais aussi, par analogie,
dans des activités théorétiques comme celles des mathématiques (cf. Procl. /n Eucl.
29,26-30,2 ou Platon est invoqué ; et 46,21-22). Le rdle de purification de 1’ceil de 1’ame
est dévolu, de fagon générale, a la philosophie dans les introductions tardives a la philo-
sophie; cf. David, Proleg. 46,24 et 77,15.

T Cf. JamBL. De comm. math. 22,19-24.

8 Cf. Plat. Resp. VII 525¢5-6 et 531¢9 sq.

” On rencontre chez les platoniciens I’image de 1’échelle (1 kAipog) ou du pont (1
yépupa); ¢f. Nicomaque de Gérase, Introd. arith. 7,22 Hoche; Jambl. Protr. 41,20-21;
132,11-12; De comm. math., ch. 1, p. 10,23-24 ; Syr. In Met. 96,29, etc.

80 Sur les vertus purificatrices ou cathartiques, en plus des renvois indiqués ci-dessus,
¢f. les remarques de L. Brisson, a partir de Porph., Sent. 32, «The doctrine of the degrees
of virtues in the Neoplatonists : an analysis of Porphyry’s Sentence 32, its antecedents and
its heritage», in: Reading Plato in Antiquity, edited by H. Tarrant and D. Baltzly, London,
2006, p. §89-105.

81 Notons que tout le chapitre 6 du De comm. math. traitait de la question de !'utilité
et de la fin des mathématiques en utilisant essentiellement des extraits, réorganisés, de
Resp. V1L

2 Jamblique note que Pythagore fut le premier a faire passer dans I’éducation
libérale (EhevBéprog mandeio) la philosophie des mathématiques (1) mepi ta pabipata
ouocoia ; De comm. math., ch. 23, 70,1-3); ¢f. A.-J. Festugiére, «Un fragment nouveau
du «Protreptique» d’Aristote», p. 329.

8 Cf. Arist. Met. A 2, 982b19-28 (la philosophie est & rechercher pour la connais-
sance (10 €idévat), mais non pas en vue d’une quelconque utilité [ypfioiwc]; la recherche
de la connaissance a commencé tardivement, aprés que les nécessités de la vie ont été
satisfaites).



238 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

«Or, voici ce qui rend évident le fait que [I’étude de la mathématique] doit
étre choisie pour elle-méme par ceux qui s’y consacrent — ce qu’ Aristote aussi dit
quelque part®: c’est (a) le fait que, bien qu’aucun salaire (L006¢) ne soit proposé
a ceux qui s’adonnent a cette recherche®, I’étude des mathématiques ait connu
un tel progrés en peu de temps, et encore (b) le fait que tous ceux qui ont touché
méme un peu au profit (intellectuel) qu’on en retire se plaisent® dans cette étude
et veulent y consacrer leur loisirs en laissant de coté les autres [activités]®, de
sorte que ceux qui affichent du mépris pour la connaissance des mathématiques,
sont des gens qui n’ont pas goité aux plaisirs*® qu’on y trouve.» ¥

84 Par la structure de la phrase, ot les sujets du verbe — ce sont les deux arguments
— sont repoussés aprés la mention d’ Aristote, I’expression 0 koi AprototéAng Tod gnow
(«ce qu’affirme aussi quelque part Aristote») peut porter sur ce qui précéde, a savoir que
la science mathématique est a choisir pour elle-méme (sur cette these, ¢f. Arist. Met. A 2,
982b19-28, a propos de la philosophie). Mais on a plutét pensé que la référence portait
sur ce qui suit, et qu’il s’agissait encore ici du Protreptique. Ce passage de Proclus (de
79,1-81,7) figure comme fragment 5 du Protreptique dans Ross. De son coté, G. Morrow
note qu’il n’a pas pu identifier cette référence, mais pense que Proclus a a I’esprit Plat.
Resp. 528b-c, ce qui me semble invraisemblable. Un argument identique au premier,
mais démontrant autre chose (¢f. plus bas), figure dans Jamblique, sans la référence a
Aristote, dans le passage parallele du De comm. math. 26 (82,17 - 83,2 ; et 83,16-22) qui
reprend presque textuellement un passage du ch. 6 du Protreptique (70,17 - 71,9) ; un bel
exemple de la technique jamblichéenne du «couper-coller» !

8 undevog wicbod mpokeipévon toig Cnrodow (28,15-16); ¢f. Jambl. De comm.
math. 82,17-18: ufjte picBod napd tdv avBpodnov yivopévoo 1oig @rlocoolg («bien
qu’un salaire ne soit pas accordé aux philosophes de la part des hommes») et Prorr,
70,23-24 : ufte pcbod wapd v avOpdTEY Yvouévou Tolg erthocoolct («bien qu’un
salaire ne soit pas accordé de la part des hommes a ceux qui philosophent»). La question
du salaire est reprise dans le méme ch. 26 du De comm. math., une trentaine de lignes
plus loin: «cependant tous [les hommes] font progresser les autres arts en honorant
publiquement et en procurant un salaire & ceux qui les pratiquent, tandis que non
seulement nous n’exhortons pas ceux qui pratiquent ces [sciences], mais encore nous
leur fazsons souvent obstacle, et pourtant celles-ci progressent davantage ...» (83,16-20).

% poywpelv. On comparera avee ce que dit Platon, dans un contexte analogue
du charme (y&pig, 10 Emiyapt) de la stéréométrie en Resp. VII 528e4-d1 {texte repris en
partie dans Jambl. De comm. math. 6, p. 27,8-10)

¥ Le méme motif est appliqué a la philosophie par David, au début de son intro-
duction a la philosophie (Proleg. 1,4-7).

8 Dans ses Prolégomenes a la philosophie, Elias compare ce plaisir immédiat qui
nous attache aux mathématiques avec celui, enivrant, des Lotophages de 1’Odyssée
(Od. 1X 83-104; Elias, Proleg. 28,29-31); voir aussi 1’anecdote édifiante rapportée par
Jamblique, Vit. pythag. § 21-25 (le jeune homme a qui Pythagore enseigne les mathé-
matiques est séduit par «le plaisir qu’il y a dans ces sciences» et renonce au salaire que
lui donnait le Maitre).

¥ In Eucl. 28,13-22: Ankoi 6& 10 6 £avtnv £lval Toig peTiodoy aipethy, O Kai
ApPIGTOTEANG OV NGV, 10 undevog pioboii mpoxeiuévoo toic (nrodioy dHpumg &v OAly®
APOVe Tocavty Emidoow Ty 1OV pabnpdtev Oesoplav AaPelv, &1 08 1O mavrag
gv av’m“ wioxwpeiv Kol ,30131,5090(1 axo)dg“ezv v diAwv deeuévovg, Go0l Kol KTl
UKPOV s(pmymn;o Thig an’ adTiis mq)s)u;lag, (ote of ye Kam(ppovnmcmg Exovot tijg TV
uabnuétov yvoosne, dyeuotol Tuyxavousty Gvieg TOV v adToic Ndovdv. J’al mis en
italique les membres de la phrase que 1’on retrouve, avec quelques variantes mineures,
dans le texte paralléle de Jamblique (De comm. math. 82,17-26).



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 239

Autrement dit, le salaire qu’on tire de I’étude des mathématiques ne
consiste pas en une rémunération matérielle, mais dans un pur plaisir intel-
lectuel. La fin de cette étude réside en elle-méme et non a I’extérieur, méme si,
par sa dynamique propre, elle oriente ’ame vers une réalité supérieure, 1’étre
réellement étre et le divin. On verra que I’argument tiré de la «gratuité» de
I’activité mathématicienne est emprunté a Jamblique.

Dans le paragraphe suivant (28,23-29,13), que I’A. n’a plus retenu, mais
qu’il faut rattacher a ce qui précéde, Proclus insiste sur I’idée qu’il ne faut pas
déprécier la mathématique sous prétexte qu’elle ne contribue pas aux besoins
matériels des hommes?®, — de fait, les derniers «échos» ! de cette science dans
le monde de la matiére concernent aussi ces besoins —, mais il faut plutdt en
admirer le caractere immatériel et «le fait qu’elle posséde en elle seule son
bien» (10 dyaBdov)®. D’ailleurs, dans la perspective d’une histoire des progres
de la civilisation, Proclus note, a la suite de Jamblique, qu’une fois les soucis -
liés aux nécessités de la vie surmontés, les hommes ont pu se tourner vers la
libre recherche mathématique **: en effet, dans le monde du devenir, le proces
va toujours naturellement de I’imparfait au parfait (29,11-12)*.

B. Jamblique, Sur la science mathématique générale, ch. 26

Le chapitre de Jamblique correspondant est moins clair dans le détail et
dans la logique de 1’argumentation, et en général moins précis que le passage
de Proclus qui s’en inspire. On n’y trouve pas les deux références a Aristote.
De plus, un tiers environ du ch. 26 du De comm. math. reprend un passage du
ch. 6 du Protreptique, 1’abrégeant tout en adaptant plus ou moins ce qui est dit
la de la philosophie a la science mathématique®. C’est a peu pres la méthode

% Dans le livre VII de la République, Socrate mentionne les apports pratiques des
diverses branches des mathématiques, qu’il nomme des ndpepya [527¢3], c’est-a-dire
des “avantages accessoires” (trad. Chambry); ¢f. Resp. VII 321¢-53 ¢, passim.

o1 1 Eoyata ammyfpota (28,25): cette expression technique désigne les derniéres
manifestations ontologique d’une réalité intelligible. Voir le passage paralléle de
Jamblique, De comm. math. 84,7-10.

2 10 v adTR povn 10 dyaBov Exewv (29,1); c’est 1a un caractére des étres immobiles
et immuables. Cf. Jambl. De comm. math. ch. 26, 84,12-16: parce qu’elle purifie I’ame
immortelle, convertit ’intellect vers I'intelligible et participe a ’étre véritable, «la
science mathématique embrasse tous les biens».

% On peut renvoyer ici & Métaphysique A 1 (981b20-25: dés que les hommes eurent
du loisir [oyoralew], ils se consacrerent aux sciences théorétiques, comme les mathéma-
tiques). Cf. Jamblique, dans la deriére partie du ch. 26 (De comm. math. 83,11-12).

* Cf. Jambl. De comm. math. ch. 26, 83,21-22: «Ce qui est postérieur dans |’ordre
de la génération est antérieur par essence et par sa perfection»; ¢’est précisément sur
cette remarque que s’acheve le passage du chapitre 26 retenu par I’A. (p. 259).

% Ce déplacement de sens peut se justifier en ce que la mathématique dont il s’agit
n’est pas notre mathématique moderne, mais une métaphysique mathématique relevant de
la philosophie théorétique comme genre et tendant, chez Jamblique, a s’identifier a elle.



240 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

du «couper-coller»*®; et il faut bien dire que cette fagon de procéder nuit a la
clarté de I’argumentation et introduit méme une certaine confusion. Voyons
cela de plus preés. Ce ch. 26 se divise en deux parties principales (je suis la
division de I’A.):

1. Arguments des détracteurs des mathématiques (théoriques) (79,1- 81,4)%".

2. Réponse de Jamblique (81,5 - 83,22)%.

Les objections® dirigées contre les savoirs (théoriques ou spéculatifs) se
résument ici a ’affirmation de I'inutilité¢ pratique (&ypnota) de ceux-ci'®:
dans toutes les branches des mathématiques, le théoricien pur est incapable
d’appliquer dans la vie de tous les jours son savoir, contrairement au praticien
(le géométre est opposé a l'arpenteur'®, le théoricien de la musique, au
musicien, etc.); 10 mpattewv (1’action concrete) est oppose a to ywaokew (la
connaissance théorique): en effet, «tous les biens et toutes les choses utiles aux
hommes dans leur vie résident dans ’usage (de la chose) et dans la pratique,
mais non pas seulement dans la connaissance» (79,16-18)'". Ainsi, ceux qui
fondent leur action sur I’empirie ou ’expérience (éumepia 80,11;15) sont
mieux a méme de dispenser aux hommes les biens que ceux qui s’adonnent
a «I’amour du savoir» (1] popdBeia) ', Les sciences théorétiques sont donc
inférieures aux savoirs pratiques.

% C’est précisément sur ce constat que ’on a justifié les recherches, dans le
Protreptique en particulier (mais aussi dans le De comm. math.), de citations extraites
de I’'ouvrage homonyme d’Aristote. Pour illustrer cette méthode, un bon exemple serait
le ch. 6 du De comm. math., ou Jamblique utilise d’un bout a ’autre des passages de
I’ Epinomis et surtout du livre VII de la République, en supprimant la forme dialoguée.

" Ross fait de 79,1-81,7 la premiére partie du fragment 5 du Protreptique aristo-
télicien.

% Ross fait de 83,6-22 la seconde partie du fragment 8. On verra ci-dessous que la
réponse de Jamblique va jusqu’a la fin du chapitre, en 84,20.

* Sur I'identification de ces détracteurs, «anciens et modernes» dit Jamblique, cf.
les hypotheses de O’Meara (2010), p. 60 (Aristippe et Epicure); une scholie a 79,2 cite
Epicure disant: «Il faut fuir les mathématiques, toutes voiles dehors» (p. 103, 20-21 Festa).

1% Comme on !’a dit, il arrive souvent chez Jamblique que [’argumentation manque
de netteté; c’est le cas en particulier en 79,8-15, au point que ’on peut se demander
s’il n’y a pas de problémes textuels (en 79,9 nepi adtv reprend «l’étude des mathéma-
tiques», alors qu’une référence a la philosophie en général serait mieux appropriee; cf.
79,25). Comme souvent, Jamblique, contrairement a Proclus, méle a ses considérations
sur les mathématiques des remarques sur la philosophie en général. Il semble d’ailleurs
que les opposants visés tournaient leurs critiques aussi bien contre les mathématiques
théoriques que contre la philosophie spéculative en général, si on se fie a I’exposé de
Jamblique (c¢f. 79,24 - 80,6).

191 Mais notons que pour Aristote la science est issue de 'empirie (Mer. A 1,
981a-7); dans son Commentaire, Alexandre précise que c’est de la géodésie qu’est sortie
la géométrie (In Met. 7,6-7).

12 «Nous ne vivons pas moralement (0 (®uev) parce que nous connaissons
certaines réalités, mais parce que nous agissons bien» (79,22-24).

1% Ta grhopdaBera est un concept qui recouvre a peu pres celui de pihocopia, au sens
de science théorétique ; en De comm. math. ch. 6, p. 22,18 et 23,7 Jamblique substitue
pouabela au priocoeia du texte platonicien.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 241

Dans sa réponse, Jamblique commence par affirmer, avant d’en donner des
preuves, a la fois qu’existent des sciences des mathématiques (théorétiques)
et qu'on peut les acquérir (81,5-7)'%. Or, ni I'existence des mathématiques
ni la possibilité d’acquérir cette science n’avaient été directement mises en
cause par les adversaires, méme si I’accusation d’inutilité en faisait une science
vaine. Comme la suite du texte (81,7-83,5; deux pages de 1’édition Teubner !)
figure presque littéralement — avec des abrégements et quelques ajouts — dans
le ch. 6 du Protreptique (68,21-71,11), on peut soupconner que le passage est
repris ici de I’ouvrage protreptique ou il semble mieux adapté'® — rappelons
que cette pratique de reprise d’un passage dans le méme ouvrage ' ou dans
des ouvrages distincts est constante dans la synagdgé de Jamblique. L’argu-
mentation procéde de la fagon suivante: ce qui est antérieur ontologiquement
est ce qui est par nature meilleur et plus connaissable (au sens fort); en effet,
il y a davantage science de ce qui est déterminé et ordonné (1& dpiopéva Kai
tetaypéva [81,9 et 11] ) que de son contraire — ce qui s’applique par excellence
aux mathématiques qui traitent des «formes mathématiques immobiles» (ta
akivnta pobnpatike €iom [81,12]). A cela s’ajoute une considération sur la
causalité: ce qui est antérieur et plus simple est davantage cause et principe
(apyikoTEPE) que ce qui a un statut inférieur et dérivé: «c’est manifestement
a partir des réalités suprémes et par elles que les autres réalités naissent et sont
constituées» (81,23-24 = Protr. 69,13-15). «En conséquence, il existera des
sciences, bien plus sciences, sur les réalités meilleures et qui sont davantage
principes, et on peut les acquérin. Suit un passage soulignant la valeur de la
connaissance mathématique («le plus grand des biens» péyistov t@v ayodov
81,25) et son extréme utilité. Notons que dans le passage parallele du Protrep-
tique, ces caractéristiques ne portaient pas sur les mathématiques, mais sur la
philosophie théorétique et pratique, précisément sur la «science de la vérite
et de la vertu de I’ame» (Protr. 69,20-21). D’ailleurs, dans la suite, comme

194 glvon Té papev Emotiuag TOV pafnuitoy xoi tadtag duvatdg gig T petakaPsiv
(le efvau a ici manifestement le sens existentiel). Comme le note I’A. (p. 257, n. 10), dans
sa traduction italienne, F. Romano comprend la fin de la phrase différemment (les mathé-
matiques sont ouvertes a la communication avec les autres sciences, p. 632, n. 199);
cette interprétation ne me semble pas convenir. Il faut avouer que I’expression peut
paraitre étrange. Il faut préciser alors que dans le néoplatonisme les sciences sont hypos-
tasiées. La question revient a se demander si les objets mathématiques ont une existence
véritable (et non pas seulement par abstraction, comme le veut la thése aristotélicienne)
et si on peut les appréhender; ¢f. Jambl. Vit. pythag. § 160 : 1dv 8¢ @OoEL Ui EmoTNTOV
0088 EmoTAUNY 010V TE émvorjoat : «il est impossible d envisager une science dont, par
nature, les objets n’existent pas».

195 C’est aussi I’opinion de Diiring, 1961, p. 227-229. L’A. reléve que les quelques
«raccords» qui ne figurent pas dans le Protreptique visent a «rapporter aux mathéma-
tiques un développement portant en réalité sur la philosophie ou la sagesse» (p. 257,
n. 11).

196 Pour le Protreptique, on consultera dans I'index de I’édition des Places, p. 166,
la liste des iterationes (noté «I», suivi de la page et des lignes).



242 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

dans le Protreptique, I’argument porte sur la raison (Aoyog) et 'intelligence ou
sagesse (ppovnoig)'”” qui commandent les biens; et la gpdvnoig, qui dans ce
contexte devrait étre plutdt savoir théorétique, est a son tour qualifiée de «plus
grands des biensy» ; mais le développement qui suit sur le «sage» (QpOVILOQ),
«régle et norme tres exacte des biens» (82,1-3) convient mieux a un discours
sur la philosophie en général. Enfin, Jamblique conclut qu’il faut poursuivre la
@poVNGIG pour elle-méme et non en vue de Iutilité pratique (ypeiag Eveko/ abm
U avtv 82,11-13) ', On soulignera que dans le Protreptique, la réflexion sur
la ppdvnoig s’accompagnait d’un appel a la philosophie comme «possession et
usage de la sagesse '"» (ktijoig te kai xphoig cogiag [Protr. 70,11]). Il semble
bien alors que le concept de ppoévN oIS ne conserve pas le méme sens dans les
deux texte: dans 1’un, associée aux mathématiques, elle est plutét intelligence
théorétique ''’, dans ’autre, liée a la philosophie, elle se fait théorétique et
pratique.

Puis Jamblique, reprenant presque textuellement la suite du passage du
Protreptique, avance un argument spécifique pour prouver que la gpovnoig est
de tous les biens le plus facile a acquérir''! et que la philosophie s’accomplit
accompagnée de plaisir (intellectuel)'’. Il s’agit de [’argument, repris par
Proclus, selon lequel les philosophes ont consacré leur peine, sans toucher
de salaire (nio006c), pour faire progresser rapidement leur science. Et comme
indice que cette activité se déroule «avec plaisir» (ned’ ndovi|c) — donc avec une
certaine facilité —, Jamblique note que tous ceux qui s’y adonnent recherchent
le loisir en délaissant toutes les autres activités, et précise encore qu’ils n’ont
besoin ni d’instruments ni de lieux spécifiques, mais que partout ou ils fixent
leur pensée ils peuvent atteindre la vérité. La gpovnoig'” est donc «possible,
elle est le plus grand des biens et il est facile de I’acquérir».

197 Pour ce terme, dans les fragments du Protreptique, J. Barnes et G. Lawrence ont
toujours adopté la traduction «understanding» (J. Barnes [ed.], The Complete Works of
Aristotle. The Revised Oxford Translation, Princeton, 1984, t. II, p. 2403, n. 2); pour
’histoire du concept, ¢f. R.A. Gauthier et 1.Y. Jolif, Aristote, L éthique a Nicemagque,
Introd., trad. et commentaire, Louvain / Paris, 19707, t. 11, p. 463-469 (sur le Protrep-
tique, p. 466 sq.).

198 Cf. Arist. Met. A 2, 982b24-25 (a propos de la science recherchée, appelée
justement ici @pdvnoig), Aristote affirme : «il est évident que nous ne la recherchons en
vue d’aucune autre utilité (ypeia)».

19 Tci, copia et ppdvMoig sont clairement synonymes (cf. 1| 8¢ copia @V peyictov
ayaBdv [Protr. 70,11-12 ] et kpatiotdv €0t T@V ayabdv 1) epovnoig [70,9] ).

"% Elle semble s’identifier a la copia que recherche Aristote dans la Métaphysique.

" xmoacOo pédov. En Met. A 2, Aristote insiste, au contraire, sur le fait que
«les connaissances les plus universelles sont les plus difficiles a acquérir (yolendtata
yvopilew) pour les hommes» (982a23-24); a I"oppos€, la connaissance sensible est
facile (p@diov [982a11-12] ). On peut se demander si I’affirmation de Jamblique n’est
pas de pure rhétorique, adaptée a I’intention protreptique de I’ouvrage. En tout cas, on
ne trouve rien de tel dans le passage parallele de Proclus.

"2 Cf. Procl. In Eucl. 28,22 (Proclus fait allusion aux «plaisirs qui résident dans les
mathématiques»).

'3 Le passage parallele du Protreptique a 1| othocooia.



EXHORTATION A LA PHILOSOPHIE ET ELOGE DES MATHEMATIQUES 243

Le dernier paragraphe de I’extrait retenu par I’A. (83,6-22) est intégré par
Ross dans les fragments du Protreptique d’ Aristote (fr. 8). Jamblique y releve
le caractére récent, parmi toutes les activités humaines, de «l’étude exacte
relative a la vérité» (0 mept v aanbelay axpiforoyia [83,1-2] ), ¢’est-a-dire
de la philosophie au sens large, qui n’a pu se développer, en méme temps que
les arts producteurs de pur plaisir (comme la musique), qu’apres que les biens
nécessaires a la vie ont été satisfaits ''*. Et les hommes qui ont consacré leurs
recherches a la géométrie, aux raisonnements et au reste de la culture libérale
(ol @Alon wondeian) ont fait progresser ces sciences plus rapidement que ne
I’ont fait les autres arts. Cette constatation, a laquelle Jamblique ajoute que
ces sciences-la ne jouissent pas de 1’honneur publique, ne sont pas rémunérées
(LoBot) et que ceux qui s’y adonnent sont souvent entravés dans leur activité, se
justifie par le fait que les objets de ces sciences sont antérieurs par nature — ¢’est--
a-dire plus simples et plus connaissables; or, «ce qui est postérieur dans 1’ordre
de la génération est antérieur par essence et par sa perfection» (83,21-22) ',

La fin du ch. 26 de I’ouvrage de Jamblique (23 lignes) n’a pas été retenue
par I’A. " [1 faut le regretter, parce qu’on y lit, avec des répétitions il est vrai, la
réponse compléte a I’objection qui ouvrait le chapitre. J’en résume le contenu.
La science mathématique 1’emporte considérablement en beauté (kdAAoc) et
en précision (akpifewa [83,2]) sur toutes les autres activités. En effet, dans
I"histoire de I’humanité, les activités naturellement liées au monde du devenir
(ou de la génération) sont 1’objet des premiéres recherches empressées des
hommes, mais ensuite, celles qui nous libére de la nature corporelle jouissent
d’une estime bien plus grande; les premicres préexistent en tant que néces-
saires a la vie (Gvayxaia), tandis que les secondes veulent étre choisies pour
elles-mémes (U avta aipetd [84,6]). Les mathématiques contribuent pourtant
aussi a I’ensemble de la vie humaine, comme on le voit quand on considere
les ceuvres qui sont issues des arts (ou techniques) mathématiques''®; mais
celles-ci ont moins de valeur que les ceuvres propres des mathématiques''’:

" Cf. Arist. Met. A 1, 981b13-25 et les commentaires d’Alexandre (/n Met.
6,15-7,9) et d’Asclépius (In Met. 12,12-33).

5 Cf. par ex. Arist. Met. A 8, 989al5-16: gott 10 1] yevécel LatepoV TI) PVOEL
npotEpOV («ce qui est postérieur par sa génération est antérieur par sa nature»);
1077a26-27: 10 T1] Yevécel Dotepov T ovoig mpdTepoV («ce qui est postérieur par sa
génération est antérieur par son €ssence»).

1"® Elle ne figure pas non plus dans les reconstructions du Protreptique d’Aristote.

""" Dans la partie du texte de Proclus non reprise par I’A., on a une discussion
parallele sur ce qu’on pourrait appeler une genése de la culture (/n Eucl. 29,1-13).

""" Proclus dit: «les derniers échos (t& Eoyarta ampympata) de la mathématique sont
orientés vers un tel besoin et agissent avec la matiere» (28,25-26).

"% o0 uv @Al Tadto Lév EoTt ELdTTovog omoudig e (84,11): «néanmoins, ces
ceuvres [des techniques mathématiques] méritent un moindre intérét». La traduction de
F. Romano (p. 597) est erronée ici: «e queste influenze non sono meno degne di atten-
zione»; la négation dans I’expression elliptique ob ufv dAAd ne porte pas sur le verbe
(cf. J.D. Denniston, The Greek Particles, Oxford, 1959, p. 28-30).



244 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

celles-ci réalisent en effet «la purification de ’ame immortelle, la conversion
de notre intellect vers I’intelligible et notre participation a I’acte de 1’étre '*%»
(84,12-14). C’est pourquoi la science mathématique procure tous les biens
(dyabd), de sorte qu’elle contribue par excellence a «la fin qu’est le bonheur»
(10 téhog T evdapoviag [84,16-17] ). Et Jamblique de conclure: «Pour ces
raisons donc, non seulement les arguments opposés se sont révélés faux, mais
aussi avons-nous démontré que les mathématiques sont extrémement utiles
(xpmowotata) .

Conclusion

Dans les deux textes mis en parallele, — en particulier dans celui de
Proclus—, la cohérence doctrinale est manifeste et 1’«orthodoxie» (néo)plato-
nicienne est scrupuleusement respectée. Le caractere rhétorique de tel ou tel
passage ne compromet jamais la rigueur des théses métaphysiques. Et, si la
méthode jamblichéenne du «couper-coller», une fois reconnue, rend légitime
la recherche de citations — d’ Aristote aussi et peut-étre méme du Protreptique —,
le prologue de Proclus, parce qu’il s’inspire de Jamblique, reprend sans doute
des thémes inspirés des citations jamblichéennes, mais certainement pas des
«fragments» littéraux, encore moins des citations nouvelles du Protreptique
aristotélicien. Je pense donc que, sur ce point, I’A. a tort de penser que «certains
¢léments du texte de Proclus apportent des éléments originaux, et peut-étre
décisifs, a la question de la reconstruction [scil. du texte aristotélicien] a
partir du Protreptique jamblichéen» (p. 249)'#%. 1l est en effet peu probable
que Proclus, contrairement a sa méthode, ait introduit des citations muettes
de I'ouvrage d’Aristote, indépendamment des citations ou des paraphrases
(possibles) qu’il trouvait dans le texte de Jamblique.

120 Proclus adopte une formule plus claire : «en second lieu viennent les sciences qui
libérent I’dme du devenir et la font se ressouvenir de 1’érre» (29,6-7).

2 La question de I’utilité théorique des mathématiques a I’égard de toutes les
parties de la philosophie — la théologie, la physique, ’éthique et la politique —, est traitée
au ch. 30.

12 ’A. note encore que «tout le prologue de Proclus a I’/n Euclidem mériterait
certainement qu’on s’y attarde», dans la perspective de la reconstruction du texte aristo-
télicien (p. 252).



	Exhortation à la philosophie et éloge des mathématiques : à propos d'un ouvrage récent

