Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 3

Artikel: La philosophie politique du néo-confucianisme dans sa distinction a
I'égard de la tradition occidentale, notamment chrétienne

Autor: Yang, Myung-Su

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 209-222

LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU

NEO-CONFUCIANISME DANS SA DISTINCTION

A ’EGARD DE LA TRADITION OCCIDENTALE,
NOTAMMENT CHRETIENNE*

*

MyunG-Su YanG®

Résume

Le présent article se concentre sur le néo-confucianisme. Différent du
confucianisme ancien en ce qu'il introduit la réalité d’'un principe, mais qui
le fait sans pour autant sortir d’un immanentisme foncier, ce principe n'étant
que moral. Au gré de comparaisons avec ['histoire de ['Occident, que ce soit
au regard d'un héritage de Platon ou au regard du christianisme, |’'auteur
montre que ['immanentisme tant du confucianisme que du néo-confucianisme
ne fait pas place a une posture de critique radicale du donné, qui supposerait
un décentrement foncier a [’égard du déploiement du monde et de la visée
— politique — du bien-étre qu'il requiert. Il montre en méme temps — tout parti-
culierement méme, mais c’est a ses yeux lié — que la tradition confucéenne ne
peut du coup qu’ignorer la neutralité d’'une société civile et de I’existence des
individus qui sy inscrivent, sa vision étant ici des le départ et de bout en bout
morale, d’'une morale qui ne s’articule pas a un donné neutre justement et
renverrait en méme temps a ce qui le dépasse ou lui est transcendant, mais qui
fait au contraire corps avec le déploiement de ce donné méme.

Le confucianisme comprend la longue tradition qui s’étend de la pensée
de Confucius (551-479 av. J.-Ch.), son initiateur, a celle de Wang Yang Ming
(1472-1529) au XVI¢ siecle, et passant par le néo-confucianisme du XI¢ siecle.
Le confucianisme de Confucius et de Mencius (env. 380-289 av. J.-Ch.), avant
"unification de la Chine par I’Empereur au III° siécle avant notre ére — la Chine

* Exposé donné en avril 2010 a I'Institut «Religions, Cultures, Modernité» de la Fa-
culté de théologie et de sciences des religions de [’Université de Lausanne (version fran-
caise mise au point par Pierre Gisel et Hyung-Mo Han, avec I’aide de Priscille Marschall).

** Professeur d’éthique sociale et de théologie systématique a la Faculté¢ de théo-
logie (Graduate School of Theology) de I’Ewha Womans University, Séoul (Corée du
Sud). A fait des études de droit et de théologie. A traduit en coréen Ricceur, Lévinas,
Ellul, Teilhard de Chardin. A publié, en coréen, sur Saint Augustin, la modernité, la justice
sociale selon le christianisme, la théologie de la souffrance (Job), une étude comparative
sur I’humanisme chrétien occidental et ’humanisme naturaliste de I’Extréme-Orient.



210 MYUNG-SU YANG

était auparavant un pays parmi d’autres —, est généralement appelé¢ «confu-
cianisme ancien», alors que «néo-confucianisme» désigne 1’école du principe
métaphysique apparue en Chine aux XI°-XII* siecles et qui se développa jusqu’a
la fin du XIX¢ siecle, en Chine, en Corée et au Japon. Synthétisée et représentée
par Zhu Xi (1130-1200) au XII¢ siecle, la pens€e néo-confucéenne était déja
I’objet majeur de I’examen national pour la qualification des serviteurs publics,
en Chine et en Corée, vers 600-700.

Le confucianisme est fondamentalement une philosophie du politique.
Toutes les approches confucéennes focalisent en fin de compte sur la politique.
Il en va de méme pour le néo-confucianisme, qui est principalement une
philosophie de la pratique, en dépit de sa métaphysique sophistiquée. Il en est
ainsi en raison de la fusion, tant confucéenne que néo-confucéenne justement,
de I’éthique et de la politique. Identifiée a I’éthique, une telle politique peut
étre appelée «politique de la vertu». D’un autre coté, la raison pour laquelle le
néo-confucianisme ne sort pas du domaine d’une philosophie politique réside
dans son immanentisme. Le confucianisme ne connait en effet pas d’autre
réalité que ce monde, et il se concentre sur la mise en bon ordre de son donné
actuel. C’est aussi la la cause d’une absence de critique radicale par rapport a
’ordre donné.

La philosophie néo-confucéenne comprend aussi la théorie d’une
séparation définitive des roles sociaux (# 7-a%) et une théorie de la révolution
du changement du clan royal (% # % 7). Mais notre article s’articulera autour
des deux sources philosophiques majeures de la politique néo-confucéenne:
la politique de la vertu et 'immanentisme naturaliste. Nous les déploierons
en les comparant a la réalité occidentale pour la clarification du sens de nos
arguments .

1. Sainteté intérieure et gouvernance extérieure : la politique de la vertu

Au début de la célebre Grande Etude, qui est I'un des Quatre Livres essen-
tiels du confucianisme ancien, se trouve cette parole:

Le tao [la voie] du grand savoir est de faire briller la vertu lumineuse, de chérir
le peuple en ne s’arrétant qu’au bien supréme [...]; d’observer des choses et de
parvenir au savoir, de faire le meilleur et la rectification du cceur, de cultiver la vertu,
de régler les affaires familiales, de gouverner le pays et de pacifier le monde entier. *

' Le lecteur occidental pourra avoir I'impression que les auteurs occidentaux sont
parfois ici restitués d’une maniére qui peut surprendre; il en irait probablement de méme
aux yeux des orientaux si ce lecteur occidental restituait tel aspect de penseurs chinois
classiques. C’est d’ailleurs ce qui fait I’intérét de ces déplacements et croisements [note
de I’éd.].

2 La Grande Etude [1a), trad. par Remi Mathieu, in: Philosophes confucianistes,
Paris, Gallimard (Pléiade), 2009, p. 553-554.



LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU NEO-CONFUCIANISME 211

Ici, nous pouvons voir que la mise en ordre d 'une gouvernance commence a
I’égard de soi-méme et s’avance pas a pas en direction d’un groupe plus grand,
la famille, le pays, et finalement le monde entier. Le concept de la politique
s’applique généralement aujourd’hui, nous le savons, d’abord a I'unité de
grandeur qu’est le pays ; la politique concerne en quelque sorte I’administration
d’un pays, et la politique internationale celle entre les pays. C’est dire que
la maitrise de soi-méme et de la famille se trouve exclue du domaine de la
politique.

Mais, dans 1'1déal confucéen, la «cultivation» de soi [I’éducation de soi ou
le travail sur soi] et la maitrise de soi étaient en revanche bien le fondement
de toutes les activités politiques. La maitrise doit partir de la sphere de I’dme
intérieure, séparée en deux, le cceur du tao (GH:.0) et le cceur de ’humain
(AL), et doit se prolonger en direction de la sphére du monde extérieur. Le
controle de I’ame par le cceur du tao unifié est ici le fondement de la politique,
et la politique est la mise en ordre et la pacification du monde effectué par le
politicien en vertu du tao universel. Elle est I’extension du tao, a partir du cceur
du politicien, vers le monde. On peut alors dire que I’administration politique
est le régne du tao, et que I’Etat est une entité morale.

Le tao est le principe universel du monde. Il y a trois dimensions dans le
tao néo-confucéen. Il y a, premierement, une signification cosmologique : le tao
est le principe de ['univers; ['univers est né du tao et se déroule selon le tao. Il
y a, deuxiemement, une signification morale : I’homme doit vivre selon le tao.
Cette dimension morale présuppose une distance entre 1’essence et 1’existence
de I’homme, ou entre 1’étre et le devoir. Ici, le tao est le but ultime qui attend
d’étre réalisé par ’homme. Tout ce que I’homme en tant qu’homme doit faire
est de suivre et de réaliser le tao, ce qui se fait déja dans le monde naturel.
Troisiemement, le tao est la vertu donnée dans le cceur humain. En ce sens,
il est identique a la nature originelle en tant que qualité morale. 11 désigne le
potentiel moral immanent dans I’homme, distingué du tao de 1'univers hors de
I’homme. Le tao est ainsi a la fois transcendant et immanent, et I’on peut dire
qu’il existe a la fois a 'intérieur et a I’extérieur de I’homme.

Le bien est «comme» substantiel. Il n’est pas — aucunement — une substance
ontologique, mais est «comme» ou «quasi» substantiel. L’émotion et la volonté
humaines sont expliquées comme fonction (Jil) de la substance (i) en tant que
bien pur, c’est-a-dire le tao. C’est pourquoi 1’agent moral néo-confucéen n’est
que ’homme lui-méme. Et ¢’est aussi pourquoi le néo-confucianisme n’est pas
une religion, mais appartient a la longue tradition de I’humanisme mondial.
La thése théologique et mystique que Dieu ou I’Etre dirige le bien moral ne se
trouve pas dans les documents néo-confucéens. La moralité néo-confucéenne
se définit comme la réalisation de la nature originelle (A% .2 #), par dela la
nature formée pendant la vie mondaine (& & .~ #)>.

* A la différence du confucianisme classique, le néo-confucianisme parle de deux
natures de I’homme. L'une est la nature originelle, regue du ciel lors de la naissance.



212 MYUNG-SU YANG

La politique reléve ainsi de la réalisation du tao dans le monde. Pour ce
qui touche a I’humain, le bon est immanent au cceur de I’homme et doit étre
effectué¢ par ’agent humain. Cette effectuation distingue le sage du peuple
ordinaire. Le politicien est le savant qui actualise le potentiel moral universel
et qui met le monde en ordre juste. Au début de I’effectuation se trouve 1’ «auto-
cultivation», qui est la préservation et le rétablissement de la qualité morale
originelle et naturelle; en d’autres termes : ’actualisation du potentiel virtuel.
L’étude confucéenne est d’abord cette «cultivation», étude du cceur.

Théoriquement, tout le monde peut étre le sage, et ’étude du cceur est
ouverte au peuple. Car est en cause non le probleme de la connaissance
théorique, mais celui du cceur justement et de la raison pratique. Néanmoins, la
politique néo-confucéenne ne peut pas étre autre chose qu’une aristocratie, ou
la politique de la minorité gouvernante, vu qu’il n’est pas facile pour la classe
de la production matérielle de se soumettre au cceur humain. De ce point de
vue, ¢’est en principe a cause de la supériorité morale que la haute classe confu-
céenne pouvait régner sur le peuple ordinaire. Le politicien est le chercheur et
moraliste qui s’engage a une réflexion sur lui-méme, et en méme temps le guide
éducatif du peuple. C’est ainsi que les idiomes comme «la sainteté intérieure et
le régne extérieur», (N EE #+ T), ou «cultiver le soi et gouverner autrui» (&
A N), indiquent bien I’essence de la philosophie politique du confucianisme.

Nous savons que I’Eglise catholique du Moyen age possédait un pouvoir
subordonnant les rois séculiers. Le prétre avait une autorité supérieure sur le
peuple et les affaires laiques. Un tel phénomene s’appuie sur la présupposition
que les laiques et les rois séculiers sont moralement inférieurs au groupe des
prétres. L’Eglise était en effet considérée comme institution surnaturelle, et le
prétre comme le seul agent moral parvenant a pratiquer des commandements
bibliques difficiles a suivre pour le peuple ordinaire. La supériorité de la
religion par rapport au pouvoir politique séculier est la caractéristique de la
société européenne du Moyen age: la reconnaissance d’une supériorité morale
se lovait au cceur de cette hiérarchie de subordination politique.

Que la supériorité morale fiit également importante dans la politique
néo-confucéenne le montre le fait que la politique confucéenne tourne autour
de la politique du roi sage. Autrement dit, la politique est une politique de la
vertu et en méme temps une politique d’élites. La politique comme activité
technique de controle et d’arbitrage des conflits d’intéréts entre les individus
et les groupes se trouve ici absorbée dans la politique de la vertu. C’est dire
que I'intérét matériel comme base de la vie ne pouvait y étre posé comme sujet
central. Le cceur de la philosophie politique néo-confucéenne a toujours été de
surpasser 'intérét matériel découlant de la nature matérielle de I’homme, non

L’autre est la nature matérielle, formée aprés la naissance; pour plus de détails, voir
M. S. Yane, «Forme et place de la croyance dans la pensée confucéenne. De la confiance
interhumaine au rapport 4 un Principe moral», in: P. GiseL, S. MaRGEL (€ds), Le croire
au ceeur des sociétés et des cultures. Différences et déplacements, Turnhout, Brepols,
2011, p. 31-41.



LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU NEO-CONFUCIANISME 213

de le satisfaire. Le désir humain est ce qui doit étre surclassé par le cceur du tao.
Voila quelle est en réalité la philosophie focalisée sur I'intériorité¢ de I’homme.
Ce phénomene est lié au fait, essentiel, que la politique néo-confucéenne n’est
pas une politique par le peuple, mais pour le peuple.

La politique de la vertu se définit comme politique pour le peuple.
Le concept de vertu est en opposition au concept de puissance, au pouvoir
arbitraire*. Sur la base qui veut que le pouvoir politique se donne selon 1’ordre
naturel — soit en raison de la nécessité sociale et individuelle®, soit en raison
de la volonté du ciel —, la politique de la vertu joue un réle de limitation du
pouvoir politique. Elle s’occupe de la manifestation du tao universel qui est
responsable du bien-étre du monde. Le but ultime de la politique n’est autre
que le bien-étre du peuple, et ce bien-étre comprend les biens matériels de
subsistance. L’assimilation entre les besoins matériels individuels et la volonté
céleste est le principe politique, dés la vieille sagesse confucéenne. Confucius
lui-méme prenait la prospérité pour I’essentiel de I'activité politique. D un
autre cOté, le bien-étre commun est li€¢ au bien moral du peuple. Car le bien-Etre
ne concerne pas seulement la nourriture de base, mais aussi 1’ordre public.
Ce que vise la moralité n’est pas autre chose que ’ordre public en vue de la
pacification du monde; et elle est en réalité essentielle pour la coopération de
chacun en vue de la promotion de la productivité sociale. C’est ainsi que si la
politique est une activité pour le bien-étre du peuple, la moralité constitue la
base de la politique. L’émergence d’une nouvelle philosophie de la politique
exigera du coup une nouvelle moralité persuasive.

Le probleme est que la politique de la vertu exige une moralité de haut
niveau. Faisant passer le juste avant le besoin matériel, elle va jusqu’a I’éli-
mination du désir matériel. Apparemment, une telle philosophie politique est
censée ignorer le matériel. Nous devons ici comprendre que la philosophie
politique néo-confucéenne vise seulement les gouvernants, présupposant une
politique des gouvernants pour le peuple, non celle du peuple, ni celle par
le peuple. Mais les politiciens doivent agir selon la volonté du tao et suivre
le cceur public. Le cceur public — un autre nom du cceur du tao — guide le
politicien, selon la sagesse concréete, dans ce qu’il doit faire pour le peuple. Le
cceur public est aussi enseigné au peuple, mais ce sont surtout les vertus des

* De méme que Platon voulait surclasser le pouvoir par le bien ou, si I'on veut,
par le pouvoir du bien, Confucius soulignait la vertu au lieu du pouvoir ou de la force.
«Le Maitre ne discutait pas des phénoménes étranges (££), des faits de force (/7), des
désordres (L) ni des esprits (iM)», Les entretiens de Confucius (Lunyu), VII, 21, trad.
par Charles Le Blanc, in: Philosophes confucianistes, Paris, Gallimard (Pléiade), 2009,
p. 93. Ce sont la vie quotidienne (%), la vertu (%), la mise en I’ordre (%) et I"humain
(A) qui sont les sujets des discours confucéens.

* 1l 'y a peu de discours confucéens sur I’origine du pouvoir de I’Etat. Ce fait
confirme que le pouvoir de I'Etat représenté par le roi était recu et justifié naturelle-
ment. C’est a la derniére période de la Dynastie Ming, au XVII® siécle, que les savants
commencent a s’interroger sur I’origine de I’Etat. Mais méme dans ce cas-1a, I'Etat a
maintenu sa position naturelle.



214 MYUNG-SU YANG

serviteurs publics du gouvernement qui comptent, puisque le pouvoir politique
€tait concentré sur eux et que la politique de la vertu visait a transformer le
pouvoir actuel, fait de puissance, en pouvoir du bien moral. Il s’agissait de
mettre un contrepoids au pouvoir physique des gouvernants, en langant un
appel a la chasteté des gouvernants eux-mémes.

Une politique de la vertu est ainsi un phénoméne commun aux sociétés
asiatique et occidentale du Moyen Age. Elle demande une morale de haut
niveau au plan de la réalité politique. Cela vient de la préoccupation d’une
construction de la société idéale. Nous savons bien que la philosophie politique
de Platon était essentiellement philosophie de la vertu. Dans son ouvrage La
République, théorie et pratique sont les concepts moraux qui tournent autour
de I’idée du bien transcendant. Théorie: la contemplation de I’idée du bien;
et pratique: ’effectuation de 1’idée du bien dans la situation concréte. Le
politicien doit étre celui qui contemple et se réjouit en 1'idée du bien, et il se
tient éloigné de I’intérét pour le pouvoir matériel. L’éthique et la politique sont
entierement confondues. Le fameux discours de 1’Idée du bien transcendant
provient d’un processus envisageant le politicien idéal. Pour autant, le bien
platonicien n’est bien sir pas limité au bien moral. Il vise aussi la bonté et
comprend le bien-étre de I’entité politique. Mais il demeure que le discours
de Platon sur I’Idée du bien tourne autour du bien moral. La haute moralité, et
non I’abondance matérielle, tient la place centrale de la philosophie politique
de la vertu.

L’héritage de la politique platonicienne de la vertu a affecté la société
européenne jusqu’a la fin du Moyen Age. Chez Thomas d’Aquin, le bien
commun passe toujours avant le bien individuel. Il a fallu attendre 1’époque
moderne pour poser le désir matériel des individus comme théme philoso-
phique de la politique, et alors au nom du droit naturel. Nous savons que c’est
Machiavel, au XVI¢ siecle, qui fonde la philosophie politique sur ce qui se fait
réellement, loin de ce qui doit se faire. Il signe ainsi la naissance de la science
politique, faite d’analyse scientifique, par opposition a la politique de la vertu,
basée sur I’obligation morale idéale. Aujourd’hui, ce sont des technocrates qui
sont chargés de I’activité politique, ce qui differe définitivement des aristo-
crates, considérés, au moins en principe, comme politiciens de la vertu. Dans la
politique moderne, il n’est jamais question de 1’«auto-cultivation» de la vertu
intérieure des politiciens. Le contrepoids au pouvoir politique se fait grace a
I’équilibre entre les pouvoirs.

Cette différence entre la philosophie de Platon et la philosophie moderne
s’applique de la méme maniere a la philosophie politique néo-confucéenne.
Comme nous I’avons vu plus haut, les confucianistes croyaient que le bien-étre
suit nécessairement le bien moral. Le bien-étre ne jouit pas d’une position
indépendante, mais est li¢ au bien moral. Au point que les gouvernants doivent
étre le bon exemple du peuple. Le but de la philosophie politique était de
persuader que la force morale du bien est réellement efficace pour la réalité
politique. Il a fallu attendre le contact avec la culture moderne européenne pour



LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU NEO-CONFUCIANISME 215

un changement radical de la philosophie politique des pays de 1’Asie de I'Est,
tels la Corée, la Chine et le Japon.

La politique néo-confucéenne de la vertu repose sur la parenté. Dans le cas
de I’ Asie néo-confucéenne, la nation n’est que 1’unité agrandie de la famille en
tant que communauté élémentaire et idéale. L’Etat est entité morale. La société
¢tait considérée comme unité¢ de coopération plutdt que comme société de
compétition, puisque la société et le pays ne sont que 1’extension de la famille.
La famille est le modele de la nation idéale, et la relation entre le pére et le
fils représente toutes les relations entre les hommes, y compris celle entre le
roi gouvernant et le peuple gouverné®. La société confucéenne est loin de la
société civile moderne, qui s’appuie sur le droit naturel (jus naturalis) plutot
que sur la loi naturelle (lex naturalis) ". Nous pouvons dire que la société de la
Chine et de la Corée demeurait dans I’idéalisme de la politique, et que 1’idéa-
lisme politique, qui se préoccupe de la vision morale du monde, n’offrait pas
la possibilité d’une place a-morale (si non immorale). Pour la société moderne,
ou le droit de I’homme individuel et la poursuite maximale des intéréts des
individus constituent la base de la politique, il faut au contraire une place pour
I’amoral ou pour un état de neutralité morale dans la vie quotidienne.

Les néo-confucianistes pensaient sur un mode alternatif: ou le monde
moral, ou le monde immoral. La vie quotidienne y est considérée comme étant
prise par le mal, et le cceur humain en opposition au cceur céleste. Il se peut
que le concept du cceur humain, a la différence du désir humain, soit interprété
comme moralement neutre, ou, autrement dit, qu’il puisse désigner la qualité
volontaire de pouvoir choisir le bien et le mal. Mais les néo-confucianistes,
tels Zhu Xi et Y1 Hwang (1501-1570), pensaient que la volonté¢ humaine
incline au mal en dépit de sa bonté originelle. C’est pourquoi le cceur humain
coincide avec le désir humain, qui signifie la libido corporelle déformée. Et,
selon Yi Hwang, I’émotion ordinaire humaine est contaminée par I’intérét privé
matériel. C’est ainsi qu’au lieu du cceur humain, ils parlent du cceur céleste ou
du cceur du tao. Le cceur céleste est le cceur humain parfaitement possédé par
le tao transcendant; et le cceur du tao est la qualité morale actuelle, immanente
dans le cceur humain. Mais c¢’est pour souligner sa qualité extra-ordinaire qu’ils
se servent du concept de coeur céleste. On peut dire que le cceur du tao est a
la fois transcendant et immanent: théoriquement immanent et pratiquement
transcendant. Le néo-confucianisme tend a étre quasi-religion dans sa pratique
de la «cultivation» du tao intérieur. L’humanisation est le rétablissement du

 «Quelqu’un demanda a Confucius: “Pourquoi ne participez-vous pas au gouver-
nement ?” Confucius répondit: “Il est écrit dans le Shu [Les documents]: La piété filiale,
elle d’abord, mais aussi I’'amour fraternel, s’étendent au gouvernement et peuvent étre
considérés comme une participation au gouvernement. Pourquoi donc devrais-je partici-
per au gouvernement ? '», Les entretiens de Confucius (Lunyu), 11, 21, trad. par Charles
Le Blanc, op. cit., p. 47.

7 C’est Hobbes, au XVII* siécle, dans son ouvrage Leviathan, qui oppose ces deux
concepts I’un a I’autre.



216 MYUNG-SU YANG

cceur du tao, et I'essence de la politique consiste en la réalisation du tao trans-
cendant, telle est la fagon dont la politique n’est pas ici séparée de I’éthique.
Y manque la place individualiste moralement neutre, ou la poursuite de I'intérét
individuel n’est pas jugée immorale. La politique néo-confucéenne considérait
la société basée sur le principe de ’amour familial ou de la fraternité¢ comme
alternative a la société conflictuelle construite autour des intéréts materiels ; en
bref, la fraternité plutdt que la liberté et 1’égalité.

Nous savons que la tradition augustinienne parle de la corruption totale
de ’homme. Depuis Paul, en passant par Augustin, jusqu’a Luther et Calvin,
le christianisme tend a ignorer la neutralité morale: la vie mondaine est chute
dans le péché et les péchés. Et Paul disait que tout acte ne provenant pas de la
foi est péché (Rm 14,23). S’il en est ainsi, il n’y a pas d’autre possibilité que
I’alternative : ou le péché, ou le bien; ou étre sauvé, ou s’attacher au péché. Il
en est ainsi chez Luther. A ce point, le christianisme ne connait pas de relation
principiellement neutre entre les hommes. Une relation qui n’est pas celle du
Je-Tu, dit dans les termes de Buber, est le fait de la corruption. En cela, le chris-
tianisme s’oriente vers la restauration de la communauté originelle gouvernée
par la fraternité *. Depuis Augustin, 1’idéal politique orienté sur le Royaume de
Dieu se rapproche de la communauté familiale sous le régne de Dieu en tant
que Pere, et le peuple du Royaume de Dieu est considéré comme formé de
fréres. La moralité familiale reléve d’un amour sacrificiel, selon une logique de
la grace plutdt que de 1’équivalence juste.

Augustin reconnait toutefois que cette haute moralité ne peut étre réalisée
dans la vie sociale quotidienne, ou des intéréts matériels sont en confrontation
les uns avec les autres. La société d’amour n’est pas censée se réaliser dans
ce monde, mais est considérée comme une réalité eschatologique, aussi vrai
que son anthropologie reléve d’une corruption grave et d’une impossibilité
humaine. Autrement dit, la politique chrétienne de la vertu était accompagnée
de la reconnaissance de la limite fondamentale de la qualit¢ morale humaine,
mais du coup alors accompagnée d’un réalisme politique. La politique est un
ordre de corruption: elle est le produit du péché humain, de sorte qu’elle ne
reléve pas du naturel, mais doit étre protégée par la providence volontaire de
Dieu’. On touche la ce qui sépare le néo-confucianisme et le christianisme.
Ce dernier se définit comme une politique de la vertu mesurée par le réalisme
politique. Le premier, en tant qu’humanisme croyant en la qualité humaine,
demeure dans I’idéalisme politique, ne reconnaissant pas de place moralement
neutre.

Quant a Thomas d’Aquin, théologien de synthese au cceur du Moyen age, il
contribua a abaisser la tension morale dans la vie quotidienne. La communauté

8 Dans la Critique de la raison pratique, Kant sécularise la these de Paul, en disant
que ce qui ne vient pas du respect de la loi morale est le mal. Ce n’est pas par hasard
qu’il reconnait le mal radical de I’homme et qu’il s’intéresse au royaume idéal des fins.

 Augustin distingue la providence naturelle de la providence volontaire de Dieu.
L’Etat et la politique ressortissent a la seconde.



LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU NEO-CONFUCIANISME 217

idéale et la communauté réelle sont distinguées selon deux niveaux moralement
différents: la morale sacrée et la morale séculiere. Le séculier est justifié en
raison du réalisme politique, et I’Eglise est censée étre signe du Royaume
de Dieu, de sorte qu’elle occupe la position supérieure. Le roi séculier doit
s’efforcer de construire une société ou ’amour et la vertu s’échangent entre
les hommes. C’est la raison pour laquelle le roi doit s’équiper d’une qualité
spirituelle. Et c’est ainsi qu’il doit encore étre guidé par I’Eglise en tant
qu’institution spirituelle . La politique de la vertu du Moyen Age européen
jouait ainsi un role de contréle de la puissance politique par le pouvoir spirituel
de I’Eglise. Selon 1’anthropologie chrétienne, 1’ensemble du monde naturel
et séculier est privé de la bonté originelle, de sorte que la révélation du bien
supréme appartenait a I’Eglise spirituelle.

Dans le cas du néo-confucianisme, il n’y avait pas d’appareil tel que
I’Eglise chargé de controler le pouvoir politique. Le roi se situait au sommet
du pouvoir et du bien moral. Dans le systéme néo-confucéen, le roi est revétu
de 'autorité tant séculiere que religieuse. En fait, ¢’était le roi qui présidait le
culte a ’endroit du ciel et de la terre. Ce phénomene s’est maintenu jusqu’au
choc de la rencontre avec la civilisation européenne, apres la guerre de I’opium
au XIXe siecle.

2. Immanentisme et absence de posture critique fondamentale

Le néo-confucianisme est fondamentalement immanentisme. Pour le confu-
cianisme ancien, les catégories d’immanence ou de transcendance sont peu
significatives, puisqu’il n’a pas de métaphysique, ni de principe cosmologique.
En revanche, le «néo-» de néo-confucianisme implique 1’émergence d’une
métaphysique ou d’une cosmologie sophistiquée, 1500 ans aprés Confucius.
Mais cette métaphysique n’est que métaphysique morale. Elle est justement
la pour solliciter I’accomplissement moral de ’homme au moyen de la fidélité
au pouvoir du bien pur, en tant que quasi-substance métaphysique. Le principe
céleste est souvent décrit comme transcendant, mais, en réalité, il est la nature
immanente en ’homme.

Dans le systéme néo-confucéen, on parle du dualisme du principe (/i) et de
la matiére ( ‘chi). Selon le néo-confucianisme, le monde est en effet composé

" Cf. De regimine pricipium. La philosophie politique de Saint Thomas apparait
comme la rencontre du réalisme politique augustinien et de la philosophie politique
d’Aristote. Aristote a critiqué Platon qui n’avait pas distingué le politique de la gestion
familiale. Ce n’est pas pour autant que sa position est hors politique de la vertu, ¢f.
Ethigue a Nicomaque 1180a: «Aussi certains pensent-ils que les législateurs doivent
inviter les gens a la vertu et les exhorter a se convertir par amour de la beauté morale»
et La politique, 1323b-1324a, ou Aristote dit que 1’Etat doit gouverner par le moyen de
la vertu et que I’Etat, ainsi que I’individu, n’a pas besoin, pour le bonheur, de beaucoup
de réalité matérielle. Eu égard a ce qui est matériel, la politique de la vertu tend a la
tempérance.



218 MYUNG-SU YANG

du principe et de la matiére. Mais le principe désigne tout autant un principe du
monde que la matiére le monde, et il n’est aucunement une réalité ontologique
propre, ainsi que nous 1’avons dit plus haut. Du point de vue cosmologique,
le néo-confucianisme est un monisme de la matiére, et, en ce sens, on peut
I’appeler immanentisme. Bien siir, la matiére néo-confucéenne n’est pas la
simple matiere occidentale, mais une matiére-énergie. Elle est 1’origine de
I’existence et du mécanisme biologique de tous les étres vivants actuels. Le
monde physique est entierement expliqué en fonction de la matiere, et c’est
ainsi que le néo-confucianisme n’a pas besoin de I’Etre supréme pour la
création du monde. 11 différe la du christianisme, et méme du platonisme, qui
pose I’idée du bien comme I’Etre méme.

C’est que le néo-confucianisme ne connait jamais d’autre monde que ce
monde: il n’y a pas d’Etre autre que les étres visibles. Le néo-confucianisme
est pour ainsi dire un réalisme cosmologique: il ignore toute dualité de I’ame
et du corps, I’ame n’étant composée que de matiere, et il ne connait pas non plus
la dualité de la théorie et de la pratique. Il est toujours foncierement concerné
par I’engagement politique, étant depuis toujours philosophie pour ou en vue de
la politique. On n’y peut imaginer une contemplation de la vérité platonicienne
ou augustinienne, séparée de la pratique politique. Il existe certes une tradition
asiatique selon laquelle on respecte I’homme qui refuse la proposition d une haute
position de la part de roi, en s’amusant de la pureté du tao; mais I’engagement
politique reste considéré comme la vocation essentielle de tous les savants.

Ce réalisme cosmologique est loin de la négation radicale du monde comme
tel. On doit s’efforcer d’améliorer le monde actuel, et c’est toujours sur ce
monde qu’on doit se concentrer. Au point que le confucianisme et le néo-confu-
cianisme critiquent fortement le bouddhisme, qui tient entierement les étants
comme néant'’. Quant au concept occidental de I’Etre méme, transcendant,
il a pour fonction d’offrir le moment ontologique en vue de la réformation
du monde actuel en dévaluant la substantialit¢é du mal mondain. De sorte que
c’est le Bien pur qui est nommé 1’Etre méme. Simultanément, il est accom-
pagné d’une tendance a s’éloigner de ce monde, selon une attitude pessimiste.
Quand I’onto-théologie occidentale tombera dans le piege du dualisme, la vie
actuelle du peuple pourra devenir trés séculiére, en un sens négatif, puisque la
vie quotidienne devient exclue de la sphére d’une considération sincere de la
réalisation de la vérité céleste. Dans le cas de I’immanentisme néo-confucéen,
on évite a la fois la négation radicale du bouddhisme et la posture occidentale
de critique radicale du monde, raison pour laquelle on y manque d’esprit
critique par rapport a I’ordre donné. Les chercheurs actuels en sciences sociales
sont surpris que les pays confucéens n’aient jamais discuté du changement

radical du systéme de dynastie, ne faisant jamais mention d’une variété de
systémes politiques. Certes, au [V* siecle avant Jésus-Christ, Mencius disait

" Cheng Yi (1033-1107), maitre de Zhu Xi, critiquait le bouddhisme comme un
«égo-isme».



LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU NEO-CONFUCIANISME 219

la possibilité d’un bouleversement d’une dynastie a une autre. Il a fondé la
philosophie politique confucéenne selon laquelle le cceur du peuple est le ceeur
céleste. Mais, malgré tout, I’idée d’une substitution au systéme de la dynastie
royale n’est pas apparue dans la longue histoire confucéenne. Nous pouvons en
rapporter la cause a I’immanentisme néo-confucéen.

Parallé¢lement au réalisme cosmologique, le néo-confucianisme peut étre
congu comme un idéalisme moral et politique. Les termes de mati¢re et de
principe comportent en effet une signification morale et politique, et 1’exis-
tence du principe, quasi transcendant, joue le réle d’encouragement en vue
de I’amélioration du monde actuel. Zhu Xi dit: «le principe existait avant que
n’existe la matiere». A la différence du Dieu chrétien, ou de I'Idée platoni-
cienne, ce terme d’«avant» ne releve pas de quelque chose de trans-temporel
ou d’atemporel, mais reléve justement de la transcendance morale. Quant a la
matiére, elle ne désigne pas seulement I’élément matériel du monde, mais aussi
le monde actuel, ou le monde contaminé par le mal; et le principe est le critere
ou le but ultime pour la réformation de ce monde déformé. Selon Yi Hwang, un
néo-confucianiste coréen du XVI¢ siécle, le principe doit gagner sur la matiére,
bien qu’en réalité, la matiére gagne sur le principe. Le principe, toutefois, n’est
pas la une réalité ultime, mais seulement le principe selon lequel le monde doit
se dérouler. Le probléme est que ce principe est généralement identifié a ’ordre
public tel qu’actuellement exercé.

Il y a des idiomes néo-confucéens fameux : «la méme source du principe et
de la matiére» (46 H —7); ou: «le principe et la matiére sont distingués, mais
ne sont jamais séparés ’un de I’autre» (4~ & 1~ AH #E). Ces idiomes nous font
penser a certains dogmes chrétiens similaires. Le christianisme parle de la méme
essence du Pére, du Fils et du Saint-Esprit, et cette unité entre trois personnes
divines se trouve a |’intérieur de I’étre de Dieu, qui est transcendant. Une signi-
fication de ce dogme d’une méme essence de trois personnes divines est que
le Fils et le Saint-Esprit, en immanence dans ce monde, ne sont pas inférieurs
au Dieu en tant que transcendant. Ce dogme a ’effet de ne pas identifier le mal
au monde composé de la matiére, selon une vision fondamentalement positive
du monde, par opposition a Platon, ot le démiurge, en tant que divin inférieur,
est en charge de la création du monde. Le discours platonicien de la création
montre que Platon tend a considérer la matiere elle-méme comme le mal.

Le néo-confucianisme concorde avec le christianisme aussi longtemps
que le mal est censé étre radicalement le probleme du cceur humain, non de
I’élément cosmologique. Mais 1’unité du principe et de la matiére y est, pour
ainsi dire, ['unité du divin et de ce monde. Ce n’est pas I'unité dans I’étre
transcendant, mais celle du transcendant et de ce monde. De ce point de vue,
le néo-confucianisme est immanentiste. La transcendance du principe céleste
n’est qu'une transcendance morale, la cosmologie néo-confucéenne devant
étre entierement interprétée comme métaphysique morale. Le manque de vraie
transcendance marque une limite fondamentale a ’esprit critique, alors qu’un
renvoi a une pure et stricte transcendance donne lieu a une négligence a 1’égard
du monde présent.

L’absence d’une posture critique fondamentale est le risque dont tout
immanentisme devait souffrir. Y compris celui, historique, de Hegel. Le
néo-confucianisme différe toutefois de Hegel dans la mesure ou il est un



220 MYUNG-SU YANG

immanentisme naturaliste. C’est ainsi que s’y offrent peu de possibilités d’une
mise en question du monde en son entier. Il ne connait jamais de distance
radicale a I’égard du monde actuel. Chez Hegel, il existe un développement
progressif de la communauté — la famille, la société civile, I’Etat —, et la
dynamique d’une aliénation dialectique y surpasse la communauté instinctive
fondée sur la parenté, préparant la communauté ultime comme Etat. Dans la
philosophie néo-confucéenne en revanche, I’Etat se confond avec la famille,
sans la médiation de la société civile. Et il ne subit, pour ainsi dire, ni 1’alié-
nation ni la distanciation®*.

A mon avis, ¢’est le motif de la société civile qui fait voir la transformation
fondamentale de la philosophie politique dans ’histoire humaine. C’est l1a que
la démocratie se forme en vue d’une politique du peuple et par le peuple; la
loi fonctionne alors pour la protection du droit individuel, et le gouvernement
exécutif est tenu non plus pour naturel, mais comme résultat du contrat social.
L’apparition de la souveraineté du peuple est le produit de la déconstruction de
la souveraineté de Dieu et du roi. L’individu humain devient alors, au moins
théoriquement, le centre de 1’autorité politique, en déconstruisant 1’autorité
objective qui se tient en dehors de lui, qu’elle soit I"autorité de 1’Eglise ou
celle de roi. Cet individualisme rend le peuple participant a la constitution
de la puissance politique. Bien siir, cette participation requiert la variable du
changement de régime (I’ «ancien régime»), I’égalité des chances, la confiance
morale a I’égard du jugement des individus ordinaires, etc. La souveraineté du
peuple et la société moderne démocratique ont ainsi un rapport avec 1’apparition
de I'individualisme, et, avec cet individualisme, la relation neutre est devenue la
norme de la relation entre les hommes. C’est 1a une déconstruction de la relation
traditionnelle entre les homme'*. Cette neutralité individualiste occidentale est
certes aujourd’hui critiquée par les savants asiatiques. Il n’y a toutefois personne
qui dénie la valeur de la démocratie. La société néo-confucéenne reste a I'inté-
rieur de la communauté traditionnelle, considérant 1’Etat comme la prolongation
de la famille, et on n’y connait pas la relation neutre entre les hommes. C’est en
raison de son immanentisme naturaliste que la politique néo-confucéenne tient a
la communauté naturelle basée sur la relation familiale du Je-Tu.

Le rapport entre le tao néo-confucéen et la nature est en fait un peu
compliqué. C’est 'homme qui est le théme central du discours néo-confucéen,
et la nature en tant que monde instinctif, comme monde des animaux, doit étre
surpassée par la vertu humaine. Le cceur humain, par opposition au cceur du
tao, y désigne le cceur possédé par le désir instinctif. Toutefois, la conception de

12 En fait, méme pour I'analyse objective et désacralisée des textes classiques, il a
fallu attendre la dynastie chinoise Quing, aux XVIII* et XIX* siécles, et le savant Jeong
Yak-yong (1762—1836, confucianiste coréen) du XIX* siecle.

3 Rappelons que Lévinas critique le schéme du Je-Tu chez Buber, disant que celui-
ci néglige la relation neutre de la vie politique et économique. La source d’une telle idée
se trouve déja dans les textes d’Aristote, qui distingue I’homme bon et le bon citoyen (cf.
Ethique & Nicomagque 1130b, et La politique, 1276-1277a).



LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DU NEO-CONFUCIANISME 221

I’immanence du tao transcendant dans la nature est un autre pole du néo-confu-
cianisme. De sorte que la nature est aussi envisagée comme quelque chose
de typique, ou le tao est completement réalisé, sans aucun obstacle. C’est
uniquement I’homme qui peut faire obstacle a la réalisation du tao. Ainsi, la
nature comporte deux faces, inférieure et supérieure.

Une telle conception est reflétée dans la hiérarchie néo-confucéenne des
étres. L’homme est un étre ou le tao existe et se communique entierement, de
manicre mystique. L’animal est un étre ou le tao existe, mais se communique
occasionnellement. La plante est un &tre ou le tao existe, mais ou le mode de
communication est completement bloqué. Cette hiérarchie des étres est diffé-
rente de celle de Thomas d’Aquin que reproduit Le vrai sens du Maitre du
ciel, de Matteo Ricci. C’est que le tao, ou le principe transcendant, existe dans
toutes les choses, y compris dans la plante, la hiérarchie des étres dépendant
seulement de la densité de la communication du tao. Ce point montre bien la
position de la nature dans le syst¢eme du néo-confucianisme. Au plan de la
communication avec le tao, la nature est au-dessous de I’homme. Toutefois, cela
ne signifie pas que des €tres naturels ne possédent pas le tao. L’immanentisme
néo-confucéen n’exclut pas la nature de la sphére d’opération du tao: le tao se
réalise méme dans la nature extérieure, bien que la nature ne saisisse pas cette
opération, la nature ne pouvant pas vraiment communiquer avec le tao. Tout
se fait la naturellement, et cette passivité de la nature est la cause a la fois de
négativité et de positivité. La passivité peut étre en effet trés positive, puisqu’il
n’y a pas de possibilité d’apporter le trouble, par I’arbitraire de la volonté, a la
réalisation du tao lui-méme. C’est de cette fagon que le tao idéal est censé étre
parfaitement manifesté dans le courant naturel. A 1’encontre de Kant qui sépare
la physique, concernant la loi de la nature, et I’éthique, concernant la loi de la
liberté, la nature néo-confucéenne n’est pas exclue du domaine de 1’éthique.
Elle peut étre considérée comme la coincidence ultime de la nature humaine
et de la liberté morale, que Kant place dans le sphére de I’espérance pratique.

Le néo-confucianisme est un humanisme en tant qu’il ne se résorbe pas
dans la passivité naturelle et ce, au moyen de son principe transcendant. Mais
il ne va pas jusqu’a la désacralisation du monde naturel, que ce soit celle de la
nature extérieure ou celle de I’autorité naturelle de I’Etat. Il est trés différent
du naturalisme taoiste de Lao Tsu, mais reste principiellement favorable au
phénomene naturel a cause de son immanentisme naturaliste. C’est pourquoi
la politique néo-confucéenne s’appuie sur le modéle de la famille en tant
que communauté naturelle, et que 1’ordre naturel fonde et détermine 1’ordre
politique. La hiérarchie politique est ainsi justifiée au nom de la loi naturelle.

C’est la philosophie politique de savants comme Wang Shuan Shan et
Huang Zong Y1 de la dynastie chinoise Ming du XVII® siecle qui considérent
I’origine de ’Etat quasiment pour la premiére fois dans I’histoire des pays de
I’Asie de I’Est. Huang Zong Yi montre un certain changement de la pensée
néo-confucéenne en acceptant positivement le désir humain. C’est une modifi-
cation en direction de la construction de la base matérielle dans un systéme



222 MYUNG-SU YANG

philosophique centré sur la «cultivation» intérieure de soi. Toutefois, on ne
peut pas dire que ces penseurs apportaient une réformation fondamentale dans
le domaine de la philosophie politique. Pour eux, I'Etat est encore produit
naturel et est expliqué comme le médiateur de la réalisation de I’1déal céleste.
Ils considérent le roi comme le principe, et le peuple comme la matiere. Ainsi,
le peuple est destiné a étre subordonné au roi, en harmonie avec la provi-
dence naturelle du cosmos selon laquelle le principe régne sur la matiere. Les
dirigeants sont yang (mouvement) et le peuple est yin (repos). Les dirigeants et
le peuple doivent étre en harmonie, puisque le cosmos pese sur I’harmonie de
yang et de yin. Mais le peuple doit suivre les dirigeants, puisque le repos suit le
mouvement dans la cosmologie métaphysique du néo-confucianisme.

Conclusion

Le confucianisme représente la philosophie politique tout au long de
I’histoire des pays de I’Extréme-Orient. En Corée, la politique et I’adminis-
tration gouvernementale ont ét¢ absolument sous I’influence de la philosophie
néo-confucéenne. C’est 'invasion par les pays occidentaux au XIX® siécle
qui souléve une question fondamentale & propos du régime politique des pays
asiatiques. Des efforts persistants pour rectifier la politique d’une fagon ou
d’une autre ont dés lors été faits, mais a I'intérieur du régime ancien.

La politique néo-confucéenne est la politique des vertus organisée autour
du roi. Ou éthique et politique sont confondues. La responsabilité politique se
fixe sur les gouvernants, auxquels on demande d’avoir le cceur public pour le
peuple. Pour cette philosophie politique, le peuple est principalement I’objet de
la politique. L’immanentisme naturaliste de la philosophie néo-confucéenne a
fait obstacle a I’imagination nécessaire pour sortir de la politique de la vertu et
conduire a un bouleversement radical du régime traditionnel. Il n’y avait pas
place, 1a, pour I’émergence d’une philosophie politique qui justifidt la maxima-
lisation des intéréts de maniere moralement persuasive.

D’un autre c6té, cette philosophie politique de la vertu, basée sur I’exemple
de la famille, peut actuellement offrir des messages significatifs pour la réalité
politique : rectitude morale des politiciens, résolution des effets pervers d’un
individualisme centré sur le seul droit individuel, etc. Et son attitude fonda-
mentalement favorable a la nature peut aider a imaginer une nouvelle maniére
de vivre en harmonie avec la nature. Elle peut nous permettre de penser un
régime politique et économique qui diminue la prospérité et la consommation.



	La philosophie politique du néo-confucianisme dans sa distinction à l'égard de la tradition occidentale, notamment chrétienne

