Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 2: Relire I'éthique de Schleiermacher

Artikel: Quel discours critique? : Réflexions sur la nécessité du jugement
esthétique

Autor: Menoud, Lorenzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 161-180

QUEL DISCOURS CRITIQUE ?

Réflexions sur la nécessité du jugement esthétique

LoreNnzo MENOUD

Résumeé

Dans cet article, ['auteur cherchera a déterminer si le jugement esthétique
est nécessaire ou non a notre rapport aux ceuvres d’art. Certains philosophes,
comme Jean-Marie Schaeffer, pensent qu’il nous est possible d’avoir une
expérience esthétique sans formuler de jugement. Selon lui, le jugement n’est
qu ‘une conséquence possible de la conduite esthétique et non pas sa condition
définitoire. Au contraire, pour un philosophe comme Rainer Rochlitz, la ratio-
nalité argumentative est inhérente a la sphere artistique, dans la mesure o
considerer une ceuvre d’art, c’est en méme temps juger de sa valeur. L auteur
essaiera alors d’apporter une réponse originale a cette question en intro-
duisant notamment ’idée de jugement*®, c’est-a-dire d’évaluation implicite a
toute perception d 'une ceuvre d’art. Cela lui permettra de soutenir qu'il existe
effectivement une relation interne entre notre expérience des ceuvres d’art et
le jugement esthétique, mais sans devoir adopter la conception intersubjective
de Rochlitz.

Introduction

La répétition d’expériences critiques quasi quotidiennes et toujours décep-
tives m’encourage a me poser la question du statut et de la légitimité de nos
jugements esthétiques. En effet, qui ne s’est pas retrouvé, frustré, a la fin d’un
film, par exemple, a discuter avec des amis combien obtus (il vous faudrait
décidément en changer) qui prétendaient que les arguments que vous avanciez
n’étaient que vos opinions, vos préférences personnelles et que rien ne pourrait
les faire changer d’avis, car, comme on le dit vulgairement, et vos amis étaient
tout sauf vulgaires, «a chacun ses golits»? Mais ceux-ci n’étaient rien a coté
de celui qui, il y en avait toujours un, assis au centre du café, béat, gardait
volontairement le silence, un sourire vissé aux levres, le pire de tous (vous
vous promettiez alors in petto de ne plus jamais le revoir), prétextant, vous le
compreniez bien malgré son mutisme, qui sait si vous n’en aviez pas discuté
en d’autres circonstances? que notre relation esthétique ne nécessitait aucun



162 LORENZO MENOUD

discours pour accompagner un plaisir toujours reconduit — il avait tendance a
aimer tout ce qu’il pouvait voir en matiére d’arts, dans un yes to all hédoniste,
consolateur et généralisé .

Autrement dit, cet article constitue la premiere partie d’une réflexion plus
générale sur le statut du jugement esthétique®. La question que j’aimerais
examiner au cours de cette présentation concerne sa nécessité. Plus préci-
sément, je chercherai a déterminer si un tel jugement est externe a notre
rapport a I’ceuvre ou interne a celui-ci®. Certains philosophes pensent que
I’on a octroyé trop de place au jugement esthétique dans notre relation aux
ceuvres d’art et qu’en fait le jugement esthétique est externe a notre rapport
a I’ceuvre dont il n’est qu’un commentaire. Selon ce point de vue, il nous est
alors possible d’avoir une expérience esthétique sans formuler de jugement.
Comme le dit Jean-Marie Schaeffer: «le jugement esthétique n’est pas consti-
tuant de la relation esthétique [et] il ne constitue pas davantage sa finalité»*.
Au contraire, selon d’autres philosophes, la rationalit¢ argumentative est
inhérente a la relation artistique dans la mesure ou apprécier une ceuvre d’art,
c’est en méme temps juger de sa valeur. Autrement dit, pour Rainer Rochlitz
notamment, «l’attention esthétique est intrinséquement évaluative»>.

Avant d’examiner cette opposition en détails et de proposer une solution
alternative, je tiens a signaler qu’elle se situe au cceur d’un débat philosophique
et idéologique qu’il serait naif d’occulter®. En effet, Rochlitz n’admet pas une

' Personnage qui n’est pas sans évoquer ’amateur dont parle Stendhal : «Pourquoi
parler? pourquoi se mettre en communication avec cet éteignoir de tout enthousiasme
et de toute sensibilité? Les autres. Voyez I’amateur de San-Carlo et de la Scala; tout
entier a I’émotion qu’il éprouve, ne songeant pas a juger et encore moins a faire une jolie
phrase sur ce qu’il entend, il ne s’inquiéte nullement de son voisin, et ne songe guére
a faire effet sur lui; il ne sait méme pas s’il a un voisin» (Vie de Rossini, Paris, Chez
Auguste Boulland & Cie, volume 2, 1824, p. 397.)

2 Mon second article portera sur la possibilité d’un véritable jugement esthétique,
¢’est-a-dire d’un jugement qui ne dépende pas du goiit de chacun. — Cela dit, comme
le fait remarquer Jean-Marie Schaeffer, il ne faut pas confondre la question du statut
épistémique du jugement esthétique, qui m’intéresse ici, avec celle de la légitimité de
Pactivité critique, bien que ce soit cette derniére qui m’ait fait me poser la premiere (Les
célibataires de I’art, Paris, Gallimard, 1996, p. 246-7, désormais abrégé CA).

3 Je qualifierai, respectivement, ces positions d’externalisme et d’internalisme,
sans me soucier, vu le contexte, du fait que ces termes sont habituellement employés
en philosophie de I’esprit pour opposer ceux qui pensent que les contenus mentaux sont
déterminés par I’environnement extérieur au sujet a ceux qui croient que les contenus
mentaux dépendent de propriétés internes des sujets. Sur ce point, ¢f. notamment
P.ENGEL, Etats d’esprits, Aix-en-Provence, Alinéa, 1992, p. 36 sq.

4 J.-M. ScHAEFFER, Adieu a ['esthétique, Paris, P. U. F., 2000, p. 52, désormais
abrégé AE.

3 R. RocHuItz, L’art au banc d’essai, Paris, Gallimard, 1998, p. 159, désormais
abrégé AB.

¢ Schaeffer considére le point de vue de Rochlitz comme «autoritaire», alors que
Rochlitz pense que la position empirique de Genette et de Schaeffer est «irrationalistex»
et «dogmatique» (cf. notamment CA, p. 192, 204, et AB, p. 16, 98).



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 163

conception univoque de la rationalité, entendue comme rationalité cognitive, et
il veut, dans une optique habermasienne, distinguer différentes prétentions a la
validité selon les objectifs visés par chacune des spheres du discours : discours
théorique, discours pratique, critique esthétique, critique thérapeutique, etc’.
Il a notamment I’impression que ses adversaires exercent un réductionnisme
naturaliste sur la raison humaine. Quant a Schaeffer, il aimerait éviter de
donner a croire que les ceuvres d’art, les expériences et les émotions esthé-
tiques seraient distinctes des objets, des expériences et ¢émotions ordinaires,
que toute réaction au monde environnant serait nécessairement langagicere et,
plus généralement, que 1’espece humaine serait une exception dans I’évolution
biologique®. Cette derniere voie, grossierement esquissée ici, peut paraitre
salutaire tout a la fois comme antidote a 1’idéalisme philosophique et comme
poursuite du programme darwinien, on en voit cependant vite les limites®. S’il
est vrai que «toute conduite est fondée sur un intérét», y compris la conduite
esthétique, il me parait éminemment contestable de prétendre comme le fait
Schaeftfer que «tout intérét (y compris I’intérét cognitif) est ultimement pratique,
au sens ou il a une fonction vitale» '°. C’est ce genre de propos, avancé sans
aucune justification, qui rend ’entreprise naturaliste extrémement suspecte
lorsqu’il s’agit d’aborder 1’art et, plus généralement, la culture. Et il ne suffit
pas, pour s’en sortir, de prétendre qu’il est dans la nature de I’homme de créer
des cultures''. Ce fait incontestable ne nous avance pas dans 1’explication de
leurs particularités. Enfin, et pour anticiper un peu, si la spécificit¢ fonction-
nelle de la conduite esthétique réside comme le pense Schaeffer dans le fait
que c’est la satisfaction provoquée par I’activité attentionnelle elle-méme qui

7 Théorie de I'agir communicationnel, Paris, Fayard, t. 1, 1981, p. 24 sq.

¥ Contre le «pansémiotisme», voir CA, p. 14, 93, 107, 313 et 316 notamment ; pour
la défense d’une position darwinienne de continuité¢ entre [’homme et 1’animal, lire
SCHAEFFER, La fin de I’exception humaine, Paris, Gallimard, 2007, désormais abrégé FE.

? 1l faut cependant signaler que ces deux combats ont fort heureusement été
remportés depuis longtemps. I me semble dés lors qu’un certain militantisme
analytique a de moins en moins de raison d’étre en France et qu’il serait temps que
cette méthode se tourne contre le systéme politique qui I’engraisse et I’affaiblit. En
effet, comment ne pas étre horrifié par la multiplication des contacts entre le monde
de I’entreprise capitaliste et la philosophie analytique ou par ’appauvrissement de
certaines disciplines des sciences humaines livrées a ’incurie actuelle des neuro-
sciences cognitives ?

10 CA, p. 136. Pour Schaeffer, la «conduite esthétique» se définit par une fagon parti-
culiére, esthétique, de se rapporter a des objets et non par un type d’objets sur lesquels
elle porterait (les ceuvres d’art) ; CA, p. 16 sq.

' «Il [le naturalisme] exprime 1’idée que les faits sociaux, culturels et mentaux font
partie de la constitution biologique de I’homme», FE, p. 209 et, plus généralement, le
chapitre IV : «L’homme comme étre socialy.



164 LORENZO MENOUD

lui sert de régulateur, alors qu’est-ce que ce «plaisin» aurait comme «fonction
vitale» 2? Tout ceci reste extrémement précaire et a démontrer .

A cette controverse s’ajoute celle, corrélative? entre un rapport subjectif et
un rapport intersubjectif a I’ceuvre d’art. En effet, selon Schaeffer, nous nous
retrouvons a chaque fois seul devant une oeuvre, et ¢’est en tant qu’individu
que nous I’apprécions et la jugeons, le cas échéant. Citant tantot Kant, tantot
Stendhal a I’appui de sa thése, il la résume ainsi : «Le fait que la relation
cognitive exercée dans le cadre de la conduite esthétique soit régulée par son
indice de (dis)satisfaction interne scelle le statut intrinséquement subjectif
du jugement de goiit» . Cela ne signifie pas que le jugement esthétique est
irrationnel, mais qu’il s’agit «d’un type de rapport au monde pour lequel la
question de la rationalité ou de l'irrationalité n’est pas pertinente» °. Alors
que pour I’esthétique non empiriste de Rochlitz, comprendre une ceuvre d’art,
«c’est savoir en quoi elle peut étre considérée comme aboutie ou ratée, non pas
en vertu d’une préférence faussement objectivée, mais pour des raisons inter-
subjectivement défendables» '°. Nous n’entretenons pas une relation solipsiste
aux ceuvres, mais la communauté des critiques est convoquée et participe, plus
ou moins effectivement, a celle-ci. En réduisant «c’est beau» a «j’aime», on
passerait selon ce dernier a c6té du sens des mots; en demandant trop a I’art
(objectivité) et en n’obtenant pas assez (subjectivité), on méconnaitrait la diffé-
rence entre connaissance objective et jugement esthétique, et on négligerait
la distinction entre préférence subjective et prétention a la validité intersub-
jective : «tout jugement énoncé cherche a dépasser la préférence idiosyncra-
sique et prétend donc a une validité intersubjective, sans que cette prétention
soit par définition illusoire» .

Cela dit, et pour engager sans plus tarder cette recherche, on considére
généralement que 1’évaluation esthétique d’une ceuvre d’art ou d’un phénomeéne
naturel se manifeste par un jugement spécifique, le jugement esthétique. Le
jugement esthétique ou jugement de gott est un jugement de type particulier

12 Dans le méme ordre d’idées, la fiction est souvent expliquée dans la littérature
philosophique contemporaine par la survie de I’espéce, en termes de modélisation
d’expériences possibles, ou par quelques vertus pédagogiques, en termes de morale
induite. — Pourtant, I’explication de la généalogie des conduites cognitives retracée par
Schaeffer, a partir de Michael Dummett, c’est-a-dire la fagon dont les hommes ont su
«défaire le lien automatique entre la réception d’informations et la production d’une
réaction motrice» (AE, p. 21) et traiter des sources d’information distales (spatialement
¢loignées) est extrémement convaincante. Mais une telle explication semble justement
dépasser le cadre de la simple survie.

3 Notons que je ne conteste pas que la conduite esthétique est une des modalités
d’un systéme cognitif unique, comme le pense Schaeffer (¢f. CA, p. 130), mais le fait que
ce systéme serait seulement au service de la survie de I’espéce.

4 CA, p. 346.

' Ibid., p. 346.

1 AB, p. 168 sq.

'7 Cf., respectivement, AB, p.177, p. 92 et p. 164. Par ailleurs, d’aprés Rochlitz,
cette intersubjectivité est également capitale pour définir ’ceuvre d’art; voir AB, p. 41 sq.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 165

qui s’oppose, chez Kant, au jugement de connaissance, au jugement pratique
et au jugement d’agrément. Pour aller vite, le premier jugement détermine
un objet au moyen d’un concept, le second jugement est un jugement moral,
quant au troisieme, il exprime un plaisir physique, le plaisir des sens. Si ce
dernier jugement partage sa subjectivité avec le jugement esthétique, il reste
néanmoins dépendant de 1’existence de 1’objet d’agrément, ce qui n’est pas
le cas du jugement esthétique, puisque 1’on peut apprécier une fiction. Selon
Schaeffer, qui reprend a son compte une partie de I"héritage kantien, le jugement
esthétique, comme tout jugement, doit avoir une forme propositionnelle que
I’on peut représenter de la facon suivante '* : «x est p» ou x est un objet (groupe
d’objets) ou un événement (groupe d’événements) et p est une propriété esthé-
tique et/ou évaluative que I’on attribue a cet objet. Ainsi, «ce dessin d’Oswald
Tschirtner est gracieux» est un jugement esthétique qui attribue (ou parait
attribuer) la propriété «d’étre gracieux» a un objet, en I’occurrence un dessin'.

L’externalisme de J.-M. Schaeffer

Dans Adieu a l'esthétique, son ouvrage le plus récent sur le sujet, Schaeffer
se demande quelle est la place du jugement de gotit dans le cadre de la conduite
esthétique et dans I’évaluation des ceuvres d’art en particulier. Il estime que le
jugement esthétique joue, & tort, un réle prépondérant dans nos relations aux
ceuvres d’art, pour des raisons historiques qui tiennent tant a ’histoire de la
philosophie qu’au développement de I’art contemporain. En effet, selon lui,
ce jugement n’est qu'une conséquence de la conduite esthétique et non pas
sa condition définitoire, «l’acte d’évaluation présupposant |’expérience de

'8 Selon Schaeffer, Kant aurait justement établi la relation interne qui lie la conduite
esthétique au (dé)plaisir, alors qu’il aurait opposé a tort la conduite esthétique a I’attitude
pratique ou cognitive.

' Sans entrer ici dans la complexité de I’analyse des prédicats esthétiques, qu’il me
suffise de dire que «courbe» est un prédicat perceptif, «gracieux» est un prédicat esthé-
tique qui comporte une composante évaluative positive, ¢’est-a-dire qu’il est bien d’étre
gracieux, alors que «beau» ou «bien», lorsqu’ils qualifient une ceuvre d’art, ne semblent
comporter qu’une valeur (positive). — I se peut cependant que les jugements esthétiques
ne soient, en dépit de leur apparence grammaticale, que I’expression ou la description
de réactions subjectives au monde et n’énoncent rien sur celui-ci, ou du moins rien
d’autre qu’une réaction personnelle a un certain nombre de stimuli. Ce ne serait alors
que de pseudo-jugements dont la véritable forme devrait plutét étre: «j’aimex». Seul
un processus d’«objectivation» nous ferait croire que nous parlons de I’objet lui-méme
lorsque nous émettons un jugement de golt. Cf. G. GENETTE, L'euvre de [’art. La
relation esthétique, Paris, Seuil, 1997, p. 85 sq. — On peut également s’étonner de la
pertinence de I’emploi des prédicats esthétiques dans notre relation a I’art contemporain
et souhaiter les éliminer. En effet, qui va juger un dessin gracieux aujourd’hui, sans
parler d’une installation élégante, d’une vidéo miévre ou d’une performance délicate?
Je discuterai en détail de ces différents points dans mon second article.



166 LORENZO MENOUD

(dis)satisfaction cognitive»®. Le jugement est donc externe a notre rapport a
I’ceuvre et, en conséquence, non nécessaire — on peut apprécier une euvre
d’art et rester muet a son sujet. Autrement dit, dans notre relation esthétique
avec un objet, nous faisons preuve d’une certaine attention esthétique qui,
en investissant cet objet, le constitue comme objet esthétique. Cette attention
propre a la conduite esthétique est une relation cognitive, «puisqu’elle est
une forme d’attention au monde», mais elle se caractérise par une «modalité
spécifique du fonctionnement de I’‘appareil cognitif® humain». Ce qui la
définit, écrit Schaeffer, c’est le fait que «1’activité cognitive quelle qu’elle soit
devient en tant que telle le support d’une (dis)satisfaction» *'. Ainsi, «une euvre
d’art est instituée en objet esthétique pour autant que 1’expérience de 1’ceuvre
est visée comme susceptible de procurer une satisfaction (un plaisir)»*. La
conduite esthétique possede donc une fonctionnalité spécifique qui la distingue
d’autres activités cognitives similaires, ce qu’il appelle les relations cognitives
banales (¢ est-a-dire non scientifiques) qui font également appel a la perception
commune — son but étant que 1’activité cognitive dans son déroulement méme
soit source de plaisir®. Et tant que ce plaisir dure, ’expérience se maintient.
En cas d’expérience déplaisante, il arrive souvent que I’on souhaite extérioriser
verbalement sa frustration. Mais de tels jugements, dit Schaeffer, ont plut6t une
fonction expressive qu’argumentative.

Dans le méme ordre d’idées, Gérard Genette précise qu’il faut distinguer
entre cette attention, qui constitue un objet en objet esthétique, et I’appréciation
qui «consiste en le sentiment de plaisir ou de déplaisir [...] qu’inspire cet objet
une fois considéré sous cet angle spécifique». Cette distinction est généralement
meéconnue des esthéticiens, dit-il, puisqu’ils limitent le champ esthétique
a I’art, ou «l’adoption d’une attitude esthétique est pour ainsi dire d’avance
commandée ou programmée par le contexte socioculturel qui entoure ce type
d’objets» . L’attention est donc la condition de 1’appréciation dans la mesure
ou ’on ne peut apprécier que ce que ’on a considéré d’une fagon particuliére.
En fait, dire que I’état affectif est causé par ’aftention cognitive n’est pas tres
heureux selon Schaeffer. Il serait plus juste de présenter la relation esthétique
comme un processus homéodynamique, «puisque ’attention et la réaction
appréciative y forment une boucle interactive dont I’enjeu est sa propre recon-
duction. [...] La (dis)satisfaction est non seulement coextensive a |’attention,
mais elle en constitue une propriété structurelle en I’absence de laquelle il n’y

» AE, p. 50.

3 Cf. CA, respectivement, p. 16 sq., p. 130 et p. 160. On trouve déja chez Aristote
I’idée que la mimésis engendre une satisfaction, les hommes ayant dans leur nature «une
tendance & trouver du plaisir aux représentations» ; La Poétique, Paris, Seuil, 1980,
chapitre 4, p. 43.

22 J.-M. SCHAEFFER, «L’ceuvre d’art et son évaluation», Le beau aujourd’hui, Paris,
Ed. du Centre G. Pompidou, 1993, p. 25, désormais abrégé OA.

B AE, p. 26 sq.

#* «La clé de Sancho», Poétique, n°® 101, 1995, p. 17, désormais abrégé CS.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 167

aurait pas de conduite esthétique. Le lien causal entre attention cognitive et
(dis)satisfaction est donc un lien d’interdépendance interne», comme [’avait
déja reconnu Hume, écrit-il #°. Alors que le lien entre la conduite esthétique
et le jugement de goiit est externe — 1’acte évaluatif étant une sanction rétros-
pective et facultative.

On pourrait objecter a Schaeffer que la (dis)satisfaction est déja en quelque
sorte un type de jugement, dans la mesure ou elle exprimerait notre avis sur
I’objet considéré. 11 répond a cette objection dans Les célibataires de l’art en
analysant 1’expérience esthétique en termes d’Intentionnalité ?®. En effet, il la
caractérise alors comme une attention cognitive qui induit un état Intentionnel
de (dis)satisfaction, état qui renvoie a un objet constitué dans et par cette
attention. Mais qu’est-ce que I'Intentionnalité? En reprenant les analyses de
John Searle, Schaeffer distingue entre 1’Intentionnalité (ou 1’adjectif Inten-
tionnel) et 'intention (ou I’adjectif intentionnel). L’Intentionnalité est «la
propriété en vertu de laquelle toutes sortes d’états et d’événements mentaux
renvoient a ou concernent ou portent sur des objets et des états de choses du
monde» ?’. Alors que I’intention est une des formes de 1’Intentionnalité — a c6té
de la perception, de la croyance ou du désir, par exemple — qui consiste a avoir
un but, le dessein de faire quelque chose. Ainsi, certains faits mentaux peuvent
étre Intentionnels sans étre intentionnels. Je peux croire que Wittgenstein est
un grand philosophe, ¢’est-a-dire avoir un état mental qui porte sur un état de
choses, sans pour autant avoir I’intention de faire quoi que ce soit, sans projet
pour cette croyance. Cette notion d’Intentionnalité explique, nous dit Schaeffer,
la raison pour laquelle on pourrait penser que la (dis)satisfaction serait déja un
jugement (implicite). En effet, la (dis)satisfaction est un état Intentionnel qui,
comme tel, implique une relation de renvoi, c’est-a-dire une distinction entre
un contenu Intentionnel et ce sur quoi porte ce contenu. La (dis)satisfaction, en
tant que jugement (implicite), porterait alors sur I’activité cognitive induite par
’objet esthétique. Autrement dit, le contenu du jugement, la (dis)satisfaction
en I’occurrence, renverrait a son objet, a savoir notre attention esthétique. Mais
Schaeffer conteste une telle identification entre (dis)satisfaction et jugement
esthétique pour trois raisons. Tout d’abord, toute relation de renvoi n’a pas la
structure d’un jugement, sinon tout état Intentionnel serait une assertion. Ce qui
n’est pas le cas, par exemple, de 1’état Intentionnel d’espoir. En effet, lorsque je
dis «j’espere que p», ot p est une proposition du type «il fait beaun, je n’affirme
rien sur 1’état de choses en question, en 1’occurrence le temps qu’il fait, mais
je fais part d’une attitude propositionnelle (ou mentale) a propos de p. Ensuite,
dit-i1, une telle thése méconnait la différence entre un état Intentionnel et un
acte Intentionnel. Le jugement esthétique est un acte Intentionnel volontaire

3 AE, p. 52.

% Ce qui suit est tiré de CA, p. 202 sg.

7 J. SEARLE, L'intentionalité. Essai de philosophie des états mentaux, Paris, Minuit,
1985, p. 15.



168 LORENZO MENOUD

et réflexif, «qui accorde telle ou telle valeur a 1’objet dont la construction par
I’attention esthétique a induit I’appréciation en question», ce qui n’est pas le cas
de I’appréciation en tant qu’état vécu ou affect?®. Enfin, et c’est le point le plus
important selon lui, I’objet sur lequel porte le jugement esthétique est I’appré-
ciation, autrement dit I’état Intentionnel de (dis)satisfaction selon Schaeffer
et non I’objet esthétique puisque, selon son subjectivisme, nous jugeons de
notre relation a cet objet et jamais de I’objet lui-méme : «La source directe de
la satisfaction est I’activité représentationnelle exercée sur un objet et non pas
cet objet ‘en soi’»*. Identifier I’appréciation au jugement reviendrait donc a
confondre le contenu du jugement esthétique, le contenu propositionnel qu’il
affirme, avec son objet de renvoi, ce a quoi renvoie son contenu propositionnel,
I’appréciation ou, pour le dire autrement, notre expérience de (dis)satisfaction.
Un exemple rendra cela plus clair. Lorsque j’émets le jugement esthétique
suivant : «Cette performance de Roman Signer est drdle», on ne peut identifier
mon appréciation de la performance au jugement, comme le voudraient ceux
qui défendent la thése opposée a Schaeffer, car ce jugement, contrairement a
sa forme apparente, porte justement sur I’appréciation ou sur notre relation a
la performance (et non sur la performance elle-méme). L’appréciation ne peut
donc pas étre a la fois un jugement esthétique et le contenu de ce jugement.

En résumé, ce qui compte pour Schaeffer, c’est notre relation esthétique
a un objet (artistique ou non), c¢’est I’expérience de cet objet dans et par une
attention spécifique qui nous procure une (dis)satisfaction. Il peut donc y avoir
une expérience de (dis)satisfaction esthétique sans jugement : «La question du
jugement n’apparait que des lors que nous communiquons avec d’autres au
sujet de nos expériences esthétiques», écrit-il*°.

L’internalisme de R. Rochlit

Il en va différemment pour Rochlitz, bien que, contrairement a Schaeffer,
ses textes ne soient pas toujours exempts d’ambiguités, voire de contradic-
tions. Il semble notamment osciller, a propos du sujet qui nous intéresse, entre
deux points de vue inconciliables, c’est-a-dire entre (i) I’idée selon laquelle le
jugement serait interne a (notre expérience de) I’ceuvre d’art et (ii) celle selon
laquelle il lui serait externe. Il affirme a plusieurs reprises que «l’attention
esthétique est intrinsequement évaluative». Et pourtant, il écrit dans le méme
ouvrage : «Dans un premier temps, la réception d’une ceuvre d’art ne consiste
ni a la décrire ni a I’évaluer de fagon explicite», semblant ainsi s’accorder avec
Schaeffer®'. Je ne m’explique une telle variation de points de vue que par la

31 Cf. respectivement AB, p. 159 et p. 113. D’ailleurs, c’est comme cela que ’inter-
préte Schaeffer, AE, p. 51.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 169

différence entre une description synchronique de I’expérience esthétique et
sa description diachronique. Autrement dit, la rationalité dont témoigne notre
rapport constitutif aux ceuvres d’art, la possibilité a priori d’un débat et d’un
consensus intersubjectifs, doit étre comprise comme une dimension intrinseque
de cette relation. Mais au contraire, la description de la fagon dont un individu
recoit une ceuvre, dans son développement temporel, commence généralement
par une réaction muette, qui trouvera ensuite sa place dans un contexte néces-
sairement communicationnel toujours déja présent. En effet, Rochlitz pense,
contrairement a Jiirgen Habermas, que ’on peut constituer la sphere artis-
tique — entendue comme la production des ceuvres d’art et du commentaire
critique qui ’accompagne — comme une rationalité¢ spécifique, au méme titre
que les théories scientifiques ou les débats éthiques, qui posséderait sa propre
prétention a la validité. Pour ce faire, il lui faut caractériser la spécificité de cette
rationalité en tentant de dégager des «critéres» ou des «paramétres» permettant
de déterminer la réussite artistique *?. Ce qui, selon lui, définit cette rationalité,
c’est, tout d’abord, la «cohérence» entendue comme le fait qu’aucune partie
d’une ceuvre d’art ne posséde de signification autonome, indépendamment de
sa maniere de renvoyer a I'unité de 1’ceuvre. Cette notion n’a rien de spéci-
fiquement artistique, «elle désigne soit la solidarité entre les éléments d’un
corps, soit le lien entre des idées qui s’accordent»**. Ce qui caractérise la
cohérence artistique, c’est le fait qu’elle ne dépend pas de la conformité a des
regles épistémiques ou a des fonctions pratiques, le sens d’une ceuvre devant
étre cherché dans sa structure elle-méme. Mais cette cohérence esthétique n’a
de sens que par rapport a un contenu significatif qu’il qualifie «d’enjeu», c’est
son second paramétre, et qui pointe, dans la tradition de I’Ecole de Francfort,
vers une dimension critique et émancipatoire de ’art. En effet, I’échec d’une
ceuvre peut «étre attribué a ’insignifiance lorsque 1’harmonie formelle n’est
conquise sur aucune resistance, sur aucun enjeu significatif»*. Enfin, dernier
parametre, il faut considérer ’acrualité d’une ceuvre d’art. «Sa validité n’est
pas séparable de son incarnation concrete. Elle répond a une attente historique,
souvent en la ‘décevant’ par sa nouveauté méme» **. Une ceuvre d’art peut alors
étre critiquée, nous dit-il, du fait de son inactualité ou, au contraire, de son
actualité apparente. Dans L’art au banc d’essai, il résume ces parametres en
disant que nous jugeons de la valeur d’une ceuvre d’art par son efficacité, c’est-
a-dire par la fagon dont elle réussit, par sa cohérence, a un moment historique
donné, a mettre en évidence ce qui lui apparait digne d’intérét. «Ces parameétres
non exhaustifs, écrit-il, ne sont pas indépendants les uns des autres [...]. Mais
de telles exigences de style, de teneur et d’actualité se justifient chaque fois par

2 Sur le remplacement des «critéres» par des «paramétres» dans son ceuvre, ¢f. AB,
p. 191, 203, 211 et 444 (note 103).

& AB,p. 195

3 R. RocHLITz, Subversion et subvention, Paris, Gallimard, 1994, p. 169, désormais
abrégé SS; a propos des criteres lire SS, p. 163 sgq.

# 8§, p. 169.



170 LORENZO MENOUD

des arguments spécifiques et par le recours a des prédicats artistiques» *. Ainsi,
«la valeur artistique est indéfinissable a priori», mais ce n’est pas pour autant
qu’elle est arbitraire ou idiosyncrasique?®’. Et méme si ces parametres ne sont
pas suffisants pour déterminer la qualité artistique, ils sont nécessaires dans
la mesure ol une ceuvre réussie «incarne les qualités qu’un jugement artis-
tique favorable lui attribue, d’une fagon que I’expérience permet d’éprouver.
Le partage de ces valeurs explique que nous nous accordions souvent sur les
qualités des ceuvres d’art. Mais au-dela d’une telle coincidence empirique, qui
ne prouve rien comme le souligne Schaeffer, ’emploi de prédicats esthétiques
repose, selon Rochlitz, sur une supposition de pertinence intersubjective,
autrement dit sur le fait que méme si nos jugements artistiques divergent, nous
sommes cependant capables d’expliquer nos désaccords. Pour des cultures qui
nous sont étrangeres, il nous est ¢galement «possible d’apprendre a connaitre
leur systéme de valeurs et de discerner, a I’intérieur de ce systéme, les qualités
particuliéres d’une ceuvre exceptionnelle regue comme telle dans ce cadre» —
chaque culture privilégiant un certain nombre d’ceuvres selon des parameétres
qui reviennent de fagon récurrente dans les argumentations esthétiques?®.
Contrairement a Schaeffer et a Genette, Rochlitz prend alors au sérieux notre
usage linguistique — notre emploi des prédicats esthétiques — et n’y voit aucune
stratégie d’«objectivation».

Cela dit, il nous faut maintenant préciser en quoi le jugement esthétique
serait consubstantiel (interne) a notre rapport aux ceuvres d’art. Dans la mesure
ou toute ceuvre d’art éléeve une prétention spécifique a la valeur, la reconnaitre
comme telle implique que nous tenions compte de cette prétention*®. Prendre
en compte cette revendication de I’ceuvre, c’est 1a considérer a sa juste mesure,
c’est-a-dire ni comme un objet naturel, ni comme un quelconque artefact, mais
comme «une structure symbolique associée a une prétention a la validité spéci-
fique» . Ainsi cette prétention spécifique des ceuvres d’art nécessite une réponse
de la part de celui qui la recoit, sans quoi il passerait a coté de sa spécificité
pour ne considérer que son «habitacle». Cet «appel» de I’ceuvre au «partage»
«est I’horizon commun de I’effort créateur et du désir récepteur», écrit-il*'. Les
ceuvres d’art «renvoient a des intéréts en principe communs ou susceptibles
de I’étre ou de le devenir, et sollicitent structurellement des réactions et des
prises de position» *. La réponse pertinente a une telle sollicitation consiste

3% AB, p.212.

7 AB, p. 209.

% AB, p. 210.

* Contrairement a Schaeffer, Rochlitz pense qu’il y a une distinction ontologique
entre I’appréciation esthétique et I’appréciation artistique : «A la différence des phéno-
menes esthétiques naturels, 1’ceuvre d’art appelle la reconnaissance et le jugement», AB,
p. 165.

“ AB, p. 50. Pour une critique de la conception intentionnelle-attentionnelle de
Schaeffer et Genette, lire AB, p. 54 sq.

“ AB, p. 211.

2 AB, p. 165.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 171

en une implication, que Rochlitz qualifie de «performative», du récepteur dans
sa compréhension et son évaluation de I’ceuvre d’art. Autrement dit, I'ceuvre
d’art prétend et nous la reconnaissons. Et si nous saisissons cet objet selon la
prétention qui lui est inhérente, on ne peut exclure la dimension évaluative
de I’analyse descriptive: «un objet a prétention artistique n’est pas “la” sans
plus comme une pierre ou une table». C’est pourquoi toute appréciation, «en
tant qu’attitude propositionnelle, met en jeu des catégories évaluatives qui
ont cours dans le cadre d’une culture donnée dans laquelle le sujet a appris
a percevoir, a interpréter et a juger. C’est sur ces catégories préexistantes que
jouent les écarts d’appréciations individuelles» . Par conséquent, ce qui est en
jeu avec les ceuvres d’art, selon Rochlitz, ce n’est pas la «simple» relation d’un
individu a un environnement, mais 1’apprentissage d’une culture tout entiere,
et notamment de I’emploi du langage. Le jugement esthétique est donc interne
(a notre rapport) a I’ceuvre d’art dans la mesure ou le récepteur, dans sa relation
esthétique a une ceuvre, mobilise I’entier des valeurs d’une culture, dans un
rapport particulier a un objet, un type d’attention spécifique, qui s’exprime par
des prédicats esthétiques, afin de déterminer (de juger) si cet objet est a la
hauteur de sa prétention.

En résumé, «apprécier (voire méme simplement comprendre) une ceuvre
repose sur un engagement performatif envers le symbole artistique qui est
indissociable d’un jugement sur la valeur de ’ceuvre — c’est-a-dire sur sa
capacité a mettre en évidence réflexivement des qualités et des intéréts poten-
tiellement «communs» —, et ce sur une base de raisons défendables d’un point
de vue intersubjectify *.

Pour un internalisme sans rationalité esthétique

Je vais défendre ici I’idée selon laquelle il existe effectivement une relation
interne entre «|’appréciation» d’une ceuvre et le jugement esthétique, mais sans
adopter la conception de la «rationalité esthétique» de Rochlitz selon laquelle
«le partage [avec autrui] est une exigence inhérente a I’expérience esthétique
et artistique» *.

Ce qui frappe d’emblée, lorsque 1’on s’interroge sur 1’ontologie (existen-
tielle) de I’ceuvre d’art, c’est le fait que cette ceuvre, en tant qu’objet artis-
tique, ne coincide pas avec son objet physique“. En effet, quand j’apprécie
un tableau de Paul Klee, par exemple, je distingue entre le support matériel,
le cadre, le canevas, la couleur, etc., ce que Rochlitz appelle 1’habitacle, et

3 Cf. respectivement SS, p. 132 et AB, p. 158.

4 D. DuMoucHEL, «L’art et ses raisons», Revue canadienne d’esthétique, vol. 9,
printemps 2004, en ligne, p. 4.

% AB, p. 167.

% Sur la différence entre ontologies, lire F. Ner, L’objet quelconque, Paris, Vrin,
1998.



172 LORENZO MENOUD

I’ceuvre elle-méme. Autrement dit, les propriétés esthétiques d’une ceuvre ne
se réduisent pas a ses propriétés physico-phénoménales*’. Mais qu’y a-t-il de
plus que I’objet matériel dans le tableau de Klee? Suivant ici partiellement la
conception «immanentiste» de Roger Pouivet, je dirais qu une ceuvre d’art est
un artefact qui fonctionne esthétiquement dans la mesure ou il présuppose des
Intentions de la part de son créateur et de son récepteur **. Mais, contrairement
a Pouivet, je ne pense pas que les ceuvres d’art soient des entités — ni méme
des substances dans un sens analogique a leur sens naturel premier, comme
un hétre ou une truite sont des substances — dont le fonctionnement esthétique
spécifique déterminerait la nature. Je pense plutdt qu’elles n’ont pas de nature
propre «puisqu’il n’y a pas de propriété intrinséque, indépendante de toute
intention, qui fasse de quelque chose une ceuvre d’art» ®. Il n’y a pas de prota-
goniste privilégié dans la détermination du statut d’articité. En effet, ce ne sont
ni ’intention de I’artiste, ni I’attention du public qui fixent un tel statut, mais la
compréhension ou la conscience commune des différents acteurs (les créateurs,
récepteurs, institutions spécifiques, etc.) de I’existence d’un champ, plus ou
moins stable (les définitions génériques) ou manifester la nécessité d’un jeu
avec les possibles, qui fasse, d’une fagcon a chaque fois différente, grincer
le réel. C’est pourquoi I’art, comme la fiction, doit étre caractérisé de fagon
sociale®®. La sanction sera finalement institutionnelle, méme si le temps de
I’institution ne coincide pas (toujours) avec celui des pratiques®'. C’est en effet
elle qui décidera ce qu’il faut accepter comme de ’art (ou pas). Concernant ce
dernier point, je pense que I’institution est la cristallisation humaine du réseau
intentionnel-attentionnel (sémiotique et fonctionnel) au sein d’une histoire
particuliére (genése, genre et ontologie partagée)*>. Ainsi, la «définition» insti-

¥ A ce propos, Richard Wolheim a parlé de la «double perception» d’une ceuvre :
«Cette thése consiste en ceci que, si je regarde une représentation en tant que repré-
sentation, je n’ai pas seulement le droit, mais le devoir d’étre attentif simultanément a
I’obiet et au médiumy», L’art et ses objets, 1980, Paris, Aubier, 1994, p. 194.

# R. Pourver, L'ontologie de I’ceuvre d’art, Nimes, Jacqueline Chambon, 1999,
p.51-77, désormais abrégé OO.

¥ 00, p.70. 11 s’agit en fait d’intentionnalité en termes searliens.

30 L. MENOUD, Qu’est-ce que la fiction 7, Paris, Vrin, 2005, désormais abrégé OF.

3t George Dickie définit I’ceuvre d’art comme un «artefact auquel une ou plusieurs
personnes agissant au nom d’une certaine institution sociale (le monde de I’art) ont
conféré le statut de candidat a I’appréciation», «Définir I’art», 1973, in : Esthétique et
Poétique, Paris, Seuil, 1992, p. 22 (je souligne).

2 Schaeffer distingue six aspects sémantiques qui interviennent dans notre emploi
de la notion d’ceuvre d’art : (i) I’identité générique, (ii) I’identité génétique, (iii) I’identité
sémiotique, (iv) la perspective fonctionnelle, (v) la composante institutionnelle et (vi)
le jugement évaluatif; voir OA, p. 15-24. J’ajoute a cela qu’il faut également considérer
I’ontologie sous-jacente partagée par une communauté afin, notamment, d’expliquer la
signification fonctionnelle du terme «ceuvre d’art» sous peine de ne pas comprendre, par
exemple, comment deux objets perceptuellement indiscernables pourraient se distinguer
du point de vue fonctionnel (fonction religieuse ou historique vs fonction esthétique).
Sur le role de I’ontologie dans la fiction, ¢f. QF, p. 32-36.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 173

tutionnelle de 1’art ne nous dit pas tant pourquoi, & un moment donné, certains
objets sont considérés comme de 1’art et d’autres pas, qu’elle nous désigne
ceux qui doivent étre regardés comme de I’art.

Si I'on analyse cette «nature» duelle de I’ceuvre d’art, a la fois objet
physique et artistique, on doit dire que ’ceuvre d’art survient sur son objet
physique, c’est-a-dire que les propriétés esthétiques dépendent de propriétés
physico-phénoménales**. Comme [’écrit Pouivet, «ontologiquement, les
propriétés esthétiques n’ajoutent rien au monde qui nous entoure [...]. Dés lors,
une description du monde qui ferait I’impasse sur toutes les propriétés esthé-
tiques passerait sous silence des manicres d’étre des objets du monde, mais
pourrait porter sur tout ce qui existe»**. Plus précisément, Pouivet propose un
modele de «double survenance» dans la mesure ou les propriétés esthétiques
d’une ceuvre d’art ne sont pas directement attribuables aux objets physiques
indépendamment des croyances que nous entretenons**. Pour les ceuvres d’art,
il y aurait donc une base «subvenante» constituée des propriétés physiques,
base sur laquelle surviendraient des propriétés Intentionnelles comme des
croyances ou des émotions a propos de cet objet*. Ces propriétés Intention-
nelles seraient une nouvelle base subvenante pour les propriétés esthétiques
qui surviendraient a un second niveau. Mais comme la relation de survenance
est transitive, «nous n’avons pas a considérer les propriétés esthétiques comme
flottantes» *’. Prenons un exemple pour clarifier cette double relation. Si je suis
devant a une installation de Markus Raetz que je trouve magique, je ne peux lui
attribuer cette propriété esthétique que si je possede la croyance que j’ai devant
moi une installation, que les installations sont des ceuvres d’art, etc. Autrement
dit, ce n’est qu’indirectement, via des croyances apprises, que la magie (la
propriété esthétique) survient sur la forme des objets montrés, leurs couleurs,
leurs dispositions, etc. (les propriétés matérielles)®. Mais le fait que de telles
croyances dépendent d’un apprentissage ne signifie pas, selon Pouivet, que les
propriétés esthétiques des ceuvres d’art sont subjectives, mais uniquement «que

3 La dépendance ontologique de survenance faible dit que «tout changement dans
les propriétés esthétiques est dii a des changements dans les propriétés perceptives, mais
[qu’]il peut y avoir des changements dans les propriétés perceptives sans qu’il y ait des
changements dans les propriétés esthétiques», J. ZEIMBEKIS, Qu’est-ce qu’un jugement
esthétique?, Paris, Vrin, 2006, p. 67.

* 00, p. 152

300, p. 141-164.

¢ Chez les artistes conceptuels, par exemple, cette base est souvent réduite a sa plus
simple expression.

700, p. 149.

% Les termes «drole» et «magique» que j’ai employés pour caractériser, respecti-
vement, une performance de Roman Signer et une installation de Markus Raetz sont des
concepts esthétiques de fagon dérivée, c’est-a-dire que c’est leur usage dans un contexte
artistique qui les rend esthétiques, au contraire de termes comme «gracieux» ou «criard» qui
ne fonctionnent que comme concepts esthétiques. Cf. F. SIBLEY, «Les concepts esthétiques»
in : Philosophie analytique et esthérique, Paris, Méridiens Klincksieck, 1988, p. 41-69.



174 LORENZO MENOUD

I’appréhension des propriétés réelles est médiatisée par le développement de
croyances qui, pour une part, surviennent sur des propriétés physico-phéno-
ménales, mais ne s’y réduisent pas. [...] Si elles sont objectives, ces propriétés
seront celles des objets de nos croyances et non celles de nos croyances, méme
si sans ces croyances elles n’auraient pu étre attribuées» *°.

Si I’on accepte ce qui précede, on est alors en mesure de reconstruire la
relation esthétique de la fagon suivante, €largissant un point de vue que Schaeffer
avait volontairement restreint. Devant une ceuvre d’art, on ne se trouve pas
uniquement dans un rapport subjectif et émotif a un objet quelconque. Lorsque
I’on se tient devant elle, on sait que 1’on se trouve face une ceuvre d’art et, par
conséquent, reprenant alors I’analyse de Rochlitz, on sait que comme toute
ceuvre d’art, elle prétend a une certaine validité, elle joue un certain jeu (de
langage). Autrement dit, I’institution, en sélectionnant nos objets d’attention,
nous les signale comme objets de (dis)satisfaction. C’est ainsi, prenant en
compte ce role indiqué par I’institution, que nous nous rendons au cinéma ou
au musée. Mais savoir que toute ceuvre d’art émet une prétention a la valeur,
ce n’est pas porter un jugement de gott, ¢’est la simple reconnaissance d’une
modalité d’étre de 1’ceuvre, du fonctionnement du systéme de I’art, ¢’est-a-dire
savoir comment il faut faire avec elle. Cela ne requiert ni la convocation du
monde plus ou moins potentiel des critiques, ni I’ouverture d’un espace néces-
sairement dialogique comme le pense Rochlitz. Il est vrai que comprendre la
fagcon d’aborder une ceuvre d’art dépend d’un contexte social — il en va ainsi
avec tous les phénomenes institutionnels, de I’emploi du langage en passant
par celui de 1’argent —, ¢’est néanmoins seul que I’on expérimente une ceuvre
d’art. Il n’est donc pas question d’un prétendu débat esthétique interne a notre
appréhension de I’ceuvre d’art.

Avant de poursuivre, j’aimerais revenir sur cette «prétention a la validité»
pour faire deux remarques. La premiére concerne 1’étroitesse d’une telle notion
chez Rochlitz qui non seulement limite I’esthétique a 1’artistique mais, qui plus
est, exclut du champ artistique toute tentative qui aurait échoué selon cette
prétention (un poéme d’enfant, etc.)®. En effet, selon lui, une «ceuvre d’art»
ratée ne serait pas une ceuvre d’art. Schaeffer a raison de contester ce point
et de lui objecter qu’un avion, prétendant voler comme tout avion, mais qui
s’écraserait, serait toujours considéré comme un avion (certes défectueux)®'.
Néanmoins Schaeffer, au lieu d’en tirer ce qui serait la bonne conclusion, a
savoir que toute ceuvre d’art éleéve une prétention spécifique a la validité, que
celle-ci réussisse ou non (comme c’est le cas pour I’avion), préfére renoncer a
I’idée d’une telle prétention. Il faudrait donc plutét dire que toute ceuvre d’art
¢éléve une prétention a la validité et que son récepteur le sait, sans tirer du fait

¥ 00, p. 148 sq.
% AB,p.4l.
®1 OA, p. 23 sg. On trouve la critique de Rochlitz dans SS, p. 142.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 175

qu’elle échouerait le fait qu’elle se disqualifierait comme ceuvre (Rochlitz),
ni méme conclure d’un tel échec I’idée qu’elle n’éléverait pas de prétention
(Schaeffer). Ainsi, tout poeme est une «ceuvre d’art», mais pas nécessairement
un bon poéme (tant s’en faut !).

Quant a ma seconde remarque, elle a trait au contenu de cette valeur.
Pourquoi une institution valide-t-elle des objets comme des tableaux ou des
genres comme l’installation ou la performance et n’en accepte-t-elle pas
d’autres ou, plutot, ne lui en propose-t-on pas? Cette question est celle du lien
entre I’institution (ou la société) et cette prétention a la validité spécifique.
Je pense qu’afin d’organiser ses choix, toute institution doit posséder si ce
n’est des critéres, du moins une idée directrice qu’elle suivra et a laquelle se
conformera une ceuvre particuliére, prenant en compte 1’onto-sociologie de son
temps. «Valeur» ne suffisant pas, I’argent a de la valeur, «(dis)satisfaction»
ne disant rien du champ dans lequel on se trouve, un scientifique 1’éprouvera
peut-étre a la vérification (falsification) d’une hypothése et «réussite» pouvant
ne signifier que la réussite procédurale de n’importe quel artefact, reste,
malgré toutes les connotations d’un tel terme, ce que je décide d’appeler ici le
«beau*» %2, J’oppose les concepts de «beau» et de «beau*». «Beau» signifiant
«trés joli» («qui plait a I’eeil» comme dit le dictionnaire), alors que «beau*»
veut dire que ce dont on parle est artistiquement réussi, que ce soit beau ou non.
Ainsi, ce qui est beau* peut étre laid, voire ni beau ni laid®*. Ce concept permet
de conserver une valeur pour I’art, y compris dans le contexte post-dadaiste
actuel, et évite de subjectiver d’emblée la relation esthétique («ga me plait»).
C’est ce que semble confirmer, malgré lui? Genette lorsqu’il écrit : «je regarde
généralement un tableau non, en expert, pour I’attribuer a son auteur, mais pour
savoir s’il est «beau» — c’est-a-dire s’il me plait» *. Cette citation implique,
d’une part, que ’on sait quelle prétention éléve le tableau (étre «beau») et,
d’autre part, que le beau reste, malgré les guillemets (grace a eux), une idée
directrice.

Reprenons. Ainsi donc toute ceuvre d’art en tant qu’ceuvre €léve une
prétention spécifique a la validité que le récepteur d’'une communauté apprend

62 La «cohérence» et |’«enjeu», principaux «paramétres» de cette «valeur», pour
Rochlitz, ne sont pas suffisamment spécifiques a I’esthétique pour donner une telle idée
directrice. En effet, la forme et le contenu d’un article de physique, par exemple, ne sont
pas anodins.

53 On ne peut échapper a une certaine circularité (non vicieuse) en la matiere. Cela
tient au fait, comme le dit également Pouivet, que cette réussite n’est pas indépendante
du caractere relationnel des ceuvres d’art (OO, p. 66). Autrement dit, si le beau et le
sublime ont été des valeurs esthétiques fondamentales, il est clair qu’aujourd’hui une
installation, une vidéo ou une performance, par exemple, ne prétendent ni a la beauté, ni
au sublime. Leur succés (ou leur échec) doit étre rattaché a un certain contexte historico-
social dans lequel une nouvelle fagon de représenter aura de I’intérét (ou non). (Il m’est
difficile d’en dire plus ici.)

& CS, p. 6.



176 LORENZO MENOUD

a reconnaitre dans des objets ou des événements qui lui sont soumis par une
institution particuliere (ou par la société dans laquelle il vit). Face a ces objets
(ou événements), le récepteur éprouve un sentiment de (dis)satisfaction, il fait
I’expérience concrete d’une ceuvre d’art. Sa réaction affective, comme toute
réponse émotionnelle, possede, outre un aspect affectif et cognitif, une carac-
téristique évaluative : «I’émotion est une réaction indiquant une préférence,
positive ou négative [...], elle est cette évaluation méme» . Ainsi, contrai-
rement a Schaeffer, je pense qu’un jugement implicite se trouve exprimé par
la polarit¢é méme de notre réaction. C’est parce que nous avons compris ce
que sont les ceuvres d’art que nous savons comment réagir face a elles, nous
savons par exemple qu’elles ne nous enjoignent pas a commettre des actions,
et que nous les jugeons prima facie comme réussissant ou non a réaliser leur
prétention a la validité. Je propose alors de nommer «jugement esthétique*»
cette évaluation implicite. J’oppose un tel jugement au «jugement esthétique»
qui peut, dans certaines circonstances, expliciter notre appréciation sous la
forme d’une simple proposition, «ce dessin est gracieux», ou d’un texte critique
¢laboré, par exemple. Cette distinction permet de comprendre pourquoi on peut
rester muet devant une ceuvre d’art, ¢’est-a-dire ne pas prononcer de jugement,
bien qu’un jugement* soit nécessaire au risque de ne pas comprendre la nature
de I’objet avec lequel on interagit. Mais ce jugement® est-ce vraiment un
jugement? Schaeffer ne le penserait pas. Selon lui, un jugement esthétique a
nécessairement une forme propositionnelle, il est, nous I’avons vu, volitionnel
et réflexif, c’est un acte qu’il faut distinguer d’un état. Autrement dit, au-dela
du choix conventionnel qui consiste & nommer jugement* la manifestation
de notre préférence, ce changement dans notre usage lexical a-t-il quelque
raison d’étre? Je le crois dans la mesure ou la perception d’une ceuvre d’art
exprime de fagon brute notre avis a propos de cette ceuvre et, simultanément,
le fait qu’on ’a reconnue comme une ceuvre d’art, a savoir comme un objet
(ou un événement) qui émet une prétention particulicre. Elle est la manifes-
tation concrete de la prise en compte du champ pertinent d’interaction, celui
de I’esthétique. Il suffit alors de penser a la recatégorisation qui s’opere dans
I’esprit du visiteur d’un musée lorsqu’il s’apercoit que les chaises qu’il prenait
pour de «simples» chaises s’averent étre I’installation d’un artiste.

Autrement dit, ce qui distingue ma position de celle de Schaeffer, c’est
le fait qu’il ne congoit pas la (dis)satisfaction comme étant évaluative,

% R. Poulver, Le réalisme esthétique, Paris, P. U. F., 2006, p. 185. C’est ce que
confirment les psychologues : «D’aprés ce modele [d’Helmut Leder et de ses collegues],
toute expérience esthétique comprend un traitement & de multiples étapes, de la simple
perception et de 1’évaluation implicite au niveau sensori-moteur jusqu’au traitement
conceptuel et a I’évaluation explicite de I’ceuvre d’art», Li-Hsiang Hsu, p. 171. Pour plus
d’informations sur les théories psychologiques d’appraisal [évaluation], cf. la deuxieme
partie de sa thése, Le visible et I'expression. Etude sur la relation intersubjective entre
perception visuelle, sentiment esthétique et forme picturale, Paris, 2009, p. 132-214,
désormais abrégée VE.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 177

mais uniquement comme étant appréciative. Selon lui, "acte d’évaluation
présuppose, nous 1’avons vu, une expérience de (dis)satisfaction cognitive qui
serait antérieure a cet acte. Je pense qu’il a tort de considérer que «la distinction
pertinente est celle entre I’appréciation comme état Intentionnel et le jugement
comme acte Intentionnel (et plus précisément comme expression d’états Inten-
tionnels)»%. Je crois, au contraire, que 1’opposition centrale est celle entre
I’appréciation (implicite) ou I’évaluation (explicite), d’une part, et 1’objet
de cette considération critique, d’autre part. Mais son subjectivisme 1’oblige
a hypostasier la distinction entre 1’évaluation et ’appréciation sous peine
de n’avoir un schéma qu’a un seul terme — sans objet, le jugement subjectif
devant s’identifier a I’¢tat de (dis)satisfaction. C’est pourquoi je pense que le
jugement* esthétique est non seulement la réponse a un appel, condition de
la compréhension du phénomene artistique, mais qu’il entretient également
une relation interne a I’évaluation — la réponse émotionnelle a une ceuvre d’art
constituant cette évaluation. La (dis)satisfaction est alors un jugement implicite
comme en témoignent les réactions (linguistiques) qui peuvent I’accompagner.
Ainsi, je vais m’éloigner ou, au contraire, rester plus longtemps devant I’ceuvre
que je considére, selon la fagon dont je la pergois.

Schaeffer reconnait qu’il n’y a pas de perception «pure», c’est-a-dire de
perception qui ne serait pas mélangée aux concepts®. Pourquoi, lorsqu’il
aborde !’appréciation, que ce soit la contemplation d’un paysage ou d’un
tableau, a-t-il alors une approche aussi puriste que celle qu’il dénongait? «Je
ne passe pas mon temps a les jauger, a les évaluer», écrit-il®. Certes, mais
lors de mon expérience esthétique, perception et cognition sont entremélées.
Quand je suis devant une ceuvre d’art et que j’éprouve un sentiment de (dis)
satisfaction, je suis bien dans un certain état, mais c’est loin d’étre une situation
passive qui ne ferait pas fond, par exemple, sur ce que je sais de cet objet
particulier et notamment du fait que c’est une ceuvre d’art, mais aussi de ce que
je connais de I’histoire de 1’art, etc. Et bien que I’appréciation, en tant qu’ «état
«vécu»», ne manifeste effectivement aucune volonté de la part du récepteur,
elle indique néanmoins, plus ou moins immédiatement («1’émotion est cette
évaluation méme»), la fagon dont nous nous situons par rapport a 1’ceuvre, si
nous I’apprécions esthétiquement ou pas.

Il est vrai, comme le dit Schaeffer, que toute relation de renvoi n’a pas la
structure d’un jugement. En disant cela, pourtant, il n’a pas prouvé que dans
le cas précis de la (dis)satisfaction, cette relation n’a pas une telle structure.
Bien qu’elle n’ait pas elle-méme la structure propositionnelle d’un jugement
habituel, elle peut cependant s’exprimer par un énoncé, le jugement, qui en

% CA, p. 207.

¢ «dl suffit d’ouvrir n’importe quel ouvrage de vulgarisation scientifique pour voir
que la conception d’une perception-sensation pure qui s’opposerait au traitement intel-
lectuel est battue en bréche depuis longtemps», CA, p. 178. Cf. aussi CA, p. 181.

8 CA, p. 202.



178 LORENZO MENOUD

serait un équivalent linguistique. De plus, la (dis)satisfaction a une structure
judicatoire, c’est ce que montre sa polarité constitutive, ce que les psycho-
logues appellent la «bivalence de 1’émotion»®. Comme le reconnait
Schaeffer, 1’activité cognitive lors de notre commerce avec l’art est le
support d’une «(dis)satisfaction immanente», notre perception esthétique
orientant la nature de notre réaction’. Sinon, comment expliquer que toute
activité perceptive n’induise pas un tel état de (dis)satisfaction? Enfin, seule
une discussion approfondie de la possibilité du jugement esthétique, ce qui
fera I’objet d’un second article, pourra éventuellement réfuter I’idée selon
laquelle le jugement porterait sur 1’état de (dis)satisfaction et non sur 1’objet
qui la suscite.

Ainsi, le jugement™ est la prise en compte pratique, effective et évaluative de
cette compréhension du systéme de ’art, il est donc interne a notre expérience
esthétique contrairement a ce que pense Schaeffer.

Cela dit, il me reste encore a expliquer I’expérience esthétique d’objets non
artistiques, notamment celle des objets ou des événements naturels, un coucher
de soleil, par exemple, ainsi que celle d’artefacts non artistiques, comme des
masques rituels africains.

Pour ce qui concerne les objets naturels, c’est le récepteur qui préte une
Intentionnalité a un objet physique en le constituant en un objet esthétique.
Contrairement au cas des ceuvres d’art établies, il ne s’agit pas ici de recon-
naitre une Intentionnalité préalable (celle du créateur de ’objet ou celle de
I’institution) et d’y réagir en conséquence, mais bien de construire son propre
objet d’expérience esthétique. C’est le plus souvent une caractéristique spéci-
fique de I’objet naturel en question, sa beauté*, qui va le distinguer aux yeux
(oreilles, etc.) du récepteur, lequel va construire ou instituer cet objet sur un
mode analogique a celui de I’ceuvre d’art comme objet esthétique plus ou
moins durable de satisfaction.

Quant aux artefacts non artistiques, c’est la proximité de tels objets avec un
genre €tabli institutionnellement qui nous fait les considérer comme des objets
d’art”". Ainsi, méme si la fonction premiére des masques africains était rituelle,
ils peuvent néanmoins étre regardés comme des ceuvres d’art par nos sociétés
dans la mesure ot nous possédons une catégorie d’ceuvre institutionnalisée qui
s’appelle «sculpture.

On peut alors schématiser ’ensemble des possibilités de constituer une
ceuvre d’art de la fagon suivante:

* VE, p. 172.

° CA,p. 184

"t Schaeffer insiste sur le fait que les statues funéraires égyptiennes destinées a
accompagner les morts n’étaient vues par personne. Encore faudrait-il prouver que les
morts dans la vie de 1’au-dela n’étaient «personne» pour les anciens Egyptiens? Sans
parler de la famille (vivante) de ces morts qui commandait ces statues a des artisans
et qui les voyait (jugeait). D’ailleurs Schaeffer, citant Michel Leiris, souligne que leur
efficacité rituelle dépendait de leurs qualités esthétiques, OA, p. 19-20 et CA, p. 142.



QUEL DISCOURS CRITIQUE? 179

(procure) (porte sur) (permet)

PERCEPTION E == EMOTION === OBJETE == ENONCE

T = jugement * T = jugement

(est constituée) (est constitué)

PERCEPTION P OBJET P

Autrement dit, la perception habituelle, physico-phénoménale (P), est
constituée en perception esthétique (E), que ce soit par une institution ou
par un individu. Cette perception procure une émotion positive ou négative
(jugement™*), portant sur un objet matériel (P) simultanément constitu¢ en objet
esthétique (E), et permet un jugement explicite (jugement).

M’inspirant alors de la typologie de Genette concernant la /iftérarité, on
pourrait dire que ce qui détermine 1’articité d’une ceuvre, c’est soit I’institution,
soit une appréciation subjective ou collective’. On aurait le schéma suivant:

a) générique (1)
(1) insti:utionnelle (ARTISTIQUE)

) b) hypothétique (2)
ESTHETIQUE

c) culturelle (3)
(11) (inter)subjective <
d) naturelle (4)

(1) une sculpture ou qu’elle soit vue est une sculpture, c’est son genre (depuis
longtemps institutionnalisé) qui la détermine comme une ceuvre d’art;

(2) un ready-made a pu étre accepté ou refusé par I’institution et ainsi déterminé
ou non comme ceuvre d’art;

(3) je peux décider de voir le Code Civil comme une ceuvre littéraire (un
objet esthétique) ou de considérer les peintures pari€tales ou les sculp-
tures funéraires égyptiennes comme des ceuvres d’art (par rattachement
générique a la sculpture ou par quelques traits esthétiques saillants);

(4) je peux décider de voir un ciel ou une pierre comme un objet esthétique ;

(3) et (4) ne sont pas des ceuvres d’art, ce sont des objets esthétiques (Je peux
cependant les voir comme des ceuvres d’art);

(1) et (2) est ce que Genette appelle le «constitutif», alors que (3) et (4) est ce
qu’il nomme le «conditionnel».

En aucun cas la qualité d’un objet n’est un critere déterminant une ceuvre
d’art, il y a des ceuvres d’art affreuses, mais ce sont des ceuvres d’art parce

2 G. GENETTE, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991, désormais abrégé FD.



180 LORENZO MENOUD

qu’elles appartiennent a un genre constitué ou parce qu’une institution les a
reconnues comme telles. Au contraire, pour constituer les objets esthétiques,
c’est-a-dire pour les sortir de leur ordre naturel, le «mérite esthétique» dont
parle Genette me parait nécessaire ™.

En résumé, toute ceuvre d’art survient sur son objet physique. On aurait
alors le dispositif suivant : I’institution €rige certains objets physiques en objets
esthétiques en leur reconnaissant une Intentionnalité. L’individu qui expéri-
mente une ceuvre d’art prend ce fait en compte en constituant son expérience
perceptive en une expérience esthétique.

Autrement dit, cet individu sait que toute ceuvre d’art en tant qu’ceuvre
éléve une prétention a la validité. Mais ce n’est que dans son contact direct
(acquaintance) avec une ceuvre singuliere que se réalisera son jugement
esthétique*, dans la mesure ou sa réaction affective, comme toute réponse
émotionnelle, possede, outre un aspect sensible et cognitif, une caractéristique
évaluative. Dés lors, sa préférence pourra s’expliciter (ou non) sous la forme
d’un jugement esthétique, propositionnel. Dans ce contexte, la composante
évaluative est alors la validation de ce dispositif complexe par le récepteur de
I’objet artistique. En réagissant par une préférence (positive ou négative), le
récepteur montre qu’il a compris le jeu (de langage) de I’ceuvre d’art (de son
époque).

Si cette explication est correcte, ¢’est-a-dire si I’on distingue entre jugement
esthétique* et jugement esthétique, Rochlitz a raison de faire dépendre le
jugement (en général) de I'expérience esthétique, mais il a tort de ne pas
concevoir cette dimension intrinséque de notre relation critique aux ceuvres
comme étant antérieure aux «raisons partagées» (le jugement* précédant le
jugement). Quant a Schaeffer, bien qu’il se donne la possibilité de distinguer
I’appréciation esthétique du jugement, il se refuse néanmoins a envisager que
la «(dis)satisfaction» elle-méme puisse étre évaluative (jugement*).

B FD, p. 38. Il parle également de «‘qualité’ esthétique», FD, p. 39.



	Quel discours critique? : Réflexions sur la nécessité du jugement esthétique

