
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 2: Relire l'éthique de Schleiermacher

Artikel: Corps rêvés et corps infernaux : le sommeil d'Augustin

Autor: König-Pralong, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 145-160

CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX

Le sommeil d'Augustin

Catherine König-Pralong

Résumé

Dans la culture antique, le rêve était un moyen de prophéties et de divinations.

En philosophie, il offrait aux divers scepticismes un argument en faveur
du solipsisme, signifiant l'impossibilité de discriminer entre le monde intra-
mental de la conscience et un éventuel monde extérieur. Chez Augustin, aucun
de ces deux usages du rêve n 'est prioritaire. Le monde rêvé acquiert plutôt une
dimension ontologique et morale, dans le contexte d'une anthropologie théologique

qui accentue de plus en plus la dimension corporelle de l'homme. Monde
médian, le monde imaginaire possède le même type d'être que les enfers. La
nécessaire ligature de l'âme humaine au corps présuppose que l'âme séparée du

corps physique se dote aussitôt d'un corps de substitution, un corps imaginaire,

pour continuer à vivre et pécher en rêve, à souffrir en rêve comme aux enfers.

Le sommeil et les rêves dans les savoirs antiques

Pour l'historien du savoir et des pratiques scientifiques, le sommeil et les

rêves constituent des objets particulièrement intéressants dans la mesure où ils
dessinent un espace d'intersection entre plusieurs disciplines '. Dans l'antiquité,
médecins, philosophes et poètes ont traité du sommeil de manière spécifique à

leur pratique disciplinaire, mais en empruntant aussi aux domaines connexes. À
cet égard, il ne faut pas sous-estimer l'importance des plages communes où les

disciplines ne se distinguaient ni objectivement ni dans l'esprit de ceux qui les

pratiquaient ; il suffit par exemple de mentionner Galien : au IIe siècle de notre
ère, Galien se voyait et était vu comme le prototype du médecin philosophe.
Quant aux théologies païennes et chrétiennes, elles ont aussi fait des usages
théoriques variés du thème du sommeil. Ces théories théologiques reflétaient

ou accompagnaient souvent des pratiques répandues dans l'antiquité, comme

1 Ce texte présente la version écrite de ma conférence d'habilitation en histoire de

la philosophie, prononcée à l'Université de Fribourg (Suisse) le 4 juin 2010. Parmi trois
sujets - antique, médiéval et moderne - que j'ai été invitée à proposer, le jury a retenu
le sujet de philosophie antique.



146 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

celle de l'incubation : on s'endormait dans un temple ou une église pour susciter
et accueillir un rêve prophétique2.

Dans le champ proprement philosophique, au sens antique du mot, le

sommeil réunit un faisceau d'intérêts spécifiques: une approche du sommeil
comme phénomène animal - chez Aristote par exemple - en situait la
pertinence scientifique dans le champ de la biologie animale ; le traitement
platonicien du sommeil s'inscrivait par contre dans le domaine anthropologique;
il débouchait sur des applications épistémologiques, en particulier dans le

scepticisme académique où le rêve devint un cas paradigmatique de perception
d'une réalité illusoire. L'argument sceptique pointe par exemple l'impossibilité
de discriminer entre une perception rêvée et une perception éveillée.

À la fin du IVe siècle de notre ère, le traitement du sommeil que l'on
rencontre chez Augustin refait, en accéléré et en miniature, une sorte de
cheminement à travers les théories du sommeil : les premières œuvres d'Augustin
envisagent le sommeil dans une pertinence philosophique néoplatonicienne,
comme un phénomène psychique. Ensuite, petit à petit et de manière de plus en

plus accentuée, Augustin imprime une dimension théologique forte à son
anthropologie. Le sommeil reçoit alors de nouvelles valeurs, allégoriques et morales3.

Dans ses tardives Rétractations, vers 427, Augustin prescrit une lecture
chronologique de ses écrits. Selon lui, il existe une teleologie immanente à

son œuvre, en tous cas un progrès. Le lecteur ne doit bien sûr pas être victime
de l'image a posteriori que veut imprimer un auteur vieillissant à son œuvre.
Pourtant, après avoir esquissé brièvement les théories antiques du sommeil,
j'adopterai une telle lecture chronologiquement linéaire d'Augustin, qui tient
compte du sens qu'il voulut imprimer à son entreprise théorique dès 396 au
moins, quand à l'âge de 42 ans il devint évêque d'Hippone, sur les côtes de

l'Afrique du nord.

Quatre modèles philosophiques antiques du sommeil

De manière très schématique, pour servir l'approche philosophique, il est

possible de distinguer quatre modèles antiques du sommeil.

2 Au sujet des rêves dans l'Antiquité, cf. la célèbre étude de E. R. Dodds, Les Grecs
et l'irrationnel, trad, par M. Gibson, Paris, Aubier-Montaigne, 1965 [1959], ch. 4; plus
récemment : O. Flanagan, «Deconstructing Dreams : The Spandrels of Sleep», The
Journal of Philosophy, 92, 1995, p. 5-27; T. Dorandi, «Le traité Sur le sommeil de

Cléarque de Soles: Catalepsie et immortalité de l'âme», ExClass. 10, 2006, p. 31-52.
Plus précisément sur l'Antiquité tardive : M. Dulaey, Le rêve dans la vie et la pensée
de saint Augustin, Paris, Etudes augustiniennes, 1973; J. Le Goff, «Le christianisme
et les rêves (IIe-VIP siècle)», in: Id., L'imaginaire médiéval, Paris, Gallimard, 1985,

p. 265-316; P. Cox Miller, Dreams in Late Antiquity. Studies in the Imagination of
a Culture, Princeton, Princeton University Press, 1994. Sur le rêve au Moyen Âge:
S. F. Kruger, Dreaming in the Middle Ages, Cambridge, Cambridge University Press,
1992; Th. Rickltn, Der Traum der Philosophie im 12. Jahrhundert. Traumtheorien
zwischen Constantinus Africanus undAristoteles, Leiden, Brill, 1998.

3 Au sujet du rêve chez Augustin, cf. prioritairement M. Dulaey, op. cit.. note 2.



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 147

Aristote4 a étudié le sommeil pour lui-même, dans une optique biologique.
Les dénommés Parva natural ia comportent un traité du sommeil et un traité
des rêves. Le sommeil aristotélicien a une pertinence zoologique, puisqu'il
se définit comme l'extinction du sens commun, c'est-à-dire de la faculté de

sentir, qui est propre à tous les animaux. Le sommeil est caractérisé comme
une privation, par rapport à la veille qui signifie l'activité perceptive du sujet.
Aristote insiste sur la passivité du dormeur ; le sommeil sert d'ailleurs à illustrer
ce qu'est l'habitus, la hexis, cet état intermédiaire entre la pure puissance et

l'acte, c'est-à-dire la disposition d'une virtuosité non exercée actuellement. Si
le rêve paraît être une forme d'activité de l'âme dans le sommeil, Aristote en

minimise la valeur. Dans un monde culturel où la divination et l'interprétation
des rêves étaient amplement théorisées, il dénie à l'âme du rêveur l'exercice de

sa faculté intellective et il lui refuse un accès spécial à une rationalité eminente.
Selon Aristote le rêve procède de la faculté imaginative ; il est décrit comme un
résidu, comme la trace d'images diurnes imprimée dans l'imagination. Encore

une fois, Aristote insiste sur la passivité du sujet dormant et sur la dimension

zoologique du sommeil: les animaux rêvent aussi. Mutatis mutandis, le

médecin Galien adoptera une approche du même type. Dans un autre contexte,
Plotin accentuera lui aussi la dimension passive de l'âme endormie en proie à

l'imagination (Ennèade III, 6).
Chez Augustin, la théorie aristotélicienne du sommeil est la moins

déterminante. Augustin n'a pas lu les traités biologiques d'Aristote, bien qu'il en ait
sans doute connu des éléments par transmission indirecte, par Cicéron et Plotin
notamment5.

La théorie aristotélicienne du sommeil permet de caractériser par effet
de contraste une certaine théorie platonicienne du sommeil. Un ensemble de

théories très diverses en vérité, incluant le pythagorisme, des affirmations
de Platon, tout comme divers remplois et reprises des thèses platoniciennes

- notamment dans la gnose - insistent, au contraire d'Aristote, sur l'activité
de l'âme une fois la sensation du corps éteinte. Le rêve est alors au centre du

dispositif théorique. Ce modèle du sommeil actualise une séparation provisoire
de l'âme et du corps, en particulier de la faculté ou partie rationnelle de l'âme

par rapport à la sensation du corps6. Le sommeil est décrit, de manière euphorique,

comme une petite mort anticipée et sert à manifester l'immortalité de

l'âme. Dans le traité De la divination, Cicéron met dans la bouche de Quintus

4 Au sujet du sommeil chez Aristote : R.K. Sprague, «Aristotle and the Metaphysics
of Sleep», The Review of Metaphysics, 31, 1977, p. 230-241; B. Hubert, «Veille,
sommeil et rêve chez Aristote», Revue de philosophie ancienne, 17, 1999, p. 75-111.

5 Sur la réception antique des deux traités aristotéliciens, sur le sommeil et sur les
rêves: P. J. van der Eijk, M. Hulskamp, «Stages in the reception of Aristotle's works
on sleep and dreams in Hellenistic and Imperial philosophical and medical thought»,
in: C. Grellard, P.-M. Morel (éds), Les Parva naturalia d'Aristote. Fortune antique et
médiévale. Paris, Publications de la Sorbonne, 2010, p. 47-76.

6 Le mythe d'Er réalise de manière exemplaire une telle séparation.



148 CATHERINE KONIG-PRALONG

une théorie de la séparation, qu'il rapproche ensuite de celle des pythagoriciens
et de l'enseignement du stoïcien Posidonius, son contemporain :

Par conséquent, lorsque l'âme s'est affranchie par le sommeil de son association et
de son contact avec le corps, alors elle se souvient du passé, discerne le présent et

prévoit l'avenir. Car le corps d'un homme qui dort gît comme celui d'un mort, mais
son âme est vivante et pleine de force.7

Autre élément significatif, cette théorie du sommeil a une pertinence
anthropologique; elle intervient soit dans des contextes épistémologiques,
comme dans le Théétète (158c), soit dans des contextes psychologiques ou

politiques, dans les théories de l'âme humaine (Phédon 71b, République 571b).
Augustin a pris connaissance de ces doctrines via Cicéron, et en Italie, en 386,

lorsque dans le cercle milanais, il lit les Livres des platoniciens traduits par
Marius Victorinus8.

Malgré ce que pourrait laisser imaginer une approche augustino-centrée du
IVe siècle, ces théories platoniciennes de l'âme comme substance immatérielle
n'étaient pas très répandues dans le monde latin du IIe au IV6 siècle ; elles étaient

plutôt rares. Irénée de Lyon, Tertullien ou encore Lactance avaient par exemple
adopté des explications matérialistes de l'âme, à résonance stoïcienne. Dans

ce troisième modèle, l'âme est une substance matérielle très fine, un souffle

(pneuma), un élément - air ou feu - dans une disposition chimique très pure.
Le sommeil, qui est décrit comme un relâchement du tonos sensoriel, libère
l'âme de ses fonctions d'animation du corps; celle-ci, dispersée dans le corps
à l'état de veille, se rassemble et redouble d'activité. Les rêves sont les images

que perçoit l'âme pendant que le corps est engourdi. Les épicuriens adoptaient

quant à eux un modèle matérialiste divergent : le sommeil, petite mort, signifie
une désagrégation de l'organisation des atomes de l'âme et un affaiblissement
de son activité. Plus facilement adaptable au dogme de la résurrection et de

l'immortalité de l'âme, c'est la version stoïcienne du matérialisme psychologique

qui eut du succès dans la théologie chrétienne des premiers siècles de

notre ère.

Hors du christianisme, on en discerne aussi des traces chez Porphyre, le

disciple et éditeur de Plotin. La doctrine porphyrienne de l'âme présente un

7 Cicéron, De la divination, trad. G. Freyburger, J. Scheid, Paris, Les Belles Lettres,
1992, p. 58 : «Cum ergo est somno sevocatus animus a societate et a contagione corporis,
tum meminit praeteritorum, praesentia cernit, futura providet; iacet enim corpus
dormientis ut mortui, viget autem et vivit animus.»

8 Au sujet du néoplatonisme dans le monde romain: F. Bömer, Der lateinische
Neiiplatonismus und Neupythagoreismus und Claiidianus Mamertus in Sprache und
Philosophie. Leipzig, Harrassowitz, 1936; P. De Lacy, «Galen's Platonism», American
Journal of Philology, 93, 1972, p. 27-39; P. Moraux, Der Aristotelismus bei den
Griechen von Andronikos bis Alexander von Aphrodisias. Berlin, De Gruyter, 1984 [en
particulier le t. 2, p. 785-791 : sur l'âme chez Galien] ; S. Gersh, Middle Platonism and
Neoplatonism. The Latin Tradition, Notre Dame, Ind., University ofNotre Dame Press,
1986.



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 149

quatrième modèle du sommeil. Elle associe un pneuma, un souffle matériel,
à l'âme immatérielle. Le pneuma est conçu comme l'enveloppe matérielle,
aérienne, de l'âme immatérielle. Ce corps pneumatique sert de véhicule à l'âme
lorsqu'elle rêve et remonte vers les degrés plus noétiques et plus purs de la
réalité. Plutôt que de se déplacer, comme si elle parcourait du chemin, l'âme
qui rêve est transportée en mille lieux en l'espèce de son image. Le pneuma
accomplit sa fonction de véhiculer l'âme en tant qu'il est puissance d'imagination;

il produit ou projette l'image de l'âme en différents lieux. Ce n'est

pas l'âme qui voyage en rêve, mais c'est son image qui parcourt des mondes

et qui perçoit ces mondes. Dans cette forme de néoplatonisme, l'imaginaire
constitue un degré ontique distinct et médian, entre la réalité intellectuelle et la

réalité physique ; cette réalité imaginaire, dont les échos arabes seront si forts

au Moyen Age, est le lieu ontique propre des âmes individuelles.
Augustin a bien connu ces théories, il est même notre témoin principal du

traité De regressu animae de Porphyre, qu'il a lu dans la traduction de Marius
Victorinus et qui est aujourd'hui perdu. Il emprunte beaucoup à Porphyre,
même s'il rejette la théorie du véhicule pneumatique de l'âme. En 1945, une
étude fondatrice de Gérard Verbeke9 soulignait l'importance de la doctrine
de l'imagination de Porphyre dans la constitution de la théorie augustinienne
de l'âme. À cela il faut ajouter un détail troublant pour un lecteur moderne

d'Augustin : contrairement à l'âme humaine, les démons d'Augustin sont dotés

d'une enveloppe matérielle dans certains textes (Cité de Dieu, IX, 8, où Apulée
sert de source) ; ils sont des êtres aériens ou éthérésl0.

L'âme et le sommeil chez Augustin

L'étude publiée en 1973 par Martine Dulaey (Le Rêve dans la vie et la
pensée de saint Augustin) offre une description très documentée des divers
traitements augustiniens du rêve, dans l'ensemble de son œuvre. Elle fournit
un point de départ pour remonter vers les théories augustiniennes du sommeil
et l'anthropologie qui les sous-tend. La première théorie augustinienne du

sommeil est exposée durant les années 386-388. Elle actualise le modèle
platonicien de la séparation. Dans le sommeil, le corps est endormi, l'âme est active
et agit de son côté. Elle perçoit et elle intellige. Elle intellige les idées et elle

perçoit les images des choses sensibles déposées dans la mémoire. Comme
le dit Augustin dans son traité Sur la grandeur de l'âme, l'âme est alors «en

9 G. Verbeke, L'évolution de la doctrine du pneuma du stoïcisme à saint Augustin,
Paris-Louvam, Desclée de Brouwer, 1945. Au sujet de Porphyre et d'Augustin, l'étude
controversée de J. J. O'Meara demeure intéressante: Porphyry's Philosophy from
Oracles in Augustine. Paris, Études augustiniennes, 1959.

10 À ce sujet : K. Flasch, «Anima, substantia spiritualis. Die Seele im Luftleib», in :

I. Atucha, D. Calma, C. König-Pralong, I. Zavattero (éds), Mots médiévaux offerts à
Ruedi Imbach. Porto, F.I.D.E.M, 2011, p. 55-66.



150 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

vacances du corps» (De quantitate animae 33). Dans le traité Sur l'immortalité
de l'âme, il souligne bien le caractère autonome de l'activité de l'âme:

Concluons que, dans cette modification du corps qu'est le sommeil, c'est l'usage du

corps qui est amoindri pour l'âme, mais non la vie propre de l'âme. "

Les interprètes de la pensée augustinienne s'accordent à reconnaître une

phase platonicienne marquée, durant les années 386-388. Durant ces années

italiennes, Augustin lit les écrits qu'il qualifie de «Livres des platoniciens» ; il
importe des éléments de théorie platonicienne pour rendre compte des phénomènes

psychiques. Les opérations psychiques ne sont pas essentiellement
conditionnées par le corps. Les états physiologiques peuvent certes influer sur l'activité
de l'âme, la distraire par exemple, mais ils ne causent pas les états mentaux, qui
sont situés dans un autre ordre de réalité caractérisé par l'immatérialité.

Cependant, Augustin va se distancer de plus en plus du modèle platonicien
de la séparation, qui était très présent chez Ambroise notammentl2. Dans ses

Retradationes de 427 (I, 4, 7), la cible de ses attaques coïncide souvent avec
les philosophes. Ces «philosophes» se trompent et délirent lorsqu'ils associent
le bonheur à la fuite du corps et à la séparation de l'âme. Si Augustin rapatrie
peu à peu l'âme dans le corps, il n'en cessera pas moins de s'opposer à toutes
formes de matérialisme psychologique. Dans le dixième livre de la Genèse

au sens littéral, il réfute la théorie de Tertullien, pour qui l'âme est un souffle
divin matériel (De Genesi ad litt. X, 25, XII). En 420 encore, il consacre tout un
traité - La nature et l'origine de l'âme - à la réfutation de la thèse matérialiste
telle que la défendait Vincentius Victor, un donatiste récemment converti au
catholicisme (De natura et origine animae IV, 25-26)l3. Augustin accentue
de plus en plus la ligature essentielle de l'âme et du corps tout en défendant
résolument la théorie de l'immatérialité de l'âme.

Ce constat relatif à l'évolution doctrinale d'Augustin appelle une incise

historiographique au sujet de l'attitude d'Augustin vis-à-vis des choses du

corps. En 1966 déjà, Henri-Irénée Marrou et Anne-Marie La Bonnardière
avaient souligné l'importance croissante du dogme de la résurrection des corps
chez Augustin14. Peter Brown a quant à lui corrigé une image historiographique
d'Augustin en moraliste rigoriste15. Il a montré qu'Augustin est beaucoup

" Augustin, De immortalitate animae, trad. P. de Labriolle, Paris, Desclée de

Brouwer, 1948, p. 212-213: «Ex quo colligitur, tali commutatione corporis, qualis
somnus est, usum eiusdem corporis animae, non vitam propriam, posse minui.»

12 Voir I. J. Davidson, «Ambrose's De officiis and the Intellectual Climate of the
Late Fourth Century», Vigiliae Christianae, 49, 1995, p. 313-333.

13 Au sujet de ce traité : A. C. De Veer, «Aux origines du De natura et origine animae
de saint Augustin», Revue d'études augustiniennes et patristiques. 50, 2004, p. 59-95.

14 H.-L Marrou, A.-M. La Bonnardière, «Le dogme de la résurrection des corps et
la théologie des valeurs humaines selon l'enseignement de saint Augustin», Revue des

études augustiniennes, 12, 1966, p. 111-136.
15 P. Brown, La vie de saint Augustin, trad, par J.-H. Marrou, Paris, Seuil,

20012 [1967]. Cf. en particulier les sections «Nouvelles découvertes» et «Nouvelles



CORPS RÊVÉS ET CORPS INFERNAUX 151

moins strict sur les questions de morale sexuelle que ses confrères évêques
de la tradition orientale et que les donatistes africains par exemple : Augustin
excusait les relations sexuelles entre époux, même si elles n'étaient pas toujours
finalisées par la procréation. Il affirmait par ailleurs qu'Adam et Eve auraient

eu des relations sexuelles dans le paradis terrestre, s'ils y avaient séjourné plus
longtemps. Ainsi, par son acceptation de la vie du corps, la morale augustinienne

se distançait aussi de l'idéal pélagien, un idéal ascétique monastique, où

la liberté et la capacité de bien agir concédées à la raison humaine s'accompagnaient

d'une responsabilisation maximale de l'homme. De manière analogue,
Augustin s'est opposé à la politique ecclésiologique donatiste, qui insistait
sur la nécessaire pureté des membres de l'Eglise. Chez Augustin, la prise en

compte croissante du corps mortel, de ses besoins et de ses vicissitudes, va
de pair avec l'affirmation d'une nature essentiellement viciée par le péché

originel. Les défauts et la mortalité du corps ne sont que les signes extérieurs
de la malignité de l'âme humaine. Cette théorie avait sa contrepartie dogmatique

: Augustin insistait sur la nécessité du recours aux sacrements comme
instruments de salvation; il encourageait par exemple le baptême des petits
enfants, pratique rare en son temps.

A côté de ces données théologiques et dogmatiques, il est possible d'avancer
un autre type d'explication, d'ordre sociopolitique. Brian Stock16 ajustement
attiré l'attention sur les stratégies littéraires à l'œuvre dans les autobiographies
intellectuelles d'Augustin. Dans les Confessions et les Rétractations, Augustin
a en effet si bien présenté son évolution intellectuelle comme un processus
interne, immanent à son âme, qu'on oublie parfois qu'il exerçait aussi un
métier éminemment politique,7. En tant qu'évêque, il gouvernait une communauté

de chrétiens et il devait se positionner sur sa pratique de gouvernant18.

orientations» (p. 575-673), ajoutées dans la deuxième édition; P. Brown y nuance sa

première image d'Augustin, corrigée notamment par la lecture des «sermons Dolbeau»
(récemment découverts par François Dolbeau) et de la correspondance découverte et

publiée en 1981 par Johannes Divjak. Sur les questions de morale sexuelle, cf. aussi:
P. Brown, Le renoncement à la chair. Virginité, célibat et continence dans le christianisme

primitif trad, par P.-E. Dauzat et C. Jacob, Paris, Gallimard, 1995.
16 B. Stock, Augustine the Reader: Méditation. Self-Knowledge, and the Ethics of

Interpretation. Harvard, Harvard University Press, 1996.
17 Sur le monde concret d'Augustin et sa carrière, cf. récemment C. Salles, Saint

Augustin. Un destin africain. Paris, Desclée de Brouwer, 2009. Je ne mentionne pas
ici les études classiques de P. Courcelle, K. Flasch, G. Madec, H.-L Marrou ou encore
L. Jerphagnon - parmi d'autres -, qui ont contribué à dessiner notre image actuelle
d'Augustin, contrastée et parfois controversée.

18 C'est bien en responsable d'une communauté, puissant et respecté, que Jérôme
apostrophe Augustin en 404 (Augustin a alors cinquante ans). Jérôme, Lettre 112, in :

C. Fry, Lettres croisées de Jérôme et Augustin, trad., présentation et notes, Paris, Les
Belles Lettres, 2010, p. 217 et 180: «Toi qui es jeune et qui as ta place sur les sommets
pontificaux, enseigne à tes peuples et remplis les toits romains des fruits nouveaux de

l'Afrique.» («Tu, qui iuvenis es et in pontificali culmine constituais, doceto populos et
novis Africae frugibus Romana tecta locupleta.»)



152 CATHERINE KONIG-PRALONG

Or Augustin développe peu à peu une vision de l'Eglise comme institution
humaine, terrestre, dont les prétentions s'étendent à tout le champ de la vie

temporelle et à tous les hommes. Dans sa vision politique, l'Église n'était

pas une citadelle isolée du monde, un groupe préservé d'hommes aux âmes

pures, mais l'Eglise devait s'étendre sur l'ensemble des hommes plus ou moins

parfaits, plus ou moins charnels. Parallèlement à ces préoccupations, le corps
et ses impératifs, la dimension terrestre de l'homme, sont intégrés à la théorie

théologique et philosophique.
Sur certains points spécifiques, les éléments de politique ecclésiologique

rencontrent des questions théoriques. Politique, philosophie et dogmatique
interagissent parfois. Pour revenir à l'âme, dans ses premiers traités à forte
coloration néoplatonicienne, Augustin affirmait que l'éveil des sens n'est
même pas nécessaire à la perception, puisque le sujet dont le corps est éteint

par le sommeil peut percevoir des images que l'âme produit ou recèle. Plus

tard, dans la Genèse au sens littéral, ces perceptions qui se produisent sans

sensation physiologique sont qualifiées de visions spirituelles. Il y a réellement

perception, terrifiante et douloureuse parfois comme dans les cauchemars, mais

sans qu'une sensation soit causée par un corps physique extérieur. Cependant

un problème connexe se pose, celui des peines ressenties par l'âme aux enfers.

Dans la conception augustinienne, les enfers indiquent un lieu auto-subsistant

et bien réel, quoique spirituel, c'est-à-dire non corporel; ils ne se contentent

pas de signifier métaphoriquement le remords de l'âme pécheresse, comme
chez Origene,9 :

Il y a donc une réalité substantielle des enfers, mais je pense que c'est une réalité
spirituelle et non corporelle.20

Or, lorsque l'âme du pécheur perçoit et souffre dans les enfers, ce n'est

pas elle-même qui produit ces perceptions douloureuses, mais elles lui sont

infligées comme des punitions, de l'extérieur pour ainsi dire. De même,

Augustin rapporte que certaines personnes tombées dans le coma ont voyagé
aux enfers et réellement vu et ressenti les peines qui s'y jouent.

Pour expliquer cette perception qui ne saurait être un simple produit de

l'imagination du sujet, Augustin adapte la théorie porphyrienne de l'âme.
Chez Porphyre, l'âme défunte, sortie du corps solide, est véhiculée par un
souffle matériel. Sur ce souffle s'imprime une image du corps, un reflet du

19 Pour la conception «métaphorique» de l'enfer et du feu de l'enfer chez Origene,
cf. Origene, Contre Celse, V, 14-17, introduction, texte critique, traduction et notes par
M. Borret, Paris, Cerf, 1969, t. 3, p. 53 sq. ; Origene, Traité des principes, II, 10,
introduction, texte critique de la version de Rufin, traduction par H. Crouzel et M. Simonetti,
Paris, Cerf, 1978, t. L

20 Augustin, De Genesi ad litteram XII, 61, trad. P. Agaesse, A. Solignac, Paris,
Desclée de Brouwer, 1972, p. 440-441 : «Est ergo prorsus inferorum substantia, sed earn
spiritalem arbitrer esse, non corporalem.»



CORPS RÊVÉS ET CORPS INFERNAUX 153

corps terrestre que l'âme traîne dans l'Hadès et qui est affecté de douleurs2'.

Augustin va faire l'économie du pneuma, de ce souffle matériel qui véhicule

l'âme, mais il va conserver l'idée selon laquelle l'âme emporte avec elle aux
enfers une image du corps autrefois vivant. Par ce corps et dans ce corps imaginaire,

elle éprouve des peines très semblables aux affections physiologiques,
des perceptions très réelles et même plus pénibles. Parlant des gens dans le

coma qui ont visité les enfers, Augustin explique :

[...] eux aussi portaient en eux-mêmes quelque similitude de leur corps, au moyen
de laquelle ils pouvaient être emportés en ces lieux et expérimenter de telles peines

par la similitude de leurs sens. "

Le monde médian

Dans ses écrits théologiques et philosophiques des années 400-420,

Augustin s'emploie à théoriser le statut du monde des images comme réalité
médiane. Il lui confère un degré ontique propre, entre le monde des corps
physiques et celui des vérités éternelles et immuables. Partant du sujet humain,
il distingue trois types de vision : la vision physiologique des choses corporelles,

la vision intellectuelle des vérités éternelles - comme le fait que 2 +
2 font 4 - et, entre deux, la vision spirituelle des réalités spirituelles, c'est-
à-dire des images ou des représentations des choses corporelles. Les doctrines

exposées au douzième livre de La Genèse au sens littéral signifient clairement
la situation médiane de la vision spirituelle :

Voilà pourquoi je pense qu'il n'est pas déraisonnable ni arbitraire de placer la vision
spirituelle comme à mi-distance de la vision intellectuelle et de la vision corporelle.23

Aux trois visions correspondent trois facultés : le système oculaire comme

capacité de voir, le spiritus, comme faculté de produire et conserver les images,

et la mens comme faculté intellectuelle de concevoir les vérités éternelles. Je

traduis spiritus par «esprit», mens par «intelligence».

21 Porphyre, Sentences, 29, éd. et trad. M.-O. Goulet-Cazé, R. Goulet, Paris, Vrin,
2005,1.1, p. 328-329: «La façon qu'a l'âme d'être sur terre [...] est aussi la façon dont
il est possible à l'âme d'être dans l'Hadès, quand il lui arrive de présider à un reflet
qui a pour nature d'être dans un lieu [...]. Sortie en effet de son corps solide, elle a

pour compagnon le souffle, qu'elle a rassemblé à partir des sphères. [...] par suite de

sa passion pour ce corps [...] il s'imprime une empreinte de son imagination sur son
souffle, et c'est ainsi qu'elle traîne son reflet.»

22 Augustin, op. cit., p. 436-439: «[...] et ipsi in se ipsis gérèrent quandam simili-
tudinem corporis sui, per quam possent ad illa ferri et talia similibus sensibus experiri.»

23 Augustin, De Genesi adlitteram, op. cit., XII, 51, p. 418-419: «Quapropter non
absurde neque inconuenienter arbitrer spiritalem uisionem inter intellectualem et corpo-
ralem tamquam medietatem quandam obtinere.»



154 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

Augustin attribue à la vision spirituelle une nette précellence par rapport à

la vision des yeux. Les mécanismes psychologiques en témoignent. Les yeux
reçoivent les impressions des sens. Par opposition, l'esprit est actif: il actualise
et produit des images. On peut voir en esprit sans avoir de sensation physiologique,

comme dans le sommeil, alors que l'inverse est impossible : on ne peut
avoir de sensations sans former d'images. Dès qu'un objet du monde extérieur
touche mes sens, l'esprit produit une représentation de cette chose dans l'âme.
Toute sensation occasionne, déclenche la production d'une représentation

par l'esprit. L'epistemologie représentationaliste d'Augustin procède d'une
conception activiste de l'esprit, qui produit les images des choses corporelles.

Il convient d'insister sur la prétention objectiviste de cette théorie. Pour le

faire, Augustin utilise le cas du dormeur, car le rêve pennet d'isoler les processus
de l'esprit, d'observer le fonctionnement de l'esprit en l'absence de sensation

physiologique. Que signifie pour un sujet percevoir des images en rêves

Augustin insiste sur deux aspects. D'une part, il s'agit d'une véritable perception,
c'est-à-dire d'une action et d'une modification du sujet percevant. D'autre part,
ce qui est perçu est une réalité consistante, dotée d'une certaine objectivité, même
si elle est produite par l'esprit qui perçoit. L'image perçue n'est pas une illusion,
elle n'est pas un faux semblant, mais quelque chose de réel.

D'une part en effet, le sujet qui rêve éprouve vraiment des douleurs d'ordre
physiologique, et pourtant il est séparé de son corps physique. Le «je» rêvant
souffle réellement dans la similitude de son corps physique. Le sujet souffre dans

et par l'image de son corps ; l'image du corps constitue donc réellement le sujet :

Lorsque, en effet, il nous arrive des choses affligeantes, fût-ce en rêve, bien
qu'il n'y ait là qu'une similitude de membres corporels et non de vrais membres
corporels, nous éprouvons pourtant, non une similitude de souffrance, mais une
vraie souffrance.24

D'autre part, Augustin insiste sur la réalité objective des images. Il invoque
souvent la réalité des choses perçues en rêve pour asseoir la réalité d'un monde

spirituel extra-mental. Dans la Genèse au sens littéral et dans des lettres qu'il
adresse à son confrère évêque Evodius (Epistulae 159 et 162, ad Evodium),
ce monde spirituel extra-mental, susceptible d'être objectivement perçu, sert à

préciser le statut de la réalité des enfers. Au sujet de la consistance ontique des

enfers, Augustin précise qu'elle est d'ordre spirituel25.
Il serait donc faux de considérer ce monde médian, le monde spirituel des

images, comme purement subjectif et intra-mental dans sa constitution. Les
rêves sont certes produits par l'esprit du dormeur, mais ils revêtent aussitôt

une certaine consistance objective. Le cas des rêves intersubjectifs le manifeste

24 Augustin, De natura et origine animae IV, 27, trad. J. Plagnieux, F.-J. Thonnard.
Bibliothèque Augustinienne 22, Paris, 1975, p. 636-637: «Cum enim tristia patimur
quamuis in somnis, etsi membrorum corporeorum sit illa similitudo, non membra

corporea, non est tamen poenae similitudo, sed poena.»
25 Cf. le texte cité dans la note 20.



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 155

bien. Augustin mentionne et accorde sa foi à des récits de rêve où des anges
et des démons interviennent dans les rêves d'un homme. Cette croyance fait
d'ailleurs partie de la science du temps ; elle ne relève pas de l'irrationnel dans un
monde où de nombreux savants croyaient aussi à l'apparition et à l'intervention
d'hommes dans les rêves d'autres hommes. Sur ce dernier point, Augustin est

d'ailleurs réticent, comme le manifeste son écrit Sur le soin à apporter aux
morts (un traité adressé en 421 à Eulogius Favonius, un professeur africain).

Théorie des deux corps

Dans le livre XVIII de la Cité de Dieu, composé après 420, Augustin
précise la nature et la réalité des images. Il combat les croyances païennes de

métamorphoses d'hommes en animaux, telles qu'elles étaient véhiculées par la

littérature et les récits populaires. À cet égard, il rapporte une croyance, selon

laquelle des femmes aubergistes du sud de l'Italie empoisonnent les visiteurs
de passage avec du fromage. Durant leur sommeil, les corps de ces hommes

se changent en corps d'animaux, des ânes par exemple, et portent des charges.

Augustin n'y croit pas et rejette la possibilité d'une transformation trans-spéci-
fique d'un corps physique en un autre corps physique.

Par contre, il croit et explique comment un homme endormi peut percevoir
réellement le poids de lourds fardeaux d'une part, et peut, d'autre part, apparaître
en train de porter ces fardeaux à d'autres hommes, bien éveillés quant à eux.
Il évoque le cas célèbre d'un homme nommé Praestantios. Suite à un
empoisonnement, Praestantios fut plongé plusieurs jours dans un sommeil semblable
à un coma. Au réveil, il dit avoir rêvé s'être transformé en cheval et avoir
porté des vivres à un corps d'armée bien précis. Or des témoins confirment la

réalité de ces actions vécues en rêve: ils ont vu ces vivres apportés à l'armée
exactement de la manière et par le chemin décrits par Praestantios. Augustin
mentionne d'autres histoires du même genre, mais le plus intéressant pour
notre propos est la manière dont il explique ces phénomènes.

D'une part, le dormeur éprouve vraiment des sensations pénibles, mais son

corps physique n'est pas changé en cheval. Son corps physique gît ailleurs,
comme mort, alors qu'une image de son corps l'accompagne pour lui permettre
d'éprouver et de percevoir en rêve. Or ce corps imaginaire est très variable
et muable ; il peut se métamorphoser très vite, prendre par exemple la forme
d'animaux.

[...] l'image fantomatique de l'homme, qui se modifie dans l'imagination ou dans
le sommeil à travers les innombrables genres de choses et, sans être un corps, prend
cependant avec une rapidité étonnante les formes ressemblantes des corps.26

26 Augustin, De civitate Dei XVIII, 18, trad. G. Combès (modifiée), Paris, Desclée
de Brouwer, 1960, p. 536-537: «[...] sed phantasticum hominis, quod etiam cogitando



156 CATHERINE KONIG-PRALONG

D'autre part, Augustin insiste plus encore qu'auparavant sur la réalité des

images. Le corps imaginaire du sujet rêvant est désormais qualifié de «phantas-
ticum hominis», de fantôme de l'homme. Cette image peut non seulement se

transformer très vite, mais aussi revêtir une telle réalité objective qu'elle peut
apparaître à d'autres hommes, éveillés quant à eux, et être perçue par eux :

De sorte que [...] cette image fantomatique, comme devenue corps dans la figure de

quelque animal, apparaisse aux sens d'autres hommes.27

Quant aux vivres réellement portés à l'armée, ils ne le sont pas par le

fantôme de Praestantios, qui est sans force, mais par des démons.

Dans la Cité de Dieu, Augustin développe donc ce que l'on pourrait
qualifier de théorie des deux corps : le corps physique du dormeur gît ailleurs,
alors que son corps imaginaire ou, mieux, l'image de son corps vit d'une vie

propre; dans certains cas spéciaux, elle apparaît même à d'autres hommes

éveillés. En résumé, Augustin décrit le sommeil comme une séparation

provisoire de l'âme individuelle et du corps physique, mais cette séparation

implique nécessairement la dotation d'un corps de substitution, un corps
percevant et perceptible bien qu'imaginaire. Le lieu du rêve, intersubjectif et

auto-consistant, a une consistance spirituelle, à l'instar des visions prophétiques

ou des enfers.

Allégorisation

Pour finir, il convient de considérer les usages allégoriques et moraux
du sommeil chez Augustin, puisque toutes les choses humaines et terrestres

doivent êtres rapportées au salut pour être signifiantes, selon le grand plan

herméneutique exposé par Augustin dans la Doctrine chrétienne.

Sur la valeur allégorique que peut revêtir l'état du sujet dormant, l'Augustin
évêque se démarque résolument et sciemment d'une certaine interprétation du

platonisme et de certains traitements platoniciens du sommeil qui confèrent une

valeur positive à l'expérience de la séparation par rapport au corps physique.
De ce point de vue, le sommeil revêt chez Augustin une signification négative.

Il symbolise un état maladif et une nature viciée. Dans les livres XIII et XIV de

la Cité de Dieu, Augustin combat les platoniciens contemporains et une lecture
de Platon qu'il attribue à Virgile, selon laquelle la séparation du corps est une

libération pour l'âme :

sive somniando per rerum innumerabilia genera varietur et, cum corpus non sit,

corporum tamen similes mira celeritate formas capit.»
27 Augustin, De civitate Dei XVIII, 18, op. cit., p. 536-539: «Ita ut [...] phanta-

sticum autem illud veluti corporatum in alicuius animalis effigie appareat sensibus

alienis.»



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 157

Mais les philosophes contre lesquels je défends la cité de Dieu [...] pensent être

sages en se moquant de nous quand nous rangeons parmi les châtiments de l'âme la

séparation d'avec le corps.28

Pour revaloriser le corps et incarner l'âme, Augustin invoque Platon

lui-même, qui confère des corps à ses dieux dans le Timée. Pour Augustin,
le corps n'est pas l'origine du mal; il n'est qu'un grand symptôme de l'âme.
C'est l'âme désobéissante qui est l'initiatrice et la responsable du péché. L'âme
est viciée; le corps n'est vicieux que conséquemment. Il désobéit à l'âme par
effet de miroir et de redoublement. Dans ces mêmes livres de la Cité de Dieu,
Augustin précise que nous désirons revêtir un corps immortel, non pas être

séparé du corps.
Il est dès lors possible de lire de manière allégorique aussi la théorie du

sommeil et des deux corps telle qu'elle est exposée dans le livre XVIII de la

Cité de Dieu. L'empoisonnement initial importe particulièrement -
l'empoisonnement par le fromage des aubergistes italiennes. Selon Augustin, la vie de

l'homme sur terre est une forme de cauchemar; nous y sommes comme des

morts vivants, dit-il. Le péché originel a valeur d'empoisonnent initial, puis
nous traînons un pâle reflet de notre vrai corps, un corps désormais corruptible,

mortel, alors que les corps originels d'Adam et Eve étaient immortels.
Dans la lecture allégorique, l'empoisonnement correspond au péché, le corps
imaginaire trimbalé en rêve signifie le corps mortel, souffrant réellement tout
en n'étant qu'un pâle reflet du corps originel, et le corps dormant, qui gît
ailleurs, correspond au véritable corps, celui qui sera ressuscité immortel, dans

l'au-delà, lorsque l'homme tout entier, restauré, sera réveillé du cauchemar,

pour autant qu'il appartienne au nombre restreint des hommes élus par la grâce
divine.

Cette allégorie se lit dans les livres X à XIV de la Cité de Dieu et dans les

Confessions, avec lesquelles il est possible de clore ce parcours onirique.
Au livre XII de la Genèse au sens littéral et au livre X des Confessions,

Augustin traite du rêve à caractère sexuel29. Les images des relations sexuelles

ne s'y distinguent pas des relations sexuelles réelles. Elles ont alors la même
force et produisent un réveil paradoxal du corps endormi, qui gît pourtant
ailleurs. Le péché rêvé atteint et contamine la nature endormie. Encore une

fois, l'âme imprime le vice dans la chair; elle rejoue pour ainsi dire le péché

originel. Or le traitement du rêve sexuel est très différent dans les deux œuvres.
Dans la Genèse au sens littéral, Augustin excuse le dormeur: il n'est pas

responsable de ses rêves. Dans les Confessions, dont le premier destinataire est

28 Augustin, De civitate Dei XIII, 16, op. cit., p. 286-287 : «Sed philosophi, contra
quorum calumnias defendimus civitatem Dei [...] sapienter sibi videntur inridere, quod
dicimus animae a corpore separationem inter poenas eius esse deputandum.»

29 Plus généralement, au sujet de la question philosophique de la responsabilité
morale du dormeur, cf. G. B. Matthews, «On Being Immoral in a Dream», Philosophy,
56, 1981, p. 47-54.



158 CATHERINE KONIG-PRALONG

Augustin lui-même, le tourment intérieur et l'exigence personnelle l'emportent
sur la mansuétude de l'évêque envers les hommes imparfaits.

Les deux œuvres s'adressent en effet à des publics très différents et actualisent

des genres littéraires distincts. Le commentaire biblique a une valeur
normative dans le champ ecclésiologique; quant à l'autobiographie intellectuelle

des Confessions, elle appartient plutôt à un genre littéraire élitaire, qui
importe certaines pratiques d'écriture propres à la philosophie et les adapte
à un lectorat chrétien cultivé - sans négliger la nouveauté stylistique dont

témoignent les Confessions. Le point intéressant est cependant que le motif
de l'angoisse des Confessions et celui de la mansuétude de la Genèse au sens

littéral coïncide. Dans le rêve, le sujet est aliéné ; il n'est plus lui-même, mais

un autre lui-même, dans un autre ordre de réalité.

Ai-je donc alors cessé d'être moi-même, Seigneur mon Dieu? Il y a une si grande
différence entre moi et moi-même, du moment où je passe de la veille au sommeil,
à celui où je reviens du sommeil à la veille !30

La question ne porte pas sur la nature des objets perçus en rêve, mais sur
l'identité du sujet rêvant et veillant. Dans les Confessions, Augustin signifie
clairement la valeur allégorique que peut revêtir l'aliénation onirique :

Ainsi le fardeau du siècle, comme dans un songe, pesait doucement sur moi ; et les

élans de mes méditations vers vous ressemblaient aux efforts de ceux qui veulent
se réveiller, mais qui, vaincus par leur profond assoupissement, s'y plongent de
nouveau.31

La moralisation allégorique du sommeil est un procédé littéraire courant
en philosophie. Chez Plotin par exemple, la métaphore du sommeil est utilisée

pour signifier l'âme oublieuse (Ennéades IV, 3 ; III, 6). Cependant, il convient
d'insister pour finir sur la différence de signification et de traitement de la
métaphore chez Augustin. Dans la métaphore de Plotin, l'âme ensommeillée

comme âme oublieuse de la vérité signifie l'âme incarnée, alors que l'éveil
signifie la remontée de l'âme vers son principe et l'effacement progressif du

corps. Chez Augustin, l'âme endormie signifie au contraire la séparation de

l'âme et du corps et, dans la version allégorisée, la perte du corps immortel
de l'état originel. Le corps demeure un centre de gravité dans l'anthropologie
d'Augustin. Il est la condition sine qua non de la vie de l'âme. D'ailleurs,
aussitôt endormie l'âme se dote d'un corps de substitution, un corps imaginaire

30 Augustin, Confessiones, op. cit., X, 30;.trad. J. Trabucco, Paris, GF Flammarion
1964, p. 232 : «Numquid tune ego non sum, domine deus meus? et tamen tantum interest
inter me ipsum et me ipsum intra momentum quo hinc ad soporem transeo vel hue inde
retranseo!»

31 Augustin, Confessiones, op. cit., Vili, 5 ;trad. J. Trabucco, op. cit., 1964, p. 162 :

«Ita sarcina saeculi, velut somno adsolet, dulciter premebar, et cogitationes quibus
meditabar in te similes erant conatibus expergisci volentium, qui tamen superati soporis
altitudine remerguntur.»



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 159

dans lequel elle éprouve douleur et plaisir, par lequel elle perçoit et prend les

formes de mille choses.

Conclusion : anthropologie moraliséeplutôt qu'epistemologie

Deux aspects sont donc significatifs chez Augustin: premièrement, le
scheme de l'incarnation, cohabitant avec un certain platonisme ; deuxièmement,
le motif de l'aliénation post-lapsaire. L'homme qui dort n'est pas lucide : il est

en danger. L'âme du dormeur cède à la concupiscence charnelle, même si le

sujet est parfaitement chaste depuis très longtemps.
Pourtant, l'Augustin mature relativise les problèmes épistémologiques

relatifs à l'illusion dont serait victime le sujet dormant enfermé dans son rêve.

Au contraire, il confère une objectivité intersubjective au monde imaginaire.
Le dormeur peut rencontrer en rêve des anges ou des démons, qui entrent
en contact avec lui pour lui révéler quelque chose. L'image fantastique ou le
fantôme du corps du sujet dormant peut apparaître dans la réalité extérieure.
Plus significatif encore, le comateux peut descendre aux enfers et éprouver les

terribles peines physiques qui s'y jouent.
De fait, le traitement augustinien du sommeil n'est pas premièrement

intéressé par les possibles applications épistémologiques, pourtant topiques
depuis le Théétète de Platon. Certes, dans le traité Contre les académiciens

puis dans le livre XV (12) De la trinité, Augustin réfute l'argument sceptique
qui pointe l'impossibilité de discriminer entre sommeil et veille. Pourtant,
il n'accorde pas un grand poids à l'argument solipsiste. Il développe plutôt
sa théorie cognitive sur trois plans : il adopte une conception fiabiliste de la
sensation du corps, il considère la perception comme une évidence interne à

l'âme, et il garantit à la connaissance intellectuelle une fondation sure dans les

vérités éternelles.

Ainsi, l'âme individuelle n'est pas essentiellement trompée en rêve, comme
l'affirmaient certains arguments sceptiques relatifs aux erreurs perceptives.
La perception n'est pas essentiellement défaillante chez Augustin; l'erreur
perceptive est une erreur de jugement. Au niveau de l'appréhension perceptive,
la tromperie est extraordinaire; elle est le fait de l'intervention de démons.
Par conséquent, le rêve ne signifie pas l'absence de critère de distinction entre
monde intra-mental et réalité extra-mentale, à la différence du modèle défendu

par l'argument solipsiste selon lequel il n'y a aucune raison de croire en l'existence

d'un monde extérieur à la conscience. Augustin est résolument réaliste à

cet égard ; il défend une théorie externaliste de la sensation.
Chez l'Augustin mature, le traitement du rêve pris au sens littéral intervient

presque toujours dans le contexte de discussions relatives aux visions,
aux possessions démoniaques, aux prophéties et aux enfers. Quant aux lectures

allégoriques, elles sont d'ordre moral et théologique. Le rêve signifie alors

l'aliénation, un état maladif dans lequel le sujet vit d'une vie pervertie, traînant



160 CATHERINE KÓNIG-PRALONG

le reflet amoindri et vicié de son corps autrefois parfait. Le sommeil et la vie en
rêve symbolisent alors la vie terrestre de l'homme pécheur. Mais il ne signifie
pas un oubli de la vérité qui serait conditionné par l'incarnation, comme chez

Plotin. Au contraire, dans sa valeur négative le sommeil d'Augustin signifie la

perte du corps originel, du corps de l'état d'innocence qui gît comme ailleurs.
Une lecture en contexte des traitements augustiniens du sommeil permet

donc de décrire la singularité de l'entreprise intellectuelle augustinienne, dans

son monde et en interaction avec son monde. D'une part une insistance sur
l'incarnation de l'âme, d'autre part la mise en évidence de la situation délétère
de l'homme sur terre, qui a besoin de la béquille institutionnelle de l'Église
et d'espérer en la grâce divine. On ne peut alors que souligner l'orientation
théologique et morale de l'anthropologie augustinienne32. Elle se construit
dans l'opposition à l'anthropologie de Pelage et de Julien d'Éclane, mais aussi

contre la vision donatiste de l'Église et vis-à-vis des continuations contemporaines

des philosophies païennes. Cette lecture présente et documente certes

une tout autre image d'Augustin que celle produite par les premiers lecteurs
de Descartes. La sélection historiographique a un caractère performant et

créatif. Si l'on demande à Augustin de répondre à la question de Descartes ou
si l'on désire, comme Mersenne, Andreas Colvius ou Arnauld, qu'il ait trouvé
le cogito avant Descartes, on opère une sélection drastique de quelques textes

au mépris de leurs contextes, et l'on veut finalement enlever quelque chose à

Descartes plutôt que restituer quelque chose à Augustin.

32 À la différence des études qui isolent un traitement purement épistémologique
de la question, comme E. Bermon, Le cogito dans la pensée de saint Augustin, Paris,
Vrin, 2001, ces dimensions éthiques et politiques suscitent aujourd'hui l'intérêt des

chercheurs ; cf. par exemple : C. Mayer, Augustinus - Ethik undPolitik: zwei Würzburger
Augustinus-Studientage «Aspekte der Ethik bei Augustinus» (11. Juni 2005). eeAugus-
tinus und die Politik» (24. Juni 2006), Würzburg, Echter, 2009.


	Corps rêvés et corps infernaux : le sommeil d'Augustin

