Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 2: Relire I'éthique de Schleiermacher

Artikel: Corps réves et corps infernaux : le sommeil d'Augustin
Autor: Kdnig-Pralong, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 145-160

CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX

Le sommeil d’Augustin

CATHERINE KONIG-PRALONG

Resume

Dans la culture antique, le réve était un moyen de prophéties et de divina-
tions. En philosophie, il offrait aux divers scepticismes un argument en faveur
du solipsisme, signifiant ['impossibilité de discriminer entre le monde intra-
mental de la conscience et un éventuel monde extérieur. Chez Augustin, aucun
de ces deux usages du réve n'est prioritaire. Le monde révé acquiert plutot une
dimension ontologique et morale, dans le contexte d’une anthropologie théolo-
gique qui accentue de plus en plus la dimension corporelle de [’homme. Monde
médian, le monde imaginaire posséde le méme type d’'étre que les enfers. La
nécessaire ligature de | 'ame humaine au corps présuppose que [ 'ame séparée du
corps physique se dote aussitot d’un corps de substitution, un corps imaginaire,
pour continuer a vivre et pécher en réve, a souffrir en réve comme aux enfers.

Le sommeil et les réves dans les savoirs antiques

Pour I’historien du savoir et des pratiques scientifiques, le sommeil et les
réves constituent des objets particulierement intéressants dans la mesure ou ils
dessinent un espace d’intersection entre plusieurs disciplines '. Dans I’antiquité,
médecins, philosophes et poetes ont traité du sommeil de maniére spécifique a
leur pratique disciplinaire, mais en empruntant aussi aux domaines connexes. A
cet égard, 1l ne faut pas sous-estimer I"importance des plages communes ou les
disciplines ne se distinguaient ni objectivement ni dans 1’esprit de ceux qui les
pratiquaient ; il suffit par exemple de mentionner Galien: au II° siecle de notre
ere, Galien se voyait et était vu comme le prototype du médecin philosophe.
Quant aux théologies paiennes et chrétiennes, elles ont aussi fait des usages
théoriques variés du théme du sommeil. Ces théories théologiques reflétaient
ou accompagnaient souvent des pratiques répandues dans 1’antiquité, comme

' Ce texte présente la version écrite de ma conférence d’habilitation en histoire de
la philosophie, prononcée a 1I’Université de Fribourg (Suisse) le 4 juin 2010. Parmi trois
sujets — antique, médiéval et moderne — que j’ai été invitée a proposer, le jury a retenu
le sujet de philosophie antique.



146 CATHERINE KONIG-PRALONG

celle de I’incubation : on s’endormait dans un temple ou une église pour susciter
et accueillir un réve prophétique?.

Dans le champ proprement philosophique, au sens antique du mot, le
sommeil réunit un faisceau d’intéréts spécifiques: une approche du sommeil
comme phénomene animal — chez Aristote par exemple — en situait la perti-
nence scientifique dans le champ de la biologie animale; le traitement plato-
nicien du sommeil s’inscrivait par contre dans le domaine anthropologique;
il débouchait sur des applications épistémologiques, en particulier dans le
scepticisme académique ou le réve devint un cas paradigmatique de perception
d’une réalité illusoire. L’argument sceptique pointe par exemple 1’impossibilité
de discriminer entre une perception révée et une perception éveillée.

A la fin du TV siécle de notre ére, le traitement du sommeil que ’on
rencontre chez Augustin refait, en accéléré et en miniature, une sorte de chemi-
nement a travers les théories du sommeil: les premiéres ceuvres d’Augustin
envisagent le sommeil dans une pertinence philosophique néoplatonicienne,
comme un phénomene psychique. Ensuite, petit a petit et de maniére de plus en
plus accentuée, Augustin imprime une dimension théologique forte a son anthro-
pologie. Le sommeil recoit alors de nouvelles valeurs, allégoriques et morales?.

Dans ses tardives Rétractations, vers 427, Augustin prescrit une lecture
chronologique de ses écrits. Selon lui, il existe une téléologie immanente a
son ceuvre, en tous cas un progres. Le lecteur ne doit bien sir pas étre victime
de I’image a posteriori que veut imprimer un auteur vieillissant a son ceuvre.
Pourtant, apres avoir esquiss¢ brieévement les théories antiques du sommeil,
J’adopterai une telle lecture chronologiquement linéaire d’Augustin, qui tient
compte du sens qu’il voulut imprimer a son entreprise théorique dés 396 au
moins, quand a I’age de 42 ans il devint évéque d’Hippone, sur les cotes de
I’Afrique du nord.

Quatre modéles philosophiques antiques du sommeil

De manicre tres schématique, pour servir I’approche philosophique, il est
possible de distinguer quatre modéles antiques du sommeil.

? Au sujet des réves dans I’ Antiquité, cf. la célebre étude de E. R. Dobbs, Les Grecs
et l'irrationnel, trad. par M. Gibson, Paris, Aubier-Montaigne, 1965 [1959], ch. 4; plus
récemment: O. FLaNaGAN, «Deconstructing Dreams: The Spandrels of Sleep», The
Journal of Philosophy, 92, 1995, p. 5-27; T. Doranpl, «Le traité Sur le sommeil de
Cléarque de Soles: Catalepsie et immortalité de 1’ame», ExClass, 10, 2006, p. 31-52.
Plus précisément sur I’ Antiquité tardive: M. DULAEY, Le réve dans la vie et la pensée
de saint Augustin, Paris, Etudes augustiniennes, 1973 ; J. LE Gorr, «Le christianisme
et les réves (II*-VII® siécle)», in: Ip., L’imaginaire médiéval, Paris, Gallimard, 1985,
p-265-316; P. Cox MiLLer, Dreams in Late Antiquity. Studies in the Imagination of
a Culture, Princeton, Princeton University Press, 1994. Sur le réve au Moyen Age:
S.F.KRUGER, Dreaming in the Middle Ages, Cambridge, Cambridge University Press,
1992; TH. RickLiN, Der Traum der Philosophie im 12. Jahrhundert. Traumtheorien
zwischen Constantinus Africanus und Aristoteles, Leiden, Brill, 1998.

3 Au sujet du réve chez Augustin, ¢f. prioritairement M. DULAEY, op. cit., note 2.



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 147

Aristote* a étudié le sommeil pour lui-méme, dans une optique biologique.
Les dénommés Parva naturalia comportent un traité du sommeil et un traité
des réves. Le sommeil aristotélicien a une pertinence zoologique, puisqu’il
se définit comme [’extinction du sens commun, c’est-a-dire de la faculté de
sentir, qui est propre a tous les animaux. Le sommeil est caractérisé comme
une privation, par rapport a la veille qui signifie ’activité perceptive du sujet.
Aristote insiste sur la passivité du dormeur; le sommeil sert d’ailleurs a illustrer
ce qu’est I’habitus, la hexis, cet état intermédiaire entre la pure puissance et
I’acte, c’est-a-dire la disposition d’une virtuosité non exercée actuellement. Si
le réve parait étre une forme d’activité de I’ame dans le sommeil, Aristote en
minimise la valeur. Dans un monde culturel ou la divination et I’interprétation
des réves étaient amplement théorisées, il dénie a I’ame du réveur I’exercice de
sa faculté intellective et il lui refuse un acces spécial a une rationalité éminente.
Selon Aristote le réve procéde de la faculté imaginative ; il est décrit comme un
résidu, comme la trace d’images diurnes imprimée dans I’imagination. Encore
une fois, Aristote insiste sur la passivité du sujet dormant et sur la dimension
zoologique du sommeil: les animaux révent aussi. Mutatis mutandis, le
médecin Galien adoptera une approche du méme type. Dans un autre contexte,
Plotin accentuera lui aussi la dimension passive de I’dme endormie en proie a
I’imagination (Ennéade 111, 6).

Chez Augustin, la théorie aristotélicienne du sommeil est la moins déter-
minante. Augustin n’a pas lu les traités biologiques d’Aristote, bien qu’il en ait
sans doute connu des €léments par transmission indirecte, par Cicéron et Plotin
notamment>.

La théorie aristotélicienne du sommeil permet de caractériser par effet
de contraste une certaine théorie platonicienne du sommeil. Un ensemble de
théories tres diverses en vérité, incluant le pythagorisme, des affirmations
de Platon, tout comme divers remplois et reprises des théses platoniciennes
— notamment dans la gnose — insistent, au contraire d’Aristote, sur 1’activité
de I’ame une fois la sensation du corps éteinte. Le réve est alors au centre du
dispositif théorique. Ce modele du sommeil actualise une séparation provisoire
de I’ame et du corps, en particulier de la faculté ou partie rationnelle de I’ame
par rapport a la sensation du corps®. Le sommeil est décrit, de maniére eupho-
rique, comme une petite mort anticipée et sert a manifester I’immortalité de
I’ame. Dans le traité De la divination, Cicéron met dans la bouche de Quintus

* Au sujet du sommeil chez Aristote : R.K. SPRAGUE, «Aristotle and the Metaphysics
of Sleep», The Review of Metaphysics, 31, 1977, p. 230-241; B. Husert, «Veille,
sommelil et réve chez Aristote», Revue de philosophie ancienne, 17, 1999, p. 75-111.

* Sur la réception antique des deux traités aristotéliciens, sur le sommeil et sur les
réves: P. J. van DER Euk, M. HuLskamp, «Stages in the reception of Aristotle’s works
on sleep and dreams in Hellenistic and Imperial philosophical and medical thought»,
in: C. GRELLARD, P.-M. MoREL (éds), Les Parva naturalia d’Aristote. Fortune antigue et
médiévale, Paris, Publications de la Sorbonne, 2010, p. 47-76.

¢ Le mythe d’Er réalise de maniére exemplaire une telle séparation.



148 CATHERINE KONIG-PRALONG

une théorie de la séparation, qu’il rapproche ensuite de celle des pythagoriciens
et de I’enseignement du stoicien Posidonius, son contemporain :

Par conséquent, lorsque I’Ame s’est affranchie par le sommeil de son association et
de son contact avec le corps, alors elle se souvient du passé, discerne le présent et
prévoit I’avenir. Car le corps d’un homme qui dort git comme celui d’un mort, mais
son ame est vivante et pleine de force.’

Autre €lément significatif, cette théorie du sommeil a une pertinence
anthropologique; elle intervient soit dans des contextes épistémologiques,
comme dans le Thééréte (158c), soit dans des contextes psychologiques ou
politiques, dans les théories de I’ame humaine (Phédon 71b, Républigue 571b).
Augustin a pris connaissance de ces doctrines via Cicéron, et en Italie, en 386,
lorsque dans le cercle milanais, il lit les Livres des platoniciens traduits par
Marius Victorinus®.

Malgré ce que pourrait laisser imaginer une approche augustino-centrée du
[V® siécle, ces théories platoniciennes de I’dme comme substance immatérielle
n’étaient pas trés répandues dans le monde latin du I1° au [V* siécle; elles étaient
plutdt rares. Irénée de Lyon, Tertullien ou encore Lactance avaient par exemple
adopté des explications matérialistes de I’ame, a résonance stoicienne. Dans
ce troisieme modele, I’dme est une substance matérielle trés fine, un souffle
(pneuma), un élément — air ou feu — dans une disposition chimique trés pure.
Le sommeil, qui est décrit comme un relachement du tonos sensoriel, libere
I’ame de ses fonctions d’animation du corps; celle-ci, dispersée dans le corps
a I’état de veille, se rassemble et redouble d’activité. Les réves sont les images
que pergoit I’ame pendant que le corps est engourdi. Les épicuriens adoptaient
quant a eux un modele matérialiste divergent: le sommeil, petite mort, signifie
une désagrégation de I’organisation des atomes de 1’ame et un affaiblissement
de son activité. Plus facilement adaptable au dogme de la résurrection et de
I’immortalité de I’ame, c’est la version stoicienne du matérialisme psycholo-
gique qui eut du succes dans la théologie chrétienne des premiers siecles de
notre €re.

Hors du christianisme, on en discerne aussi des traces chez Porphyre, le
disciple et éditeur de Plotin. La doctrine porphyrienne de 1’ame présente un

7 CiCERON, De la divination, trad. G. Freyburger, J. Scheid, Paris, Les Belles Lettres,
1992, p. 58 : «Cum ergo est somno sevocatus animus a societate et a contagione corporis,
tum meminit praeteritorum, praesentia cernit, futura providet; iacet enim corpus
dormientis ut mortui, viget autem et vivit animus.»

¥ Au sujet du néoplatonisme dans le monde romain: F. BOMER, Der lateinische
Neuplatonismus und Neupythagoreismus und Claudianus Mamertus in Sprache und
Philosophie, Leipzig, Harrassowitz, 1936; P. DE Lacy, «Galen’s Platonism», American
Journal of Philology, 93, 1972, p. 27-39; P. Moraux, Der Aristotelismus bei den
Griechen von Andronikos bis Alexander von Aphrodisias, Berlin, De Gruyter, 1984 [en
particulier le t. 2, p. 785-791 : sur I’ame chez Galien]; S. GersH, Middle Platonism and
Neoplatonism. The Latin Tradition, Notre Dame, Ind., University of Notre Dame Press,
1986.



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 149

quatrieme modele du sommeil. Elle associe un pneuma, un souffle matériel,
a I’dme immatérielle. Le pneuma est concu comme I’enveloppe matérielle,
aérienne, de I’ame immatérielle. Ce corps pneumatique sert de véhicule a I’ame
lorsqu’elle réve et remonte vers les degrés plus noétiques et plus purs de la
réalité. Plutot que de se déplacer, comme si elle parcourait du chemin, ’ame
qui réve est transportée en mille lieux en ’espéce de son image. Le pneuma
accomplit sa fonction de véhiculer I’ame en tant qu’il est puissance d’imagi-
nation; il produit ou projette I’image de I’ame en différents lieux. Ce n’est
pas ’ame qui voyage en réve, mais c’est son image qui parcourt des mondes
et qui percoit ces mondes. Dans cette forme de néoplatonisme, I’imaginaire
constitue un degré ontique distinct et médian, entre la réalité intellectuelle et la
réalité physique; cette réalité imaginaire, dont les échos arabes seront si forts
au Moyen Age, est le lieu ontique propre des ames individuelles.

Augustin a bien connu ces théories, il est méme notre témoin principal du
traité¢ De regressu animae de Porphyre, qu’il a lu dans la traduction de Marius
Victorinus et qui est aujourd’hui perdu. Il emprunte beaucoup a Porphyre,
méme s’il rejette la théorie du véhicule pneumatique de 1’dme. En 1945, une
étude fondatrice de Gérard Verbeke’® soulignait I’importance de la doctrine
de ’imagination de Porphyre dans la constitution de la théorie augustinienne
de I’ame. A cela il faut ajouter un détail troublant pour un lecteur moderne
d’Augustin: contrairement a I’ame humaine, les démons d’ Augustin sont dotés
d’une enveloppe matérielle dans certains textes (Cité de Dieu, IX, 8, ou Apulée
sert de source); ils sont des étres aériens ou éthérés '°,

L’ame et le sommeil chez Augustin

L’étude publiée en 1973 par Martine Dulaey (Le Réve dans la vie et la
pensée de saint Augustin) offre une description trés documentée des divers
traitements augustiniens du réve, dans ’ensemble de son ceuvre. Elle fournit
un point de départ pour remonter vers les théories augustiniennes du sommeil
et [’anthropologie qui les sous-tend. La premiére théorie augustinienne du
sommeil est exposée durant les années 386-388. Elle actualise le modele plato-
nicien de la séparation. Dans le sommeil, le corps est endormi, I’ame est active
et agit de son coté. Elle percoit et elle intellige. Elle intellige les idées et elle
percoit les images des choses sensibles déposées dans la mémoire. Comme
le dit Augustin dans son traité Sur la grandeur de l'adme, I’ame est alors «en

? G. VERBEKE, L évolution de la doctrine du pneuma du stoicisme a saint Augustin,
Paris-Louvain, Desclée de Brouwer, 1945. Au sujet de Porphyre et d’Augustin, [’étude
controversée de J. J. O’MEARA demeure intéressante: Porphyrys Philosophy from
Orac!es‘ in Augustine, Paris, Etudes augustiniennes, 1959.

""" A ce sujet: K. FLascH, «Anima, substantia spiritualis. Die Seele im Luftleib», in:
I. AtucHA, D. Carma, C. KoNIG-PRALONG, 1. ZAVATTERO (éds), Mots médiévaux offerts a
Ruedi Imbach, Porto, F.1.D.EM, 2011, p. 55-66.



150 CATHERINE KONIG-PRALONG

vacances du corps» (De quantitate animae 33). Dans le traité Sur I 'immortalité
de l'ame, il souligne bien le caractére autonome de I’activité de I’ame:

Concluons que, dans cette modification du corps qu’est le sommeil, c’est I’usage du
corps qui est amoindri pour 1’dme, mais non la vie propre de 1'ame. "

Les interpretes de la pensée augustinienne s’accordent a reconnaitre une
phase platonicienne marquée, durant les années 386-388. Durant ces années
italiennes, Augustin lit les écrits qu’il qualifie de «Livres des platoniciens» ; il
importe des éléments de théorie platonicienne pour rendre compte des phéno-
menes psychiques. Les opérations psychiques ne sont pas essentiellement condi-
tionnées par le corps. Les états physiologiques peuvent certes influer sur I’activité
de I’ame, la distraire par exemple, mais ils ne causent pas les états mentaux, qui
sont situés dans un autre ordre de réalité caractérisé par I’immatérialité.

Cependant, Augustin va se distancer de plus en plus du modéle platonicien
de la séparation, qui était tres présent chez Ambroise notamment '>. Dans ses
Retractationes de 427 (1, 4, 7), la cible de ses attaques coincide souvent avec
les philosophes. Ces «philosophes» se trompent et délirent lorsqu’ils associent
le bonheur a la fuite du corps et a la séparation de ’ame. Si Augustin rapatrie
peu a peu I’ame dans le corps, il n’en cessera pas moins de s’opposer a toutes
formes de matérialisme psychologique. Dans le dixieme livre de la Genése
au sens littéral, il réfute la théorie de Tertullien, pour qui I’dme est un souffle
divin matériel (De Genesi ad litt. X, 25, XII). En 420 encore, il consacre tout un
trait€ — La nature et [’'origine de ['dme — a la réfutation de la thése matérialiste
telle que la défendait Vincentius Victor, un donatiste récemment converti au
catholicisme (De natura et origine animae 1V, 25-26)"3. Augustin accentue
de plus en plus la ligature essentielle de 1’ame et du corps tout en défendant
résolument la théorie de I'immatérialité de I’ame.

Ce constat relatif a ’évolution doctrinale d’Augustin appelle une incise
historiographique au sujet de I’attitude d’Augustin vis-a-vis des choses du
corps. En 1966 déja, Henri-Irénée Marrou et Anne-Marie La Bonnardiére
avaient souligné I’importance croissante du dogme de la résurrection des corps
chez Augustin '*. Peter Brown a quant a lui corrigé une image historiographique
d’Augustin en moraliste rigoriste'®. Il a montré qu’Augustin est beaucoup

' AUGUSTIN, De immortalitate animae, trad. P. de Labriolle, Paris, Desclée de
Brouwer, 1948, p. 212-213: «Ex quo colligitur, tali commutatione corporis, qualis
somnus est, usum eiusdem corporis animae, non vitam propriam, posse minui.»

12 Voir 1. J. Davipson, «Ambrose’s De officiis and the Intellectual Climate of the
Late Fourth Century», Vigiliae Christianae, 49, 1995, p. 313-333.

3 Ausujet de ce traité: A. C. DE VEER, «Aux origines du De natura et origine animae
de saint Augustin», Revue d’études augustiniennes et patristiques, 50, 2004, p.59-95.

"4 H.-1. MARROU, A.-M. LA BONNARDIERE, «Le dogme de la résurrection des corps et
la théologie des valeurs humaines selon I’enseignement de saint Augustin», Revue des
études augustiniennes, 12, 1966, p. 111-136.

5 P. BRowN, La vie de saint Augustin, trad. par J.-H. Marrou, Paris, Seuil,
20012 [1967]. Cf. en particulier les sections «Nouvelles découvertes» et «Nouvelles



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 151

moins strict sur les questions de morale sexuelle que ses confréres évéques
de la tradition orientale et que les donatistes africains par exemple: Augustin
excusait les relations sexuelles entre époux, méme si elles n’étaient pas toujours
finalisées par la procréation. Il affirmait par ailleurs qu’Adam et Eve auraient
eu des relations sexuelles dans le paradis terrestre, s’ils y avaient séjourné plus
longtemps. Ainsi, par son acceptation de la vie du corps, la morale augusti-
nienne se distangait aussi de I’idéal pélagien, un idéal ascétique monastique, ol
la liberté et la capacité de bien agir concédées a la raison humaine s’accompa-
gnaient d’une responsabilisation maximale de I’homme. De mani¢re analogue,
Augustin s’est opposé a la politique ecclésiologique donatiste, qui insistait
sur la nécessaire pureté des membres de I’Eglise. Chez Augustin, la prise en
compte croissante du corps mortel, de ses besoins et de ses vicissitudes, va
de pair avec I’affirmation d’une nature essentiellement viciée par le péché
originel. Les défauts et la mortalité du corps ne sont que les signes extérieurs
de la malignité de I’ame humaine. Cette théorie avait sa contrepartic dogma-
tique: Augustin insistait sur la nécessité du recours aux sacrements comme
instruments de salvation; il encourageait par exemple le baptéme des petits
enfants, pratique rare en son temps.

A coté de ces données théologiques et dogmatiques, il est possible d’avancer
un autre type d’explication, d’ordre sociopolitique. Brian Stock '® a justement
attiré I’attention sur les stratégies littéraires a 1’ceuvre dans les autobiographies
intellectuelles d’ Augustin. Dans les Confessions et les Rétractations, Augustin
a en effet si bien présenté son évolution intellectuelle comme un processus
interne, immanent a son ame, qu’on oublie parfois qu’il exergait aussi un
métier éminemment politique . En tant qu’évéque, il gouvernait une commu-
nauté de chrétiens et il devait se positionner sur sa pratique de gouvernant '®.

orientations» (p. 575-673), ajoutées dans la deuxiéme édition; P. Brown y nuance sa
premiére image d’Augustin, corrigée notamment par la lecture des «sermons Dolbeau»
(récemment découverts par Frangois Dolbeau) et de la correspondance découverte et
publiée en 1981 par Johannes Divjak. Sur les questions de morale sexuelle, ¢f. aussi:
P.Brown, Le renoncement a la chair. Virginité, célibat et continence dans le christia-
nisme primitif, trad. par P.-E. Dauzat et C. Jacob, Paris, Gallimard, 1995.

' B. Stock, Augustine the Reader: Meditation, Self-Knowledge, and the Ethics of
Interpretation, Harvard, Harvard University Press, 1996.

17 Sur le monde concret d’Augustin et sa carriére, ¢f. récemment C. SALLES, Saint
Augustin. Un destin africain, Paris, Desclée de Brouwer, 2009. Je ne mentionne pas
ici les études classiques de P. Courcelle, K. Flasch, G. Madec, H.-I. Marrou ou encore
L. Jerphagnon — parmi d’autres —, qui ont contribué a dessiner notre image actuelle
d’Augustin, contrastée et parfois controversée.

' C’est bien en responsable d’une communauté, puissant et respecté, que Jérdme
apostrophe Augustin en 404 (Augustin a alors cinquante ans). JEROME, Lettre 112, in:
C. Fry, Lettres croisées de Jérome et Augustin, trad., présentation et notes, Paris, Les
Belles Lettres, 2010, p. 217 et 180: «Toi qui es jeune et qui as ta place sur les sommets
pontificaux, enseigne a tes peuples et remplis les toits romains des fruits nouveaux de
I’ Afrique.» («Tu, qui iuvenis es et in pontificali culmine constitutus, doceto populos et
novis Africae frugibus Romana tecta locupleta.»)



152 CATHERINE KONIG-PRALONG

Or Augustin développe peu a peu une vision de I’Eglise comme institution
humaine, terrestre, dont les prétentions s’étendent a tout le champ de la vie
temporelle et a tous les hommes. Dans sa vision politique, I’Eglise n’était
pas une citadelle isolée du monde, un groupe préservé d’hommes aux ames
pures, mais I’Eglise devait s’étendre sur I’ensemble des hommes plus ou moins
parfaits, plus ou moins charnels. Parallélement a ces préoccupations, le corps
et ses impératifs, la dimension terrestre de I’homme, sont intégrés a la théorie
théologique et philosophique.

Sur certains points spécifiques, les €léments de politique ecclésiologique
rencontrent des questions théoriques. Politique, philosophie et dogmatique
interagissent parfois. Pour revenir a I’dme, dans ses premiers traités a forte
coloration néoplatonicienne, Augustin affirmait que I’éveil des sens n’est
méme pas nécessaire a la perception, puisque le sujet dont le corps est éteint
par le sommeil peut percevoir des images que 1’dme produit ou recele. Plus
tard, dans la Genese au sens littéral, ces perceptions qui se produisent sans
sensation physiologique sont qualifiées de visions spirituelles. Il y a réellement
perception, terrifiante et douloureuse parfois comme dans les cauchemars, mais
sans qu’une sensation soit causée par un corps physique extérieur. Cependant
un probléme connexe se pose, celui des peines ressenties par I’ame aux enfers.
Dans la conception augustinienne, les enfers indiquent un lieu auto-subsistant
et bien réel, quoique spirituel, c’est-a-dire non corporel; ils ne se contentent
pas de signifier métaphoriquement le remords de I’ame pécheresse, comme
chez Origéne

Il y a donc une réalité substantielle des enfers, mais je pense que c’est une réalité
spirituelle et non corporelle. 2

Or, lorsque I’ame du pécheur pergoit et souffre dans les enfers, ce n’est
pas elle-méme qui produit ces perceptions douloureuses, mais elles lui sont
infligées comme des punitions, de I’extérieur pour ainsi dire. De méme,
Augustin rapporte que certaines personnes tombées dans le coma ont voyagé
aux enfers et réellement vu et ressenti les peines qui s’y jouent.

Pour expliquer cette perception qui ne saurait étre un simple produit de
I’imagination du sujet, Augustin adapte la théorie porphyrienne de ’dme.
Chez Porphyre, ’ame défunte, sortie du corps solide, est véhiculée par un
souffle matériel. Sur ce souffle s’imprime une image du corps, un reflet du

1 Pour la conception «métaphorique» de I’enfer et du feu de 1’enfer chez Origéne,
¢f. OriGENE, Contre Celse, V, 14-17, introduction, texte critique, traduction et notes par
M. Borrer, Paris, Cerf, 1969, t. 3, p. 53 sq.; ORIGENE, Traité des principes, 11, 10, intro-
duction, texte critique de la version de Rufin, traduction par H. Crouzel et M. Simonetti,
Paris, Cerf, 1978, t. 1.

% AucusTiN, De Genesi ad litteram X1l 61, trad. P. Agaésse, A. Solignac, Paris,
Desclée de Brouwer, 1972, p. 440-441: «Est ergo prorsus inferorum substantia, sed eam
spiritalem arbitror esse, non corporalem.»



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 153

corps terrestre que 1’ame traine dans I’Hadg@s et qui est affecté de douleurs?'.
Augustin va faire I’économie du pneuma, de ce souffle matériel qui véhicule
I’ame, mais il va conserver ’idée selon laquelle I’ame emporte avec elle aux
enfers une image du corps autrefois vivant. Par ce corps et dans ce corps imagi-
naire, elle éprouve des peines trés semblables aux affections physiologiques,
des perceptions tres réelles et méme plus pénibles. Parlant des gens dans le
coma qui ont visité les enfers, Augustin explique:

[...] eux aussi portaient en eux-mémes quelque similitude de leur corps, au moyen
de laquelle ils pouvaient étre emportés en ces lieux et expérimenter de telles peines
q P p P P

par la similitude de leurs sens.

Le monde médian

Dans ses écrits théologiques et philosophiques des années 400-420,
Augustin s’emploie a théoriser le statut du monde des images comme réalité
médiane. Il lui confére un degré ontique propre, entre le monde des corps
physiques et celui des vérités éternelles et immuables. Partant du sujet humain,
il distingue trois types de vision: la vision physiologique des choses corpo-
relles, la vision intellectuelle des vérités éternelles — comme le fait que 2 +
2 font 4 — et, entre deux, la vision spirituelle des réalités spirituelles, c’est-
a-dire des images ou des représentations des choses corporelles. Les doctrines
exposées au douzieme livre de La Genése au sens littéral signifient clairement
la situation médiane de la vision spirituelle :

Voila pourquoi je pense qu’il n’est pas déraisonnable ni arbitraire de placer la vision
spirituelle comme & mi-distance de la vision intellectuelle et de la vision corporelle.?

Aux trois visions correspondent trois facultés: le systéme oculaire comme
capacité de voir, le spiritus, comme faculté de produire et conserver les images,
et la mens comme faculté intellectuelle de concevoir les vérités éternelles. Je
traduis spiritus par «esprit», mens par «intelligence».

21 PORPHYRE, Sentences, 29, éd. et trad. M.-O. Goulet-Cazé, R. Goulet, Paris, Vrin,
2005, t. 1, p. 328-329: «La fagon qu’a I’ame d’étre sur terre [...] est aussi la fagon dont
il est possible a I’ame d’étre dans 1’Hadés, quand il lui arrive de présider a un reflet
qui a pour nature d’étre dans un lieu [...]. Sortie en effet de son corps solide, elle a
pour compagnon le souffle, qu’elle a rassemblé a partir des sphéres. [...] par suite de
sa passion pour ce corps [...] il s’imprime une empreinte de son imagination sur son
souffle, et c’est ainsi qu’elle traine son reflet.»

2 AUGUSTIN, op. cit., p. 436-439: «[...] et ipsi in se ipsis gererent quandam simili-
tudinem corporis sui, per quam possent ad illa ferri et talia similibus sensibus experiri.»

3 AuGUSTIN, De Genesi ad litteram, op. cit., X11, 51, p. 418-419 : «Quapropter non
absurde neque inconuenienter arbitror spiritalem uisionem inter intellectualem et corpo-
ralem tamquam medietatem quandam obtinere.»



154 CATHERINE KONIG-PRALONG

Augustin attribue a la vision spirituelle une nette précellence par rapport a
la vision des yeux. Les mécanismes psychologiques en témoignent. Les yeux
recoivent les impressions des sens. Par opposition, 1’esprit est actif: il actualise
et produit des images. On peut voir en esprit sans avoir de sensation physiolo-
gique, comme dans le sommeil, alors que 1’inverse est impossible: on ne peut
avoir de sensations sans former d’images. Dés qu’un objet du monde extérieur
touche mes sens, 1’esprit produit une représentation de cette chose dans I’dme.
Toute sensation occasionne, déclenche la production d’une représentation
par D’esprit. L’épistémologie représentationaliste d’Augustin procéde d’une
conception activiste de I’esprit, qui produit les images des choses corporelles.

I convient d’insister sur la prétention objectiviste de cette théorie. Pour le
faire, Augustin utilise le cas du dormeur, car le réve permet d’isoler les processus
de I’esprit, d’observer le fonctionnement de I’esprit en 1’absence de sensation
physiologique. Que signifie pour un sujet percevoir des images en réves ?
Augustin insiste sur deux aspects. D’une part, il s’agit d’une véritable perception,
c¢’est-a-dire d’une action et d’une modification du sujet percevant. D’autre part,
ce qui est pergu est une réalité consistante, dotée d’une certaine objectivité, méme
si elle est produite par I’esprit qui pergoit. L’image pergue n’est pas une illusion,
elle n’est pas un faux semblant, mais quelque chose de réel.

D’une part en effet, le sujet qui réve éprouve vraiment des douleurs d’ordre
physiologique, et pourtant il est séparé de son corps physique. Le «je» révant
souffre réellement dans la similitude de son corps physique. Le sujet souffre dans
et par ’image de son corps; I’image du corps constitue donc réellement le sujet :

Lorsque, en effet, il nous arrive des choses affligeantes, fiit-ce en réve, bien
qu’il n’y ait 1a qu’une similitude de membres corporels et non de vrais membres
corporels, nous €prouvons pourtant, non une similitude de souffrance, mais une
vraie souffrance. *

D’autre part, Augustin insiste sur la réalité objective des images. Il invoque
souvent la réalité des choses pergues en réve pour asseoir la réalité d’un monde
spirituel extra-mental. Dans la Genése au sens littéral et dans des lettres qu’il
adresse a son confrére évéque Evodius (Epistulae 159 et 162, ad Evodium),
ce monde spirituel extra-mental, susceptible d’étre objectivement pergu, sert a
préciser le statut de la réalité des enfers. Au sujet de la consistance ontique des
enfers, Augustin précise qu’elle est d’ordre spirituel .

11 serait donc faux de considérer ce monde médian, le monde spirituel des
images, comme purement subjectif et intra-mental dans sa constitution. Les
réves sont certes produits par I’esprit du dormeur, mais ils revétent aussitot
une certaine consistance objective. Le cas des réves intersubjectifs le manifeste

* AUGUSTIN, De natura et origine animae 1V, 27, trad. J. Plagnieux, F.-J. Thonnard,
Bibliotheque Augustinienne 22, Paris, 1975, p. 636-637: «Cum enim tristia patimur
quamuis in somnis, etsi membrorum corporeorum sit illa similitudo, non membra
corporea, non est tamen poenae similitudo, sed poena.»

B (Cf le texte cité dans la note 20.



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 155

bien. Augustin mentionne et accorde sa foi a des récits de réve ou des anges
et des démons interviennent dans les réves d’un homme. Cette croyance fait
d’ailleurs partie de la science du temps ; elle ne reléve pas de I’irrationnel dans un
monde ot de nombreux savants croyaient aussi a I’apparition et a I’intervention
d’hommes dans les réves d’autres hommes. Sur ce dernier point, Augustin est
d’ailleurs réticent, comme le manifeste son écrit Sur le soin a apporter aux
morts (un traité adressé en 421 a Eulogius Favonius, un professeur africain).

Théorie des deux corps

Dans le livre XVIII de la Cité de Dieu, composé aprés 420, Augustin
précise la nature et la réalité des images. Il combat les croyances paiennes de
métamorphoses d’hommes en animaux, telles qu’elles étaient véhiculées par la
littérature et les récits populaires. A cet égard, il rapporte une croyance, selon
laquelle des femmes aubergistes du sud de I’Ttalie empoisonnent les visiteurs
de passage avec du fromage. Durant leur sommeil, les corps de ces hommes
se changent en corps d’animaux, des dnes par exemple, et portent des charges.
Augustin n’y croit pas et rejette la possibilité d’une transformation trans-spéci-
fique d’un corps physique en un autre corps physique.

Par contre, il croit et explique comment un homme endormi peut percevoir
réellement le poids de lourds fardeaux d’une part, et peut, d’autre part, apparaitre
en train de porter ces fardeaux a d’autres hommes, bien éveillés quant a eux.
Il évoque le cas célebre d’un homme nommé Praestantios. Suite & un empoi-
sonnement, Praestantios fut plongé plusieurs jours dans un sommeil semblable
a un coma. Au réveil, il dit avoir révé s’étre transformé en cheval et avoir
porté des vivres a un corps d’armée bien précis. Or des témoins confirment la
réalité de ces actions vécues en réve: ils ont vu ces vivres apportés a ’armée
exactement de la maniére et par le chemin décrits par Praestantios. Augustin
mentionne d’autres histoires du méme genre, mais le plus intéressant pour
notre propos est la maniere dont il explique ces phénomenes.

D’une part, le dormeur éprouve vraiment des sensations pénibles, mais son
corps physique n’est pas changé en cheval. Son corps physique git ailleurs,
comme mort, alors qu’une image de son corps I’accompagne pour lui permettre
d’éprouver et de percevoir en réve. Or ce corps imaginaire est trés variable
et muable; il peut se métamorphoser tres vite, prendre par exemple la forme
d’animaux.

[...] image fantomatique de ’homme, qui se modifie dans I’imagination ou dans
le sommeil a travers les innombrables genres de choses et, sans étre un corps, prend
cependant avec une rapidité étonnante les formes ressemblantes des corps. %

% AUGUSTIN, De civitate Dei XVIII, 18, trad. G. Combes (modifiée), Paris, Desclée
de Brouwer, 1960, p. 536-537: «[...] sed phantasticum hominis, quod etiam cogitando



156 CATHERINE KONIG-PRALONG

D’autre part, Augustin insiste plus encore qu’auparavant sur la réalité des
images. Le corps imaginaire du sujet révant est désormais qualifié de «phantas-
ticum hominis», de fantdbme de I’homme. Cette image peut non seulement se
transformer trés vite, mais aussi revétir une telle réalité objective qu’elle peut
apparaitre a d’autres hommes, éveillés quant a eux, et €tre pergue par eux:

De sorte que [...] cette image fantomatique, comme devenue corps dans la figure de
quelque animal, apparaisse aux sens d’autres hommes.?’

Quant aux vivres réellement portés a 1’armée, ils ne le sont pas par le
fantome de Praestantios, qui est sans force, mais par des démons.

Dans la Cité de Dieu, Augustin développe donc ce que ’on pourrait
qualifier de théorie des deux corps: le corps physique du dormeur git ailleurs,
alors que son corps imaginaire ou, mieux, I’image de son corps vit d’une vie
propre; dans certains cas spéciaux, elle apparait méme a d’autres hommes
éveillés. En résumé, Augustin décrit le sommeil comme une séparation
provisoire de I’dme individuelle et du corps physique, mais cette séparation
implique nécessairement la dotation d’un corps de substitution, un corps
percevant et perceptible bien qu’imaginaire. Le lieu du réve, intersubjectif et
auto-consistant, a une consistance spirituelle, a I’instar des visions prophé-
tiques ou des enfers.

Allégorisation

Pour finir, il convient de considérer les usages allégoriques et moraux
du sommeil chez Augustin, puisque toutes les choses humaines et terrestres
doivent étres rapportées au salut pour étre signifiantes, selon le grand plan
herméneutique exposé par Augustin dans la Doctrine chrétienne.

Sur la valeur allégorique que peut revétir I’état du sujet dormant, I’ Augustin
évéque se démarque résolument et sciemment d’une certaine interprétation du
platonisme et de certains traitements platoniciens du sommeil qui conférent une
valeur positive a I’expérience de la séparation par rapport au corps physique.
De ce point de vue, le sommeil revét chez Augustin une signification négative.
Il symbolise un état maladif et une nature viciée. Dans les livres XIII et XIV de
la Cité de Dieu, Augustin combat les platoniciens contemporains et une lecture
de Platon qu’il attribue a Virgile, selon laquelle la séparation du corps est une
libération pour I’ame :

sive somniando per rerum innumerabilia genera varietur et, cum corpus non sit,
corporum tamen similes mira celeritate formas capit.»

27 AuGusTiN, De civitate Dei XV1I1, 18, op. cit., p. 536-539: «lta ut [...] phanta-
sticum autem illud veluti corporatum in alicuius animalis effigie appareat sensibus
alienis.»



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 157

Mais les philosophes contre lesquels je défends la cité de Dieu [...] pensent étre
sages en se moquant de nous quand nous rangeons parmi les chatiments de I’ame la
séparation d’avec le corps.

Pour revaloriser le corps et incarner 1’ame, Augustin invoque Platon
lui-méme, qui confére des corps a ses dieux dans le Timée. Pour Augustin,
le corps n’est pas 1’origine du mal; il n’est qu'un grand symptome de 1’dme.
C’est I’ame désobéissante qui est I’initiatrice et la responsable du péché. L’ame
est viciée; le corps n’est vicieux que conséquemment. Il désobéit a I’aAme par
effet de miroir et de redoublement. Dans ces mémes livres de la Cité de Dieu,
Augustin précise que nous désirons revetir un corps immortel, non pas étre
séparé du corps.

Il est des lors possible de lire de maniére allégorique aussi la théorie du
sommeil et des deux corps telle qu’elle est exposée dans le livre XVIII de la
Cité de Dieu. L’empoisonnement initial importe particulierement — I’empoi-
sonnement par le fromage des aubergistes italiennes. Selon Augustin, la vie de
I’homme sur terre est une forme de cauchemar; nous y sommes comme des
morts vivants, dit-il. Le péché originel a valeur d’empoisonnent initial, puis
nous trainons un pale reflet de notre vrai corps, un corps désormais corrup-
tible, mortel, alors que les corps originels d’Adam et Eve étaient immortels.
Dans la lecture allégorique, I’empoisonnement correspond au péché, le corps
imaginaire trimbalé en réve signifie le corps mortel, souffrant réellement tout
en n’étant qu’un pale reflet du corps originel, et le corps dormant, qui git
ailleurs, correspond au véritable corps, celui qui sera ressuscité immortel, dans
I’au-dela, lorsque I’homme tout entier, restauré, sera réveillé du cauchemar,
pour autant qu’il appartienne au nombre restreint des hommes €lus par la grice
divine.

Cette allégorie se lit dans les livres X a XIV de la Cité de Dieu et dans les
Confessions, avec lesquelles il est possible de clore ce parcours onirique.

Au livre XII de la Genese au sens littéral et au livre X des Confessions,
Augustin traite du réve a caractére sexuel . Les images des relations sexuelles
ne s’y distinguent pas des relations sexuelles réelles. Elles ont alors la méme
force et produisent un réveil paradoxal du corps endormi, qui git pourtant
ailleurs. Le péché révé atteint et contamine la nature endormie. Encore une
fois, I’ame imprime le vice dans la chair; elle rejoue pour ainsi dire le péché
originel. Or le traitement du réve sexuel est trés différent dans les deux ceuvres.
Dans la Geneése au sens littéral, Augustin excuse le dormeur: il n’est pas
responsable de ses réves. Dans les Confessions, dont le premier destinataire est

*® AuGUSTIN, De civitate Dei X111, 16, op. cit., p. 286-287: «Sed philosophi, contra
quorum calumnias defendimus civitatem Dei [...] sapienter sibi videntur inridere, quod
dicimus animae a corpore separationem inter poenas eius esse deputandum.»

¥ Plus généralement, au sujet de la question philosophique de la responsabilité
morale du dormeur, ¢f. G. B. MaTTHEWS, «On Being Immoral in a Dream», Philosophy,
56, 1981, p. 47-54.



158 CATHERINE KONIG-PRALONG

Augustin lui-méme, le tourment intérieur et I’exigence personnelle I’emportent
sur la mansuétude de I’évéque envers les hommes imparfaits.

Les deux ceuvres s’adressent en effet a des publics tres différents et actua-
lisent des genres littéraires distincts. Le commentaire biblique a une valeur
normative dans le champ ecclésiologique; quant & 1’autobiographie intellec-
tuelle des Confessions, elle appartient plutot a un genre littéraire élitaire, qui
importe certaines pratiques d’€criture propres a la philosophie et les adapte
a un lectorat chrétien cultivé — sans négliger la nouveauté stylistique dont
témoignent les Confessions. Le point intéressant est cependant que le motif
de I’angoisse des Confessions et celui de la mansuétude de la Genése au sens
littéral coincide. Dans le réve, le sujet est aliéné; il n’est plus lui-méme, mais
un autre lui-méme, dans un autre ordre de réalité.

Ai-je donc alors cessé d’étre moi-méme, Seigneur mon Dieu? Il y a une si grande
différence entre moi et moi-méme, du moment ou je passe de la veille au sommeil,
a celui ou je reviens du sommeil a la veille 30

La question ne porte pas sur la nature des objets percus en réve, mais sur
I’identité du sujet révant et veillant. Dans les Confessions, Augustin signifie
clairement la valeur allégorique que peut revétir 1’aliénation onirique :

Ainsi le fardeau du siécle, comme dans un songe, pesait doucement sur moi; et les
¢lans de mes méditations vers vous ressemblaient aux efforts de ceux qui veulent
se réveiller, mais qui, vaincus par leur profond assoupissement, s’y plongent de
nouveau.*!

La moralisation allégorique du sommeil est un procédé littéraire courant
en philosophie. Chez Plotin par exemple, la métaphore du sommeil est utilisée
pour signifier I’dme oublieuse (Ennéades 1V, 3 ; 111, 6). Cependant, il convient
d’insister pour finir sur la différence de signification et de traitement de la
métaphore chez Augustin. Dans la métaphore de Plotin, ’ame ensommeillée
comine ame oublieuse de la vériié signifie I’ame incamée, alors que 1’éveil
signifie la remontée de ’ame vers son principe et I’effacement progressif du
corps. Chez Augustin, I’ame endormie signifie au contraire la séparation de
I’dme et du corps et, dans la version allégorisée, la perte du corps immortel
de I’état originel. Le corps demeure un centre de gravité dans I’anthropologie
d’Augustin. Il est la condition sine qua non de la vie de I’ame. D’ailleurs,
aussitot endormie I’dme se dote d’un corps de substitution, un corps imaginaire

30 AucusTiN, Confessiones, op. cit., X, 30;.trad. J. Trabucco, Paris, GF Flammarion
1964, p. 232 : «Numgquid tunc ego non sum, domine deus meus? et tamen tantum interest
inter me ipsum et me ipsum intra momentum quo hinc ad soporem transeo vel huc inde
retranseo!»

3t Aucustiv, Confessiones, op. cit., VIII, 5 ;trad. J. Trabucco, op. cit., 1964, p. 162:
«Ita sarcina saeculi, velut somno adsolet, dulciter premebar, et cogitationes quibus
meditabar in te similes erant conatibus expergisci volentium, qui tamen superati soporis
altitudine remerguntur.»



CORPS REVES ET CORPS INFERNAUX 159

dans lequel elle éprouve douleur et plaisir, par lequel elle percoit et prend les
formes de mille choses.

Conclusion : anthropologie moralisée plutot qu’épistéemologie

Deux aspects sont donc significatifs chez Augustin: premiérement, le
schéme de I’incarnation, cohabitant avec un certain platonisme ; deuxiémement,
le motif de I’aliénation post-lapsaire. L’homme qui dort n’est pas lucide: il est
en danger. L’ame du dormeur ceéde a la concupiscence chamelle, méme si le
sujet est parfaitement chaste depuis trés longtemps.

Pourtant, I’Augustin mature relativise les problemes épistémologiques
relatifs a I’illusion dont serait victime le sujet dormant enfermé dans son réve.
Au contraire, il confére une objectivité intersubjective au monde imaginaire.
Le dormeur peut rencontrer en réve des anges ou des démons, qui entrent
en contact avec lui pour lui révéler quelque chose. L’image fantastique ou le
fantome du corps du sujet dormant peut apparaitre dans la réalité extérieure.
Plus significatif encore, le comateux peut descendre aux enfers et éprouver les
terribles peines physiques qui s’y jouent.

De fait, le traitement augustinien du sommeil n’est pas premiérement
intéressé par les possibles applications épistémologiques, pourtant topiques
depuis le Théétete de Platon. Certes, dans le traité Contre les académiciens
puis dans le livre XV (12) De la trinité, Augustin réfute 1’argument sceptique
qui pointe 1’impossibilité de discriminer entre sommeil et veille. Pourtant,
il n’accorde pas un grand poids a I’argument solipsiste. 11 développe plutot
sa théorie cognitive sur trois plans: il adopte une conception fiabiliste de la
sensation du corps, il considére la perception comme une évidence interne a
’ame, et il garantit & la connaissance intellectuelle une fondation sure dans les
vérites éternelles.

Ainsi, I’ame individuelle n’est pas essentiellement trompée en réve, comme
I’affirmaient certains arguments sceptiques relatifs aux erreurs perceptives.
La perception n’est pas essentiellement défaillante chez Augustin; ’erreur
perceptive est une erreur de jugement. Au niveau de 1’appréhension perceptive,
la tromperie est extraordinaire; elle est le fait de I’intervention de démons.
Par conséquent, le réve ne signifie pas I’absence de critére de distinction entre
monde intra-mental et réalité extra-mentale, & la différence du modele défendu
par I’argument solipsiste selon lequel il n’y a aucune raison de croire en I’exis-
tence d’un monde extérieur a la conscience. Augustin est résolument réaliste a
cet égard; il défend une théorie externaliste de la sensation.

Chez I’Augustin mature, le traitement du réve pris au sens littéral inter-
vient presque toujours dans le contexte de discussions relatives aux visions,
aux possessions démoniaques, aux prophéties et aux enfers. Quant aux lectures
allégoriques, elles sont d’ordre moral et théologique. Le réve signifie alors
I’aliénation, un état maladif dans lequel le sujet vit d’une vie pervertie, trainant



160 CATHERINE KONIG-PRALONG

le reflet amoindri et vicié de son corps autrefois parfait. Le sommeil et la vie en
réve symbolisent alors la vie terrestre de I’homme pécheur. Mais il ne signifie
pas un oubli de la vérité qui serait conditionné par 1’incarnation, comme chez
Plotin. Au contraire, dans sa valeur négative le sommeil d’Augustin signifie la
perte du corps originel, du corps de I’état d’innocence qui git comme ailleurs.

Une lecture en contexte des traitements augustiniens du sommeil permet
donc de décrire la singularité de I’entreprise intellectuelle augustinienne, dans
son monde et en interaction avec son monde. D’une part une insistance sur
I’incarnation de 1’ame, d’autre part la mise en évidence de la situation délétere
de I’homme sur terre, qui a besoin de la béquille institutionnelle de I’Eglise
et d’espérer en la grace divine. On ne peut alors que souligner I’orientation
théologique et morale de ’anthropologie augustinienne®’. Elle se construit
dans I’opposition a 1’anthropologie de Pélage et de Julien d’Eclane, mais aussi
contre la vision donatiste de 1’Eglise et vis-a-vis des continuations contempo-
raines des philosophies paiennes. Cette lecture présente et documente certes
une tout autre image d’Augustin que celle produite par les premiers lecteurs
de Descartes. La sélection historiographique a un caractére performant et
créatif. Si I’on demande a Augustin de répondre a la question de Descartes ou
si I’on désire, comme Mersenne, Andreas Colvius ou Arnauld, qu’il ait trouvé
le cogito avant Descartes, on opére une sélection drastique de quelques textes
au mépris de leurs contextes, et I’on veut finalement enlever quelque chose a
Descartes plutdt que restituer quelque chose a Augustin.

2 A la différence des études qui isolent un traitement purement épistémologique
de la question, comme E. BERMON, Le cogito dans la pensée de saint Augustin, Paris,
Vrin, 2001, ces dimensions éthiques et politiques suscitent aujourd’hui I'intérét des
chercheurs ; ¢f. par exemple : C. MAYER, Augustinus — Ethik und Politik : zwei Wiirzburger
Augustinus-Studientage «Aspekte der Ethik bei Augustinus» (11. Juni 2005). «Augus-
tinus und die Politik» (24. Juni 2006), Wiirzburg, Echter, 2009.



	Corps rêvés et corps infernaux : le sommeil d'Augustin

