
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 2: Relire l'éthique de Schleiermacher

Artikel: Le bien suprême et la question de Dieu en éthique : ce que
Schleiermacher peut nous donner à penser aujourd'hui

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 133-143

LE BIEN SUPREME ET
LA QUESTION DE DIEU EN ÉTHIQUE

Ce que Schleiermacher peut
nous donner à penser aujourd'hui '

Denis Müller

Résumé

La question des rapports entre éthiquephilosophique et éthique théologique
est au cœur de la pensée de Friedrich Daniel Schleiermacher (1768-1834).

Proposant une conception originale de la raison dans ses liens à la nature et
à l'histoire, l'auteur des Discours et de la Foi chrétienne restructure l'éthique
philosophique autour des notions de Biens, de vertus et de devoirs. Quels liens

une telle vision de l'éthique entretient-elle avec l'interprétation théologique de

thèmes comme le Royaume de Dieu, la rédemption, la justification par la foi
et la sanctification La concentration téléologique sur les Biens (TJüterlehre)

et sur le Bien suprême est-elle à comprendre aussi en un sens théologique
Et si oui, comment penser la relation entre la dogmatique, la dialectique et

l'éthique, non seulement chez Schleiermacher, mais dans le contexte moderne

et postmoderne qui est le nôtre

1. De l'éthique philosophique à l'éthique théologique

La conception philosophique de l'éthique chez Schleiermacher découle de

la dialectique de la raison et de la nature, comportant à la fois leur unité et

leur «compénétration effective»2: l'éthique sera éthique de la liberté dans la

mesure où elle thématise la maîtrise de la raison sur la nature. Mais la raison
elle-même n'est plus pour lui la raison platonicienne classique ni la raison pure
kantienne: c'est une raison vivante, quasi organique, à la fois dynamique et

historique, et donc profondément ennaturée. Ce n'est d'ailleurs pas un hasard

si, dans sa réorganisation des thèmes traditionnels de l'éthique, il éclaire la

relation des Biens, des vertus et des devoirs à l'aide d'une comparaison

1

Cf., ci-dessus, note 1 de l'article de Christian Berner.
2 C. Berner, La philosophie de Schleiermacher. Hermèneutique-Dialectique-

Éthique, Paris, Cerf, 1995, p. 229 ; cf. également sa contribution dans le présent numéro
de la RThPh.



134 DENIS MULLER

empruntée aux sciences de la nature et plus précisément à la physique de son

temps: «La cosmographie est le bien suprême, la dynamique correspond à

l'organisation de la doctrine de la vertu et la conception spéculative des oscillations

singulières, dont procède le tout, correspond à la doctrine des devoirs.»3
Autrement dit, le Bien pose le cadre, la vertu évalue les forces disponibles et

le devoir s'intéresse à l'expression singulière des forces au service du Bien et
dans la formation des biens.

Schleiermacher tenta, par cette modélisation originale et puissante, de

surmonter les apories liées à une pure éthique du devoir ou à une éthique des

vertus complètement distincte de la précédente. Non seulement il essaya de

montrer la dialectique entre les devoirs et les vertus, mais il les plaça dans

l'optique d'une quête du Bien et d'une concrétisation historique et sociale de

cette visée dans la vie familiale, culturelle et religieuse. Cette conception large
sera reprise à nouveaux frais par Ernst Troeltsch et, plus près de nous, par Trutz
Rendtorff4 dans sa théologie éthique centrée sur la notion de conduite de la vie
orientée sur le juste et sur le bien.

Dans sa reprise théologique de l'éthique, Schleiermacher s'efforça par
ailleurs de rattacher l'éthique philosophique du Bien et des biens non seulement
à l'expérience religieuse relative au Christ et à sa puissance rédemptrice, mais

également au travail eschatologique du Royaume de Dieu au sein du monde et
de l'histoire - même si, nous le verrons, la portée et le sens exact des catégories
eschatologiques demeurent ouvertes à discussion dans la texture même de

la pensée de Schleiermacher. Il me semble qu'on peut soutenir que, chez

Schleiermacher, la description des vertus, mise en œuvre par la foi, et celle du

Royaume de Dieu, loin d'être séparées, peuvent et doivent se comprendre dans

une dialectique de l'action5.

2. Éthique de la rédemption et/ou éthique du Royaume

Je suis bien conscient que cette tentative de mettre en corrélation, dans

la pensée globale de Schleiermacher, sa vision philosophique de l'éthique du

Bien et des biens et sa vision théologique de la rédemption comme horizon de

la subjectivité n'est pas sans poser problème. On le voit par exemple dans la

discussion critique que Wolfhart Pannenberg a proposée au sujet de certains

aspects de la Glaubenslehre6; Selon le systématicien luthérien contemporain,

3 Éthique, Paris, Cerf, 2003, p. 47.
4 Ethik. Grundelemente, Methodologie undKonkretionen einer ethischen Theologie,

Stuttgart/Berlin/Cologne, Kohlhammer,21990-1991.
5 Die christliche Sitte [1843], in: Schleiermachers Werke III [1927], Aalen, Scientia

Verlag, 1967, p. 176.
6 Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im

Zusammenhange dargestellt (1821/22-1830/31), éd. par M. Redeker, Berlin, de

Gruyter, 1960,1.1, p. 59 sq. On parle communément de la Glaubenslehre pour désigner
cet ouvrage classique. D'où l'abréviation GL utilisée dans la suite de cet article.



LE BIEN SUPRÊME ET LA QUESTION DE DIEU EN ÉTHIQUE 135

Schleiermacher a dérivé la «religion éthique», comme forme téléologique de

la piété chrétienne, de la distinction fondamentale entre le péché et la grâce

qui traverse et structure l'ensemble de la dogmatique schleiermachérienne7.
Nous aurions dès lors affaire à une interprétation sotériologique de l'éthique,
au détriment de la composante eschatologique de cette dernière. À la suite

d'Albrecht Ritschl notamment, Pannenberg reproche en fait à Schleiermacher
de sous-estimer le rôle déterminant de la catégorie biblique et théologique du

Royaume de Dieu dans la constitution de l'éthique chrétienne8.
Dans le § 9 de la GL, qui traite plus particulièrement des liens entre la

dogmatique et la philosophie de la religion, Schleiermacher expose sa vision
des différentes formes de la piété en s'appuyant justement sur la distinction
entre nature et éthique dont nous avons vu l'importance centrale dans la constitution

philosophique de l'éthique. Le but de Schleiermacher est ici de penser le
christianisme comme la plus haute marche du développement religieux, et donc

comme un monothéisme purifié, se démarquant du polythéisme grec par une

teleologie éthique tout en articulant de manière originale le pâtir et l'agir, le pôle
passif et le pôle actif de la subjectivité. Mais est-il vrai, comme le lui reproche
Pannenberg, que cette teleologie se limite au domaine interne de la piété et

qu'elle ne parvienne pas, de la sorte, à saisir le sens proprement eschatologique
de la teleologie Il me semble que Pannenberg cède à un malentendu assez

répandu au sujet de Schleiermacher, et qu'on retrouvait notamment déjà chez
Barth : ce malentendu consiste à confondre le statut épistémologique et
herméneutique de la piété comme contexte de découverte des concepts chrétiens avec
une affirmation de type substantielle et dogmatique selon laquelle le caractère
individualiste de la Frömmigkeit s'opposerait à toute conception historique
et objective de la révélation en sa dynamique temporelle. Cet individualisme
radical serait en outre la conséquence d'un platonisme transcendantal, foncièrement

an-historique et donc aussi anti-eschatologique9.
Dans la tradition théologique, l'apport de Platon, depuis Augustin ou

Thomas d'Aquin jusqu'à Schleiermacher et Barth en passant par Calvin, s'est

joué en particulier sur le lien entre la vision du Bien, la doctrine de Dieu et le

fondement dogmatique de l'éthique10. Aujourd'hui, un auteur comme Eilert

7 W. Pannenberg, Problemgeschichte der neueren evangelischen Theologie in
Deutschland. Von Schleiermacher bis zu Barth und Tillich, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1997, p. 74.

8 Cf. la conception pannenbergienne de l'éthique, in: Grundlagen der Ethik.
Philosophisch-theologische Perspektiven, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 20032.

9 La critique de Pannenberg à Schleiermacher rejoindrait ainsi, par un autre bout,
celles que Moltmann avait adressées en 1964, dans sa Théologie de l'espérance, non
seulement à Barth et à Bultmann comme les deux formes jumelles d'un objectivisme
et d'un subjectivisme de type transcendantal, mais finalement aussi à Pannenberg
lui-même, dont la position était taxée à l'époque d'ontologisme parménidien.

10 Pour ce qui touche Schleiermacher, dont le lien à Platon est fondamental et

profond, comme traducteur et comme interprète, cf. Grundlinien einer Kritik der bisherigen

Sittenlehre (1803-1834-1846), in: Schleiermachers Werke, éd. par O. Braun et J.



136 DENIS MULLER

Herms" souligne de manière originale, à la suite différenciée de Schleiermacher
et en discussion subtile avec Barth, combien la doctrine des Biens (Güterlehre),
loin d'être envisagée comme le pur aboutissement eschatologique de la doctrine
de la réconciliation, devait déjà être pensée dès le départ de toute théologie, à

l'occasion de l'exposé au sujet du Dieu créateur12. Certes, le fondement ontologique

de l'éthique, que Herms situe dans la conception de la personne humaine

comme réalité corporelle n, ne prend tout son sens théologique qu'à la lumière

rétrospective de la révélation et donc aussi de l'agir rédempteur et réconciliateur

de Dieu envers tous les humains, croyants ou non. Cependant, l'idée
chrétienne du Bien, telle qu'elle s'effectue dans l'histoire par l'avènement du

Royaume de Dieu, affecte la conception même de la création. Penser la
réalisation eschatologique du Bien dans l'événement même du présent, c'est penser
que cette réalisation est l'œuvre même du Créateur (p. 313). Dieu fait advenir
le Bien en inscrivant au cœur de l'événement présent du monde le processus
de la vérité: ce processus est dialectique, puisqu'il inclut la création, la chute

et la rédemption comme des moments (au sens hégélien) de la manifestation de

la vérité. Un tel processus comporte une structure d'unité, dans la mesure où, à

la lumière de l'avènement du Christ, l'ensemble de la réalité créée se donne à

comprendre dès le commencement comme avènement du Bien voulu par Dieu,
avènement obtenu par la puissance de réalisation émanant du Créateur.

Critiquant la scolastique luthérienne, Herms n'hésite pas à parler, de

manière très paulinienne mais également très redevable au platonisme de

Schleiermacher, d'une coopération voulue par Dieu entre les personnes créées

et la volonté agissante de Dieu en sa triple déclinaison créatrice, rédemptrice et

réconciliatrice. Cette réalisation du Bien en l'homme ne lui est pas seulement

imputée ou assignée, elle se réalise effectivement en lui, par la volonté divine
en acte. Le Bien advient dans l'histoire et la vie des humains, par la volonté
active de Dieu. Herms reformule ainsi en termes théologiques ce que Ricœur
avait essayé de son côté de soutenir déjà de manière proprement philosophique
et autonome dans le sillage de Kant : le Bien est non seulementplus originaire,
mais aussiplus efficace historiquement et plus effectifexistentiellement que le

mal. Il s'agit d'une thèse très forte, dont on ne pourra reconnaître la pertinence
théorique, mais aussi pratique qu'à la condition de la tenir à la fois pour contre-
factuelle (eu égard à ce qui nous apparaît quotidiennement dans l'histoire et

Bauer (1928), Aalen, Scientia Verlag, 1981, t. I, p. 1-346,passim; Fr. D. E. Schleiermacher,

Über die Philosophie Piatons, éd. par P. M. Steiner, Hambourg, Felix Meiner,
1996.

" Théologien luthérien allemand né en 1940, successivement professeur à Munich,
Mayence et Tübingen.

12 E. Herms, «Das Wirklichwerden des Guten : das Kommen des Reiches Gottes»,
in : E. Herms, Phänomene des Glaubens. Beiträge zur Fundamentaltheologie, Tübingen,
Mohr Siebeck, 2006, p. 299-319. Les chiffres entre parenthèses dans le texte renvoient
à cet ouvrage.

13 Cf. l'article de D. Korsch dans le présent numéro de la RThPh.



LE BIEN SUPREME ET LA QUESTION DE DIEU EN ETHIQUE 137

dans la vie) et pour plus réelle (au sens de la réalisation du Bien et de la réalité
du vrai) que les réalités mondaines.

L'être humain n'a pas qu'un rapport statique de dette, de créativité et de

réflexivité envers la vie qui lui est donnée du fait de la créationl4, il entretient
aussi un rapport dynamique envers cette vie, de manière à produire symboliquement

du neuf, dans une logique de rédemption et de revivification qu'il
convient de rattacher théologiquement aux motifs de la christologie, de la

pneumatologie et de l'eschatologie. Le Bien, balisé par la métaphore biblique
et chrétienne du Royaume de Dieu, comprise comme la somme de toutes les

vertus, et donc comme perfection et béatitude '5, appelle l'homme à construire,
à développer et à respecter les biens humains et sociaux, dans une perspective
créatrice et imaginative16. Cet ancrage eschatologique de l'éthique s'inscrit en
faux contre l'idéologie de la conservation pure et simple de biens, d'ordres,
d'institutions ou d'autorités qui seraient érigés en absolus intangibles et
aliénants17. Le sujet humain est appelé à une gestion libre et responsable de

biens à partager. La visée du Bien est ainsi reconnue théologiquement comme
source d'une créativité humaine innovante et solidaire.

3. L'éthique des bonnes œuvres dans la doctrine de la sanctification

Ce qui est difficile à établir, à la lecture de Schleiermacher, c'est le lien

précis rattachant l'idée de Bien suprême à celle de Dieu. Une chose me semble

sûre en tout cas, ce lien n'est pas d'ordre métaphysique; il ne constitue pas
lui-même un analogon, une structure de continuité ou un passage direct entre
les deux réalités. L'expérience même de Dieu, selon la Glaubenslehre, est

dérivée, indirectement, de l'expérience croisée mais toujours asymétrique du

péché et de la grâce, en tant que ces deux «événements» affectent chacun de

manière spécifique le sentiment humain de dépendance ou de relation.
Pour parvenir à sa reformulation des thèmes classiques de la justification et

de la sanctification et à rendre compte ainsi de cette nouvelle relation entre Dieu
et l'homme au cœur de la conscience religieuse, Schleiermacher développe sa

christologie de la rédemption.

14 Sur les liens entre création et don, cf. H.-Chr. Askani, Schöpfung als Bekenntnis,
Tübingen, Mohr Siebeck, 2006, p. 179 sq. (également en référence à Platon).

15 Die christliche Sitte. Allgemeine Einleitung, in: Schleiermachers Werke, éd. par
0. Braun, J. Bauer 1927-28), Aalen, Scientia Verlag, 1967, t. III, p. 176 : on ne saurait
séparer l'éthique des vertus et l'éthique des biens, avec leur caractère descriptif et donc
finalement indicatif; c'est ce qui les sépare de l'éthique des devoirs avec son caractère
essentiellement impératif.

16 Cf. ici E. Herms, «Reich Gottes und menschliches Handeln», in: D. Lange (éd.),
Friedrich Schleiermacher 1768-1834. Theologe-Philosoph-Pädagoge. Göttingen,
Vanden-hoeck § Ruprecht, 1985, p. 163-192.

17 Contre une certaine lecture de l'éthique «embourgeoisée» et «statique», souvent
reprochée à Schleiermacher, dans la mouvance barthienne notamment.



138 DENIS MÜLLER

Seule est accessible à la connaissance théologique la «communauté avec
Dieu» (Gemeinschaft mit Gott), que le Christ a pu atteindre et réaliser dans

une pure activité, dans une perfection sans péché, alors que le sujet croyant,
lui, n'y accède que sur un mode indirect et dérivé, par le biais d'une activité
fondée sur une «réceptivité libre» (freie Empflänglichkeit) (§91 GL). Le Christ
se distingue ainsi de tous les autres hommes par la conjonction, en lui, d'une
absence totale et essentielle de tout péché (wesentliche Unsündigkeit) et d'une
perfection absolue (schlechthinnige Vollkommenheit) (§ 98 GL), culminant
dans sa béatitude finale (ungetrübte Seligkeit, § 101 GL). La rédemption
consiste précisément dans le fait que le Médiateur accueille les croyants dans

le dynamisme et dans l'activité de sa propre conscience de Dieu (§ 100 GL).
Cette activité rédemptrice de Dieu n'est autre, ontologiquement parlant, que
son activité de créateur, même si elle vient à s'exprimer sous un angle
herméneutique et subjectif tout à fait spécifique (§ 100.2 GL).

C'est en pensant l'unité étroite de la conversion, de la justification et de la
sanctification que Schleiermacher approfondit ensuite, dans les § 107-112, son

interprétation de la dialectique asymétrique entre l'agir créateur et rédempteur
de Dieu et la réception libre de l'homme. La justification par la foi apparaît
alors, dans cette perspective, comme la connexion intime de l'effectivité et de

la parole déclarative (§ 109 GL), de telle sorte que, dans la foi de l'individu,
puisse se réaliser une conscience de soi animée par l'activité rédemptrice de

Dieu lui-même.
Le § 111 développe non sans certaines contorsions la manière dont l'homme

né de nouveau ne cesse de continuer à se battre contre le péché, mais cette
situation caractérisée comme tentation ne remet pas en cause, pour Schleiermacher,

le fait central que, dans le processus de la nouvelle naissance, c'est
toujours l'homme nouveau qui agit, comme un être singulier mis au bénéfice
de l'activité rédemptrice du Christ.

Karl Barth a exprimé avec sa vigueur coutumière son étonnement devant

une position qu'il jugeait trop mitigée et fort peu fidèle dès lors à l'intention des

Réformateurs : «Schleiermacher ne voit pas la possibilité d'envisager
sérieusement une relation avec Dieu sans contradiction et absolue, soit dans un sens

négatif, soit dans un sens positif. Car la conscience de soi pieuse oscille entre
les deux extrêmes, partageant les hauts et les bas inhérents à la vie temporelle
(épanouissement et inhibition, joie et chagrin). Le chrétien est conscient du

péché et de la grâce, de ces deux états toujours imbriqués l'un dans l'autre
et se côtoyant. Cela signifie que Schleiermacher ne peut pas envisager que
l'homme se sache toujours avec sérieux jugé comme pécheur, et pardonné avec
le même sérieux définitif.»18 Au fond, Barth estimait, dans ces cours remontant
aux années 1932-1933, qu'il avait manqué à Schleiermacher non seulement

une juste conception de Dieu et du Christ, mais aussi une juste anthropologie.

18 La théologie protestante au XU? siècle. Préhistoire et histoire (1946), Genève,
Labor et Fides, 1969, p. 272 sq.



LE BIEN SUPRÊME ET LA QUESTION DE DIEU EN ÉTHIQUE 139

Nous voyons mieux aujourd'hui, avec le recul, que la concentration
minutieuse de Schleiermacher sur les conditions de l'agir croyant - un agir
adossé à une fondamentale passivité, puisqu'en dette vis-à-vis de la perfection
et la béatitude du Christ - n'entendait pas dissoudre le théologique dans

l'anthropologique, comme le supposait Barth, mais voulait au contraire rendre

compte de la plausibilité du christianisme au cœur de la culture des Lumières.
Le Christ comme modèle (Urbild, § 93 et 94 GL) occupe dans ce projet une
place centrale dans l'exégèse théologique de la relation asymétrique entre Dieu
et l'homme, fondée dans la figure de Jésus et de son lien unique avec Dieu19.

Le développement du thème de la sanctification permet de bien apercevoir
ce lien entre la christologie et la conception de Dieu. Le fondement de

l'agir humain sur la perfection et la béatitude christiques a beau demeurer
en extériorité asymétrique par rapport à la logique naturelle du sujet, cela

n'empêche pas Schleiermacher de reconnaître que le croyant peut faire

preuve d'une «obéissance active» (tätiger Gehorsam, § 111,1 GL, p, 200).
Le fondement théologique est donné avec et dans l'être de Dieu, et c'est
précisément en cheminant en direction de cet être de Dieu que l'homme
converti au Christ agit dans l'obéissance. Dans la sanctification comme telle,

pourtant, seul le Christ agit, l'homme ne pouvant que répondre à cet agir en
demeurant dans un «état de «réceptivité vivante» («Zustand der lebendigen
Empfänglichkeit», p. 201). Ce que Schleiermacher me semble vouloir indiquer
dans ces pages tourmentées, c'est que la passivité fondamentale résultant de

la justification et de la sanctification comme moments divins de la nouvelle
naissance n'empêche nullement de penser le moment proprement humain et

actif de l'œuvre humaine. L'activité de la foi, étroitement liée au vouloir du

Royaume de Dieu (das Wollen des Reiches Gottes, une expression récurrente
dans le § 112), est à proprement parler une œuvre. Schleiermacher reprend
ici à nouveaux frais, en théologien réformé de la modernité, la célèbre thèse

de Luther sur la foi comme œuvre première et véritablement bonne, contre
toute suppression des bonnes œuvres consécutives à la foi et à la justification
radicalement nouvelle qu'elle inaugure20. Mais il lui donne de toute évidence

une autre portée encore, dans la trace des héritages calvinien et calviniste d'une
part et sous le coup des défis des philosophies de l'Aufklärung d'autre part.

Le plus important devient dès lors la manière dont Schleiermacher interprète

le processus de la sanctification en fonction de son but même, à savoir
l'amour envers Dieu et envers les hommes (§ 112.3 GL). L'amour prend le

dessus par rapport à la Loi, car seul l'amour est à même de provoquer une

augmentation de la force de l'intention et un changement en l'homme21. On

19 D. Lange, «Neugestaltung christlicher Glaubenslehre», in: D. Lange (éd.),
Friedrich Schleiermacher 1768-1834, op. cit.. p. 101.

20 Des bonnes œuvres, 1520, in: Martin Luther, Œuvres, Genève, Labor et Fides,
t. I, 1957, p. 296-295, en particulier «Deuxièmement», p. 213-214 Œuvres 1, Paris,
Gallimard, 1999 [Bibliothèque de la Pléiade], p. 440-441).

21 Cette opposition entre l'Amour et la Loi se retrouve très fortement, au XXe siècle,
chez un auteur comme Paul Tillich.



140 DENIS MÜLLER

retrouve ici la préférence normative de Schleiermacher pour une éthique des

Biens et de la vertu, unifiés pour ainsi dire dans la dialectique de la force et de

l'amour. C'est l'amour qui semble occuper théologiquement le sommet de la

hiérarchie, et représenter en ce sens-là le Bien suprême. La corrélation entre
Dieu et le Bien suprême n'est pas métaphysique ou spéculative, il faudrait oser

l'appeler proprement «erotique»22, puisqu'elle mobilise en l'homme le désir
d'une transcendance vive et en acte.

On ne saurait assez souligner ici la nouveauté et l'originalité de la démarche

systématique de Schleiermacher : il ne se contente pas de répéter ou de mettre
au goût du jour les traditions confessionnelles luthériennes et calvinistes,
mais il risque une interprétation audacieuse, puissante et féconde des rapports
fondamentaux entre la foi, l'amour et i'éthique. La théologie des Réformateurs,
avant tout celle de Luther et celle de Calvin, sont constamment présentes à ses

yeux, tant d'un point de vue historique que sous l'angle de la reconstruction
herméneutique de leurs approches doctrinales; mais cette reconstruction,

pour être crédible et actuelle, doit nécessairement passer par une critique sans
concession et par une déconstruction profonde de ce que ces thèses réformatrices

sont devenues au fil de leurs reprises et de leurs sédimentations dans

les orthodoxies protestantes du XVIIe et du XVIIP siècles. Ainsi, la fidélité à

l'héritage et la connaissance minutieuse de sa Wirkungsgeschichte appellent-
elles une nouvelle fondation (Grundlegung), qui ne soit ni le retour nostalgique
à une tradition figée ni la fuite en avant démagogique dans une rationalité trop
étroite. Nous pourrions qualifier cette posture du geste schleiermacherien de

quête incessante d'un équilibre incertain, débouchant, à sa manière programmatique

et systématique, sur une forme d'«instabilité normative»23 : aussi bien la
vérité de la foi que la visée ultime de l'éthique demeurent sans cesse exposées à

la condition finie d'une raison ouverte et d'une existence en mouvement. Ainsi,
le désir d'une transcendance en acte ne peut-il s'accomplir que sous la forme
imparfaite mais nécessaire d'une erotique sans cesse renaissante.

4. Un Bien promis (teleologie et théologie)

L'utilisation des concepts de désir, de transcendance et de Bien garde

encore un caractère volontairement formel ou catégoriàl. L'élaboration d'une
théologie et d'une éthique théologique critiques, censées se tenir à la hauteur
de nos défis contemporains, présuppose une capacité finement aiguisée de

22 Cf. quelques précisions à ce sujet dans mon essai «Agapè comme relève d'Eros
Les dangers d'un amour sans désir», Revue d'éthique et de théologie morale, 260, 2010,
p. 69-80, où je me démarque en particulier de Nygren.

23 J'ai développé cette notion dans le cadre de mes travaux sur la généalogie critique
et la reconstruction de l'éthique, en particulier en lien avec la tradition protestante.
L'Evangile lui-même fait brèche au cœur de la Loi, jusqu'à la rendre à la fois caduque
et structurante.



LE BIEN SUPRÊME ET LA QUESTION DE DIEU EN ÉTHIQUE 141

distinguer et d'articuler les structures anthropologiques fondamentales et

la signification singulière d'une révélation historique en leur sein et à leur

propos. En reprenant la même question sous l'angle plus particulier de la vie
pratique et des engagements subjectifs, on peut se demander en quel sens une
éthique adaptée aux besoins du monde présent et à la compréhension de soi des

individus modernes ou postmodernes que nous sommes gagnera à s'ouvrir à

une dimension spirituelle qui puisse faire l'objet d'une reprise et d'une
thématisation proprement théologiques. Les considérations qui précèdent au sujet de

quelques éléments de la pensée de Schleiermacher devraient être comprises
comme une première élaboration toute fragile et propédeutique en direction
d'une éthique théologique soucieuse d'articuler la question de Dieu en son
universalité et son expression chrétienne particulière24.

Une des forces potentielles de la systématisation proposée par Schleiermacher

consiste à reconnaître et à promouvoir la problématique du Bien

suprême comme un lieu d'intersection fécond entre la question de Dieu et

l'interrogation éthique25. Une éthique du Bien, comprise comme horizon de

sens d'une dialectique des biens, des vertus et des devoirs, offre un cadre de

référence à portée universelle, où la philosophie morale et l'éthique théologique
peuvent se rejoindre dans leurs préoccupations fondamentales. Mais l'interprétation

singulière de ce cadre, telle qu'elle se donne à lire dans la reconstruction
chrétienne du Bien et de l'éthique, oblige à souligner de manière radicale et

provocante l'asymétrie foncière qui tient à distance Dieu et le Bien d'une part,
l'universel et le singulier d'autre part26. L'écart entre Dieu et le Bien s'est
exprimé avec force dans la thématique eschatologique; la perspective critique
du Royaume de Dieu, en effet, ne permet pas de poser Dieu et le Bien comme
les deux facettes évidentes d'une Origine fantasmatique; que Dieu contienne
en son mystère l'originarité même du Bien ne se découvre pas naturellement,
mais ne vient à la conscience que sous le coup théologique d'un décentrement

eschatologique : à la fin, au temps de la révélation définitive, sera connu ce

que nous ne faisons qu'intuitionner présentement dans la foi, avec crainte et
tremblement. Dieu promet et promeut le Bien, ce Bien qu'il est, sous le voile
de sa promesse et de nos espérances, sans que jamais nous ne puissions-nous

24 Denis Müller, «La question de Dieu au cœur de l'humain et la tâche théologique
de son élaboration académique et publique», Recherches de science religieuse 2008/
IV, p. 547-566; «Les dimensions religieuses de l'éthique et la question de Dieu», in:
J.-D.Causse, D. Müller (éds), Introduction à l'éthique. Penser, croire, agir, Genève,
Labor et Fides, 2009, p. 45-68.

25 Cf. mes réflexions plus anciennes à ce sujet : «Valeurs éthiques et justification
par la foi», in : D. Mütter, Les passions de l'agir juste. Fondements, figures, épreuves,
Fribourg-Paris, Éditions Universitaires/Cerf, 2000, p. 50-66.

26 Ici et à d'autres endroits dans le texte, nous recourons aux termes d'universel,
de singulier et de particulier de manière libre, sans coller strictement aux définitions
techniques proposées en son temps par Schleiermacher. Le singulier comporte pour nous
l'idée d'une synthèse pratique, existentielle et éthique, dépassant l'opposition formelle
de l'universel et du particulier.



142 DENIS MÜLLER

mêmes nous ériger en hommes ou en femmes de Bien. De même, du point de

vue éthique, le geste singulier de notre vie et de nos démarches personnelles
ne s'installe jamais dans la certitude absolue d'un Universel abstrait. Nous
cheminons solitaires et responsables, en vue d'une solidarité et d'une communauté

qui sans cesse nous échappent, mais qui nous émeuvent et nous aspirent.
Ce refus de toute spéculation indue, qui s'exprime aussi bien dans la dialectique,

l'herméneutique et l'éthique de Schleiermacher que dans sa théologie
comme telle, a été conquis par un effort systématique de grande envergure, en
débat critique non seulement avec Kant (pour ce qui touche le statut de la religion
et les limites d'une simple éthique du devoir), mais aussi et peut-être surtout
avec l'idéalisme allemand. Comme l'a relevé Denis Thouard, «Schleiermacher
visera à la construction d'un système qui s'interdise cette transgression non
critique, Y hubris spéculatif caractéristique de l'idéalisme absolu. C'est l'écart
entre la nature et la raison qu'il nous faut présupposer, et la tâche de l'éthique
sera justement pour Schleiermacher de la réduire par l'action, la formation.»27
Réduire l'écartpar l'action etpar laformation, ou, en d'autres termes, soutenir
et surmonter le déchirement de l'existencepar l'engagement responsable d'une
conscience practico-morale ouverte au mystère de Dieu, voilà bien, en effet, la

tâche d'une éthique libératrice et transformatrice. Discutant en 1804 le célèbre

programme schellingien des études académiques28, Schleiermacher, au sortir
de sa propre reconstruction des principes de l'éthique philosophique29, notait de

manière tranchante la double faiblesse des thèses de Schelling : intellectualisme
spéculatif, incapable de saisir la religion comme intuition vivante, d'un côté, et

abstraction théorique, peinant à rendre compte de domination de la raison sur
la nature et donc d'une éthique travaillant à même la condition historique de

l'humain30. Rationalisation de la religion et désincarnation de l'éthique se

rejoignent selon l'auteur des Reden dans une impossibilité de penser la singularité
pratique de l'être humain; l'Universel, scindé de toute particularité, échoue à se

décliner sur le mode des singularités existentielles et historiques.
Dès avant les premières rédactions de la Dialectique, en 1804, Schleiermacher

diagnostique ainsi la maladie de la rationalité abstraite, moyennant une
percée théologique hardie: l'abstraction pousse à décomposer la religion en
christianisme ou en mythologie, coupant «l'intuition de Dieu dans l'histoire»
de tout lien avec sa réalisation dans la nature31. Le déficit d'éthique, signature

27 In: F. D. E. Schleiermacher, Dialectique. Pour une logique de la vérité (1814-
1815; 1822; 1833), Paris/Genève/Québec, Cerf/Labor et Fides/Presses de l'Université
Laval, 1997, p. 323 (à propos de la recension, par Schleiermacher, des Leçons sur la
méthode des éludes académiques de Schelling, cf. note suivante).

28 Leçons sur la méthode des éludes académiques 1803), in : L. Ferry, J.-P. Pesron,
A. Renaut (éds), PhUosophies de l'Université. Textes de Schelling. Fichte. Schleiermacher.

Humboldt, Hegel, Paris, Payot, 1979, p. 42-68.
29 Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre, op. cit. (cf. ci-dessus note 10).
30 «Recension de F. W. J. Schelling 'Leçons sur la méthode des études académiques'

(1803)», in: F. D. E. Schleiermacher, Dialectique, op. cit., p. 325-340.
31 «Recension...»,/«: op. cit., p. 330.



LE BIEN SUPRÊME ET LA QUESTION DE DIEU EN ÉTHIQUE 143

d'une faiblesse de la raison vis-à-vis de la nature, trouve sa correspondance
plus radicale dans un déficit théologique, symptomatique d'une compréhension
étriquée de l'intuition religieuse en acte et de la force interprétative et
reconstructive de la foi elle-même. Science du dialogue et du conflit, la dialectique
n'a pas pour but d'éloigner l'idéal de la réalité, mais au contraire de renouer les

liens fragiles entre l'historicité de l'éthique et la singularité du cheminement

spirituel des personnes: «Nous n'avons de savoir de l'être de Dieu qu'en
nous et dans les choses, mais aucunement d'un être de Dieu hors du monde

ou en soi»32, écrira Schleiermacher dans la Dialectique de 1814-1815, une
formule qui n'est pas sans rappeler les mises en garde cinglantes de Luther,
Mélanchthon et Calvin contre la spéculation théologique gratuite. C'est que
nulle compénétration n 'estpossible, au plan philosophique déjà, entre le savoir

spéculatif et le savoir physique, ou le savoir éthique et le savoir physique :

notre idée du monde, base de toute expérience possible de soi, des autres et de

Dieu, «reste toujours une idée (Gedanke) non saturée, dont l'élément organique
ne consiste qu'en analogies éloignées»33. Le refus de la saturation entraîne ainsi
le déploiement d'analogies distantes et de métaphores différentes : le désir du

Bien, comme trace imparfaite et incertaine de la quête de Dieu, libère l'éthique
du poids de la nécessité simple et de l'obligation grave : le sujet agissant, à

défaut de se confondre avec le Bien, voit s'ouvrir devant lui la possibilité du

juste: c'est le moment arétique de vertus concrètes déployées dans l'histoire
selon une structuration forte, mais libre. Le devoir, d'impératif et de catégorique,

devient dynamique, suivant de nouvelles spontanéités créatrices : c'est
le moment déontique de la mise en forme normative. Arétique et déontique
culminent dans un but jamais donné, seulement promis : le moment téléologique

diffère l'analogie distante, mais intime, d'une subversion divine du Bien.

Dialectique, op. cit., p. 186.

Ibid., p. 192.




	Le bien suprême et la question de Dieu en éthique : ce que Schleiermacher peut nous donner à penser aujourd'hui

