
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 2: Relire l'éthique de Schleiermacher

Artikel: L'éthique philosophique ou la prise conscience du "processus éthique"
chez Schleiermacher

Autor: Berner, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 97-113

L'ETHIQUE PHILOSOPHIQUE
OU LA PRISE DE CONSCIENCE DU

«PROCESSUS ÉTHIQUE» CHEZ SCHLEIERMACHER '

Christian Berner

Résumé

Cet article présente dans ses grandes lignes l'éthique de Schleiermacher.
Elle est à la fois le processus œuvrant à unir nature et raison et la description
réfléchie de cette union progressive. L'homme, en lequel nature et raison
s'articulent, en est le centre actif. C'est par lui que les biens, qui sont les formes de

culture et de communauté, se réalisent dans l'histoire pour composer le bien

suprême. L'analyse de ce dernier est complétée par celle de la vertu, laforce qui
anime l'action éthique, et des devoirs qui disent comment s'orienter. L'éthique
apparaît alors comme une théorie générale de la culture et de l'histoire humaine

qui montre ce qu 'est une humanité rationnellement organisée. En cela Schleiermacher

faitfigure de précurseur des sciences de l'homme et de la société.

Ce texte2 veut présenter la structure d'ensemble de l'éthique philosophique

de Schleiermacher (1768-1834)3 à partir de la place spécifique qu'elle

1 Note de la rédaction : Les trois études qui suivent sont des versions remaniées
d'exposés présentés le 5 novembre 2010 à l'Institut romand de systématique et d'éthique
(IRSE), Faculté autonome de théologie protestante de l'Université de Genève, dans le
cadre d'une journée du Programme doctoral en théologie des Facultés de théologie
de Fribourg, Genève, Lausanne et Neuchâtel (Conférence Universitaire de Suisse

Occidentale, CUSO), consacrée à l'éthique de Schleiermacher. Le texte de D. Korsch a
été traduit par D. Müller.

2 Ce travail s'appuie sur un travail plus ancien, plus particulièrement centré sur la
doctrine de la vertu : «La force de la vertu, entre le bien et le devoir. À propos de l'éthique
de Schleiermacher», publié en 2007 dans: D. Müller, M. Sherwtn, N. Maillard,
C. S. Titus (éds), Sujet moral et communauté, Fribourg, Academic Press Fribourg, 2007,
p. 153-176, dont il reprend certains éléments.

3 Mode de citation des œuvres de Schleiermacher: R: Discours sur la religion à

ceux de ses contempteurs qui sont des esprits cultivés, trad. I. J. Rouge, Paris, Aubier,
1944 (la pagination indiquée suit celle de l'édition originale de 1799, qui figure dans
les traductions disponibles); BE: Ethique. Le «brouillon sur l'éthique» de 1805-1806,
présentation, traduction de l'allemand et notes par Ch. Berner, Paris, Cerf, 2003; E:
Ethik (1812713), éd. par H.-J. Birkner, Hamburg, Meiner, 1981 ; KGA 1/11: Kritische
Gesamtausgabe, t. I/l 1 : Akademievorträge, éd. par M. Rössler, avec la collaboration de
L. Emersleben, Berlin/New York, De Gruyter, 2002 ; W: Werke, éd. par O. Braun et J.

Bauer, tomes I-IV, Leipzig, Felix Meiner, 1910-1913.



98 CHRISTIAN BERNER

occupe dans son système, dont il faut commencer par énoncer les présupposés
initiaux, qui sont par ailleurs généralement acceptés par ceux que l'on a pris
coutume d'appeler les premiers romantiques allemands. Schleiermacher pense
ainsi que l'absolu se décline en raison et nature et se donne à nous sous cette
double forme. Cet absolu est à penser comme l'infini par opposition au fini.
Et en éthique, il faut commencer «au milieu» : l'homme est dans le monde,
la raison est dans la nature et l'éthique ne se comprend que dans le cadre de

cette finitude. Enfin, dans sa visée la raison est appelée à dominer la nature par
l'homme, en qui la raison s'individualise de manière privilégiée. Si jamais,

pour nous autres hommes, ni la raison ni la nature ne s'effacent totalement,
on peut dire cependant que l'éthique est affaire d'«humanisation». C'est par
le truchement de l'homme en effet que s'accomplit le devenir de la raison4 ou
l'accomplissement de la «culture», c'est-à-dire une réalisation ou effectuation

Verwirklichung) de la raison dans la nature, son inscription dans cette dernière.
Cette question de l'effectuation de la raison, qui anime l'idéalisme allemand
des premiers successeurs de Kant aux jeunes hégéliens, version diachronique
de la question de l'unité de la nature et de la raison qui est à son fondement, est

un problème traditionnel de la philosophie post-kantienne dont on peut mesurer
la diversité en étudiant les divers efforts de synthèse suscités par la troisième
antinomie de la Critique de la raison pure, efforts pour surmonter la scission
entre nature et liberté, c'est-à-dire entre nature et raison. Schleiermacher avait
donné une expression spécifique à ce désir de synthèse dans l'élan religieux
thématise dans les Discours sur la religion, pendant religieux de la solution
esthétique que lui avait donnée Schelling dans son Système de l'idéalisme
transcendantal. Concernant 1'«effectuation» proprement dite, Schleiermacher

l'appelle le «processus éthique» (ethischer Prozess), qui «n'est pas achevé tant

que la nature entière n'a pas été appropriée organiquement ou symboliquement
au moyen de la raison humaine»5. L'homme devient ainsi le lieu de

l'accomplissement de l'éthique, la raison étant posée comme «entendement et volonté»
dans les «individus humains»6. L'éthique comme discipline sera alors, suivant
Schleiermacher, la réflexion sur le processus éthique. Cette discipline est, dans

toutes ses versions, présentée par Schleiermacher en quatre parties : 1)

Introduction générale; 2) Doctrine des biens; 3) Doctrine de la vertu; 4) Doctrine
des devoirs.

L'introduction à l'éthique

L'introduction définit l'éthique comme étant la science de l'histoire de

la manifestation de l'esprit, de l'apparition de l'esprit qui est simultanément

KGA 1/11,549.
E, 15, §78.
E, 14, § 76.



L'ÉTHIQUE PHILOSOPHIQUE 99

son inscription dans la nature. Elle en est à la fois la description et, comme
prise de conscience, contribue à sa réalisation. Pour comprendre cette vie de

la raison, terme que Schleiermacher préfère à celui d'esprit, et son action sur
la nature7, il faut partir de la définition générale que Schleiermacher donne de

la vie. Comprendre l'éthique à partir de la vie montre qu'elle est pour lui une

discipline concrète, inscrite dans l'individu à partir de sa situation au milieu
du monde. Mais en même temps, cela appelle une approche spécifique, car
d'après Schleiermacher la vie ne se comprend pas immédiatement à partir
d'elle-même: elle a besoin d'une mise en forme, d'une configuration qui

passe par des oppositions qui seules la rendent intelligible. C'est là une autre
manière de dire, avec Dilthey, que «la vie s'interprète elle-même», au sens

où elle s'explicite et s'expose elle-même et ne peut devenir compréhensible
ou intelligible qu'au moyen de cette objectivation. L'éthique sera alors structurée

par ce mouvement dont on peut trouver la trace dès les premiers écrits de

Schleiermacher. Sans doute sous l'influence de Schelling, les Discours sur la
religion (1799) décrivent déjà la vie à partir d'un jeu de forces opposées :

Toute vie n'est que le résultat d'une constante assimilation [Aneignen] et
élimination [Abstossen] ; toute chose ne doit son existence déterminée qu'à sa façon
particulière d'unir et de maintenir les deux forces originelles de la nature, l'attraction
[Ansichziehen] avide et la vive et vivante expansion [Selbstverbreiten] J

Ce jeu de forces régit tant la nature que le monde de l'esprit. Développée
en ses diverses dimensions dans toute l'œuvre de Schleiermacher, notamment à

travers la relation entre la réceptivité et la spontanéité, cette loi de l'opposition
est non seulement essentielle à la théorie de la connaissance ou aux catégories
centrales en matière religieuse, où dépendance et liberté s'articulent comme «se

poser soi-même» [Sich-selbst-setzen] et «ne s'être pas soi-même posé ainsi»

[Sich-selbst-nicht-so-gesetzt-habenY, elle permet encore de penser l'individu
et la communauté et de manière plus générale, l'opposition entre le particulier
et l'universel, que Schleiermacher appelle souvent ('«individuel» et ^identique».

Cette même loi d'opposition sous-tend également l'éthique: l'éthique
décrit le double mouvement réciproque entre l'esprit réceptif et l'esprit
spontané, entre la nature connue par la raison et la nature transformée par la

raison, mouvement orienté vers une compénétration réciproque. L'éthique est

alors, c'est là sa définition la plus générale, la «science spéculative de l'action
de la raison sur la nature». Comme science de cette action, elle n'est pas
directement l'action que Schleiermacher appelle le «processus éthique» ou l'«éthici-
sation» (das Ethisiereri), bien qu'elle en soit indirectement une partie, puisque

7 E, 1, § 16.
8 R, 6.
9 F. D. E. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der

evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. 1. Aufl., auf Grund der zweiten
Auflage und kritischer Prüfung des Textes neu hg. u. mit Einleitung, Erläuterungen u.

Register versehen v. Martin Redeker, 2 vol., Berlin, De Gruyter, 1960, t. 1, p. 24.



100 CHRISTIAN BERNER

le savoir lui-même participe du développement de la raison dans la nature et

que l'éthique comme science, de ce fait même, participe au mouvement de

réalisation de l'éthique. Ce qui complique toujours la présentation de l'éthique
qui se comprend comme telle à deux niveaux.

Cette définition s'entend dans le cadre de l'opposition présentée ci-dessus :

c'est parce que nature et raison ne coïncident pas parfaitement que l'on peut et

que l'on doit travailler à leur «uniformation» (Ineinsbildung), pour reprendre
un terme schellinguien. La construction de cette unité est l'enjeu de l'éthique.
À un niveau conceptuel plus réflexif, qui est celui de la «dialectique» qui donne
les conditions de possibilité de la science, dont l'éthique et la physique sont les

deux versants, on peut renvoyer aux catégories les plus générales qui opposent
l'être et la pensée. Quel que soit le pôle dont on part, la finalité est toujours la

synthèse, que ce soit en physique, où l'on part de la nature, ou en éthique, où
l'on part de l'esprit. Les éléments sont les mêmes, ce sont les perspectives de

détermination qui changent. Et dans la situation intermédiaire de l'homme fini,
il y a toujours déjà, tant dans la nature que dans la raison, un mélange d'être
et de pensée.

Or il existe plusieurs façons d'établir une telle synthèse comme le montre
l'économie du système de la science qui présente l'éthique comme l'une
des deux parties de la philosophie, dont le pendant est la physique. Dans la

perspective éthique, la synthèse entre nature et raison ne se fait pas, comme
en religion ou en esthétique, dans l'intuition ou contemplation de l'univers ou
dans le sentiment du transcendant comme dépendance absolue. Elle s'opère par
le «processus éthique» qui est déploiement de la synthèse effective. Celle-ci,
alors dite «morale», était mentionnée dès les Discours sur la religion comme
étant celle qui tente de «perfectionner» et d'«acheven> l'univers10 en cherchant
à inscrire la raison dans la nature ou à la «rationaliser». Le projet d'achèvement
de l'univers par l'action se comprend en écho à la formule de Novalis qui,
dans Pollens, écrivait : «Nous avons une mission. Nous sommes appelés à la

formation de la terre»". C'est à cette formule que Schleiermacher se réfère
directement dans ses leçons sur l'éthique : «Quelqu'un dit magnifiquement que
nous avons la formation de la terre pour mission»l2. L'éthique est alors historique

en s'attachant au «devenir-raison» de la nature et voit son programme
dans la raison cherchant, comme dit Schleiermacher, à donner une âme à

la nature (beseelend)". Elle est mise en forme ou configuration du monde
et formation des communautés qui le régissent, qu'elles soient familiales,

10 R, 50.
11 Novalis Schriften, Bd. 2, éd. par H.-J. Mahl, Das philosophisch-theoretische

Werk, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1999, p. 241 [32].
12 BE, 56 note 2, NachschriftBoeckh [97v]. «Zur Bildung der Erde sindwir berufen» :

«nous avons pour vocation la culture de la terre», pourrait-on traduire également.
13 Cf. E. Herms, «Beseelung der Natur durch die Vernunft. Eine Untersuchung der

Einleitung zu Schleiermachers Ethikvorlesung von 1805/06», Archivio di Filosofia,
1984, n° 1-3, p. 49-102.



L'ETHIQUE PHILOSOPHIQUE 101

juridiques, religieuses etc., et décrit la réalisation progressive et effective de la

synthèse entre raison et nature.
Certes, l'idée de domination de la nature n'est pas nouvelle et fait écho à

des textes bibliques et philosophiques anciens14 et il n'est pas étonnant que
l'éthique conçue comme développement de la culture rejoigne plus généralement

le thème classique de la Bildung dans le cadre de l'idéalisme allemand.
Cette perspective est celle de Schleiermacher lorsqu'il déclare l'éthique
«science historique», c'est-à-dire descriptive du processus par lequel s'opère
la synthèse culturelle et sociale de la nature et de la raison. Même s'il faut

rappeler que l'éthique n'est pas simplement descriptive dans la mesure où elle

engendre des techniques qui ont pour finalité déclarée d'œuvrer à l'«éthici-
sation», comme le sont l'herméneutique, la doctrine de l'État ou la pédagogie.

Selon Schleiermacher, la finitude de l'homme fait que le progrès éthique
est infini, que la différence initiale ne saurait être effectivement résorbée que
dans un horizon infini, que la synthèse reste moralement exigée sans être

par là-même effectivement réalisée, même si c'est sa réalisation matérielle
effective qui nous intéresse. Il n'en demeure pas moins que la visée n'a de

sens qu'en acceptant ses conditions de possibilité : pour pouvoir unir raison et

nature, encore faut-il qu'elles ne soient pas radicalement hétérogènes, c'est-à-
dire qu'elles doivent toujours déjà être dans une union qu'on peut certes penser
minimale, mais jamais totalement absente. L'approche est en ce sens tout à fait
transcendantale dans la mesure où Schleiermacher recherche les conditions de

possibilité de l'union de la raison et de la nature et que d'autre part il pose cette
union en idéal régulateur de l'éthique. C'est en ce sens que Schleiermacher
écrit qu'«il y a une unité de la raison et de la nature qui n'est jamais exprimée
dans l'éthique, mais toujours présupposée» ". Toute nature est de toute éternité
habitée par la raison et vice-versa :

Tout savoir éthique est donc l'expression du devenir-nature de la raison toujours
déjà commencé, mais jamais achevé. '6

Par le truchement de l'éthique, le monde s'ordonne et devient un monde de

sens, c'est-à-dire à proprement parler un monde.
La nécessité de rendre compte de l'établissement de l'unité de la raison et

de la nature détermine le style historique de l'éthique qui est narration d'un
développement, de l'évolution de cette unité qui est en même temps description

14 Schleiermacher en fait directement mention dans ses leçons: «L'ancien mythe dit
déjà que l'homme, créé à l'image de Dieu, doit dominer la terre. Mais à bien y regarder,
dominer ne signifie rien d'autre que transformer tout en son organe: c'est pourquoi
l'esclave n'est pour Aristote rien d'autre qu'un organe vivant ou un outil. En même temps
que la domination de l'homme sur le monde est donné son usage, et toute la tâche de la

moralité est résolue du côté de la connaissance.» (Nachschrift Boeckh [97v], BE, 56) Les
références sont : Genèse 1. 26 s.; Aristote, Politique, liv. I, chap. 2, 1253 b-27 sq.

15 E, 210, §82.
16 Ibid. C'est nous qui soulignons.



102 CHRISTIAN BERNER

du devenir du bien. L'éthique du coup ne dit pas ce qui doit être par opposition
à ce qui est, elle décrit comment ce qui doit être est, c'est-à-dire devient. Elle
est la science spéculative de l'action de la raison sur la nature et se réalise

empiriquement dans l'histoire, comme devenir-nature de la raison, de même

que la physique à l'inverse est le devenir-raison de la nature, la nature résorbée
dans la raison qui la comprend, c'est-à-dire la formation d'une nature raisonnable.

Ce double mouvement est complété par le fait que la raison est pensée

comme l'universel, qui doit imprégner toute chose singulière, toute
individualité. C'est que la raison n'est dans le monde qu'infiniment diffractée dans
les individus qui y «participent» :

[...] la raison n'est donnée que répartie dans les personnalités, et elle est donc
absolument en commun pour la somme des personnalités, pour la communauté. Ce

que la raison forme comme âme de l'individu doit aussi avoir le caractère de la
particularité et être achevé pour lui. La tâche d'imprégner à chacun le caractère opposé
signifie donc : ce qui est absolument commun doit redevenir individuel ; l'individuel
doit à nouveau entrer en communauté.I7

La raison dans la nature est disséminée dans les individus qui doivent se

réunir pour la rendre effective. Cette raison commune se réalisera d'ailleurs
principalement par la communication, préfigurant ce qui sera appelé la «raison
communicationnelle»18. L'union de la raison et de la nature ne vise donc pas
seulement à la domination de la nature par la technique, qui inscrit la raison en

cette dernière, mais à sa présence au sein même de la formation des communautés

qui réalisent par là leur humanité. C'est en ce sens que Schleiermacher
écrit:

Domination de l'homme sur la terre [...]. Cette domination exige une intellection
parfaite de la nature; elle n'est possible que dans la communauté absolue; chacun
ne peut y contribuer au maximum que par sa particularité. "

Si «dominen> signifie «transformer tout en son organe»20, en son
instrument, et que pour cela la connaissance est requise, que la connaissance

ne se développe, comme le montre la dialectique21, que dans la communauté
des savoirs individuels et partiels, c'est que la communauté dans laquelle elle
s'établit est la condition de possibilité de la réalisation éthique, «sans commu-

17 BE, 55.
18 Schleiermacher a pu ainsi être appréhendé dans son rapport à Karl-Otto Apel.

C'est le cas de la thèse de U. Kliebisch, Transzendentalphilosophie als Kommunikationstheorie,

Bochum, Studienverlag Dr. N. Brockmeyer, 1981. Mais ce dernier néglige,
à tort, l'éthique en se concentrant presque exclusivement sur la première partie de la

Dialectique de Schleiermacher.
19 BE, 56.
20 BE, 56 n.
21 F. D. E. Schleiermacher, Dialectique, tr. et intr. par Ch. Berner et D. Thouard,

Paris, Cerf, 1997 ; cf. en particulier p. 96 sq.



L'ÉTHIQUE PHILOSOPHIQUE 103

nauté la raison ne saurait s'élever, dans l'individu, jusqu'à l'identité»22. On
voit mieux alors quel est l'objet de l'éthique pour Schleiermacher et quelle peut
être son allure générale.

À cette approche systématique de l'éthique de Schleiermacher il faut
associer une lecture historique, qui est l'une des perspectives selon lesquelles
Schleiermacher aborde l'éthique23: sa pensée est restée célèbre comme
tentative de réunir les éthiques anciennes, l'éthique du bien (Platon), celle de

la vertu (les Stoïciens) et l'éthique du devoir de Kant. Le premier ouvrage
éthique publié par Schleiermacher était une Critique des éthiques antérieures

(1803), qui ne développait pas une éthique positive disant ce qu'il en est

du bien, mais où l'on pouvait déjà repérer les grands traits de ce qui suivra.
C'est que, du point de vue éthique, le développement historique de l'éthique a

évidemment par lui-même une logique, puisqu'elle n'est autre que le devenir
raison de la nature. Ce qui ne signifie pas que, d'un point de vue chronologique,

ce développement soit uniforme. La tâche de Schleiermacher consiste,
dans cette perspective historique, à faire voir l'unilatéralité de chacune de ces

approches pour construire un tout systématique qui accorde la priorité au Bien
qui est «la présentation objective de l'élément éthique [des Ethischen]»24.
Relativement à la structure de l'éthique, l'agencement en bien suprême, vertu,
devoirs est la reprise du mouvement historique de l'éthique : «Chez les Anciens,
bien suprême et vertu; chez les Modernes, vertu et devoir». Schleiermacher
montrera que leur complémentarité est fondée sur une nécessité de contenu.
Aussi cette opposition n'est-elle que relative:

Historiquement ces formes ont toujours été ensemble de manière inconsciente,
toutefois de sorte que dans l'Antiquité l'idée du bien dominait le plus alors que le

22 BE, 57.
23 Nous faisons abstraction ici des problèmes systématiques difficiles qui ont

donné lieu à des thèses réévaluant la systématicité de la philosophie de Schleiermacher.
Ainsi E. Herms («Die Ethik des Wissens beim späten Schleiermacher», Zeitschrift für
Theologie und Kirche, 73, 1976, p. 471-552) a cru pouvoir montrer que la dialectique,
dans la mesure où elle est aussi technique de l'établissement du savoir, est subordonnée
à l'éthique qui pourtant, comme en témoigne l'introduction, en est déduite. De même,
si l'impératif de l'éthique est que, comme il est dit dans le Brouillon, «la raison doit être
âme», alors la doctrine de l'âme, à savoir la psychologie, doit être la science première,
affirme également E. Herms («Die Bedeutung der 'Psychologie' fur die Konzeption des

Wissenschaftssystems beim späten Schleiermachen>, in : G. Meckenstock, J. Ringleben
(éds), Schleiermacher und die wissenschaftliche Kultur des Christentums, Berlin/New
York, De Gruyter, 1991, p. 368-401). Ces théories sont à notre sens erronées. Il faut
en effet tenir compte du fait que chez Schleiermacher une seule et même discipline
peut avoir plusieurs fonctions. Ainsi par exemple l'herméneutique, comme art de

comprendre, est une technique qui permet la compréhension. En établissant le sens, elle
rend néanmoins également possible la dialectique comme art du dialogue conflictuel,
et est donc à son fondement, tout en jouant un rôle éthique dans la mesure où elle rend
possible l'échange qui est formation de communauté dans le développement de l'esprit.

24 E, 16, § 83.



104 CHRISTIAN BERNER

devoir s'effaçait davantage, et qu'à présent l'idée du bien a presque entièrement
disparu et que le concept de devoir domine même le concept de vertu.25

Ces formes ont «toujours été ensemble de manière inconsciente» : la

formule est caractéristique et montre que l'éthique de Schleiermacher porte à

la conscience le développement même de l'éthique en participant de ce fait à

l'effectuation du bien.
Dans une caractérisation générale, la «doctrine des biens» analyse les

produits éthiques qui résultent de l'action de la raison sur la nature, la «doctrine
de la vertu» s'attache à la force qui est au fondement de toute action éthique,
alors que la «doctrine des devoirs» énonce lesformules du devoir qui permettent
à l'action éthique de.« 'orienter. Ces trois parties sont complémentaires, comme
l'écrira Schleiermacher, même si l'essentiel se trouve dans la théorie des biens

qui manifeste le mieux l'action de la raison sur la nature :

Lorsque tous les biens sont donnés, toutes les vertus et tous les devoirs doivent
également être posés ; lorsque toutes les vertus [sont données], alors tous les biens et
tous les devoirs [doivent l'être aussi]; lorsque tous les devoirs [sont donnés], alors
toutes les vertus et tous les biens [doivent l'être aussi].26

La distinction entre ces parties n'en demeure pas moins nécessaire, car
«doctrine du bien», «doctrine de la vertu» et «doctrine des devoirs» répondent
à des intérêts différents : si la doctrine du bien est une présentation objective de

l'éthique, les autres présentations prennent en compte le sujet et opposent les

vertus aux inclinations. Pour ce qui est de la doctrine des devoirs, elle «se fonde

sur le besoin [...] de pouvoir s'orienter complètement à chaque instant»27 contre
les conceptions erronées. Elle répond à la question «Que faire ?» Si l'intérêt
de la doctrine de la vertu est «technique» et montre comment participer au

processus éthique, la doctrine des devoirs est d'intérêt «critique», permettant
de distinguer ce qui est éthique et ce qui ne l'est pas. C'est donc l'unité de

l'éthique dans ses diverses parties qui est caractéristique de la structure de

l'éthique de Schleiermacher. Cela étant, il s'agit ensuite de remplir cette

structure éthique, de lui donner une objectivité, c'est-à-dire de voir comment
et par la réalisation de quels biens l'action éthique se concrétise en donnant
naissance à tel ou tel autre type de communauté. La plus grande partie de

l'éthique de Schleiermacher y est consacrée, en analysant non seulement le

bien suprême, mais en établissant les différents biens culturels, c'est-à-dire les

biens objectifs dans la mesure où ils sont des objectivations de la raison. C'est
là sans doute que la proximité avec la théorie hégélienne de l'esprit objectif
est la plus patente28. Qu'il nous suffise de rappeler la définition hégélienne de

25 E, 16, §86. Cf. E, 222s, § 121.
26 £,221,§ 117.
27 E, 17.
28 Cf. G. Schultz, «Ethik als Theorie der modernen Kultur. Mit vergleichendem

Blick auf Hegel», dans: Ethik und Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der
Geisteswissenschaften, Francfort-sur-le-Main, Suhrkamp, 1995, p. 35-64.



L'ÉTHIQUE PHILOSOPHIQUE 105

l'histoire de l'esprit en nous souvenant que Schleiermacher lui-même définit

l'éthique comme «science de l'esprit» ou comme «science des principes de

l'histoire»29:

L'histoire de l'esprit est son acte, car l'esprit n'est que ce qu'il fait et son acte consiste
à faire qu'il devienne lui-même, et ici en tant qu'esprit, l'objet de sa conscience,
donc à s'appréhender lui-même en s'explicitant pour lui-même.30

L'esprit objectif, qui est l'objet de la Philosophie du droit, correspond chez

Hegel au deuxième moment du «développement de l'esprit», à savoir à l'esprit
«dans la forme de la réalité comme d'un monde à produire et produit par lui,
dans lequel la liberté est en tant que nécessité présente [,..].»31 Dilthey avait

relevé cette parenté entre Hegel et Schleiermacher :

La culture est tout d'abord un enchevêtrement d'ensembles finalisés. Chacun

d'eux, comme la langue, le droit, le mythe et la religiosité, la poésie, la philosophie,
possède une législation interne qui conditionne sa structure, laquelle détermine

son évolution. C'est alors que fut comprise la teneur historique de ces ensembles.

L'œuvre de Hegel et de Schleiermacher consista à pénétrer leur systématicité
abstraite en prenant conscience de leur historicité.32

La compénétration de la raison et de la nature donne la structure spécifique
de l'éthique de Schleiermacher, chacune de ses parties étant plus particulièrement

attachée à une manière d'envisager ce rapport entre raison et nature:
la «doctrine des biens» dit l'unité de la raison et de la nature, c'est-à-dire leur

présence réciproque dans les produits de la réalisation éthique ; «doctrine de

la vertu» et «doctrine des devoirs» s'attachent, dans le cadre de cette union,
à l'opposition entre l'universel et le particulier: la vertu concerne la force
productrice, le devoir ce qui est en train d'être produit, c'est-à-dire l'activité
elle-même33. Ce qui fait dire à Schleiermacher que le bien se rapporte à la vertu

comme la ligne à sa fonction34. Mais chaque partie présente l'éthique en entier,
même si à chaque fois suivant une perspective spécifique. Commençons alors

par la doctrine des biens.

29 F. Schleiermacher, Le statut de la théologie. Bref exposé, trad. B. Kaempf et
P. Bühler, Paris, Cerf, 1994, § 35, p. 32.

30 G. W. F. Hegel, Principes de la philosophie du droit, § 343, trad. fr. J.-F.

Kervégan, Paris, P. U. F., 2003, § 343, p. 432 (traduction modifiée).
31 G. W. F. Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques en abrégé (1830),

«Troisième partie. La philosophie de l'esprit», § 385 (trad. fr. B. Bourgeois, Paris, Vrin,
1988, p. 180).

32 W. Dilthey, «Discours du soixante-dixième anniversaire» (1903), dans: Critique
de la raison historique. Introduction aux sciences de l'esprit, trad. S. Mesure, Paris,
Cerf, 1992, p. 33.

33 £,222, § 118.
34 BE, 47.



106 CHRISTIAN BERNER

La doctrine des biens

La doctrine des biens est la plus importante dans la perspective de Schleiermacher,

et il la présente toujours en premier. Elle se définit comme la présentation

objective de l'éthique qui s'accomplit dans l'unité du bien suprême:

Tout ce qui est éthiquement devenu est un bien et la totalité de ceux-ci sont unis,
donc le bien suprême. La présentation objective de l'élément éthique est donc la

présentation de l'idée du bien suprême.35

On comprend en effet que, pris dans l'action de la raison sur la nature, il
faut partir des actions de cette raison qui se sont objectivées dans les produits
éthiques. Les productions de cette action sont des «biens» et leur réunion
constitue le «bien suprême». «Suprême» est alors à prendre simplement
comme synonyme de «totalité»36, d'unité organique des biens. La doctrine
des biens construit donc le bien suprême qui intègre tous les biens particuliers
produits dans le temps de l'histoire et l'espace du monde par l'action humaine
et l'agir de la raison en vue de leur unité37. Le bien serait existant si raison et
nature accédaient à l'union38 dans une paix perpétuelle. Or puisqu'il faut, pour
parvenir à la «paix perpétuelle» qui signifie la «fin de la lutte contre la nature»
et donc une «domination de la nature», l'accord et l'harmonie des différentes
communautés39, le Bien ne se réalisera que dans l'humanité.

Suivant cette définition, la «doctrine du bien» intégral est structurée par
l'action de la raison sur la nature et résulte de la manière dont la raison agit
sur la nature40. Or deux types d'action sont pensables dans l'intervention de

l'homme sur lui-même et sur la nature extérieure à partir de ce que Schleiermacher

appelle des «fonctions», à savoir la fonction organisatrice et la fonction
symbolisatrice: 1) soit l'homme intègre le réel à sa raison, c'est-à-dire qu'il
configure le réel pour l'absorber dans la raison, ce que Schleiermacher appelle
la fonction «connaissante», qui est dite ailleurs «symbolisatrice» parce que le

symbole permet de reconnaître l'autre dans l'un, la raison dans la nature, ou
«désignatrice» dans la mesure où la nature est transformée en «symbole» ou
«signe» de la raison qui permet de lire ou reconnaître la présence de la raison
dans la nature à travers les lois de la nature, par exemple, ou les symboles

perçus dans la nature. Ce qui fait dire à Schleiermacher que la raison s'unit
aux choses; 2) soit inversement, l'homme donne une matière au rationnel
au sens large en l'inscrivant dans la réalité, et c'est la fonction organisatrice

£,16, §83.
BE, 50.

£,219, § 110.

£,220, §113.
KGAllll,611.
£, 209, §80 et 231, i



L'ETHIQUE PHILOSOPHIQUE 107

qui transforme la nature, par laquelle il unit, c'est-à-dire adapte les choses
à lui-même. Pour «dominer la nature», la raison en fait son instrument, ce

que Schleiermacher appelle, se conformant à l'étymologie et ayant Aristote
à l'esprit, «organiser», c'est-à-dire transformer en «organe». Telles sont les

deux voies suivant lesquelles la raison peut agir sur la nature, étant entendu

que toute activité organisatrice est aussi symbolisatrice, puisque la raison en

transformant la nature en son organe s'y reconnaît, de même que tout signe
instrumentalise à l'inverse la nature. Certes, dans ce mélange, la raison doit être

reconnaissable. C'est pourquoi le privilège est malgré tout donné à la symbolisation

: la nature est un être-symbolisé pour la raison et l'action de la raison
consiste à symboliser41.

Ces deux formes d'action de la raison sur la nature dépendent du fait que la

raison ne peut opérer qu'à travers les individus constitués en communautés, cet

agir étant donc marqué davantage soit par l'individualité, soit par la communauté.

Et comme souvent chez Schleiermacher, la réunion de deux dichotomies
engendre une quadruplicité, ici des actions éthiques qui produisent des biens
concrétisés dans les communautés qui leur correspondent. Le processus éthique
sera donc achevé lorsque non seulement la raison sera devenue naturelle et

que la nature sera devenue éthique, mais encore lorsque individuel et universel
seront compensés42. C'est ainsi que se constitue l'élément éthique dans son

objectivité. C'est pourquoi la morale n'a pas à considérer l'individu hors de la
communauté où se réalise la raison dans son universalité : le sujet moral a une
tendance à la communauté hors de laquelle tout n'est qu'égoïsme, l'égoïsme et

l'isolement individuel étant une forme du mal, qui peut exister à titre provisoire
tant dans l'individu que dans l'État «qui ne veut pas entrer en communauté»

ou l'Église intolérante «qui ne veut pas en reconnaître d'autres»43; n'est bonne

en effet que la tendance à la communauté, à une communauté toujours plus
parfaite, plus étendue et englobante dont l'une des réalisations achevées est

la culture. C'est en cela que l'activité de la raison consiste non seulement
à dépasser sa propre personnalité individuelle, mais encore à se rapporter
à la «totalité de toutes les personnalités, et plus précisément à la raison qui
les habite», la totalité des raisons personnelles constituant la raison en soi44.

D'où le principe éthique fondamental : «Qui pose la moralité, pose un élan qui
pousse à rechercher et à reconnaître autrui. Cet élan est, sous un certain angle,
l'essence intime de la moralité.»45

En résumé : la doctrine des biens nous montre tout ce qui est devenu de

manière éthique dans un cadre systématique qui exprime entièrement l'unité de

la nature et de la raison. La théorie du bien suprême contient donc à elle seule

41 £,233, §3.
42 KGA Vil, 552.
43 ££70.
44 BE, 79.
45 BE, 79 sq.



108 CHRISTIAN BERNER

l'authentique système de l'éthique et ce n'est qu'à partir d'elle que sont
déterminés, pour l'individu qui participe à ce processus, ce que doivent être vertu et
devoir. Les deux autres parties de l'éthique sont le complément de la première :

elles nous montrent comment les biens deviennent effectivement, par la force
de la vertu d'une part et au moyen des limites imposées à l'action effective

par le devoir d'autre part46. En rendant compte de la genèse de l'action, la
doctrine de la vertu sera dite polémique parce qu'elle s'oppose à la théorie qui
dit que l'action n'est pas le résultat de la raison de la personnalité, mais des

inclinations47.

La doctrine de la vertu

Si l'éthique consiste à animer la nature par la raison, la doctrine de la vertu,
second moment, présente cette action à partir de l'essence de l'individu et de la

présence en lui de la raison :

[L]'homme nous est donné comme un être naturel par la philosophie de la nature,
et ce qui existe en lui est élevé à une puissance supérieure par l'idée qui l'habite, à

savoir la conviction (Gesinnung).4S

Autrement dit, si la doctrine des biens présente la totalité des formes
éthiques, le «macrocosme éthique», la doctrine de la vertu présente le «microcosme

éthique»49, car de même qu'il n'y a pas de manifestation sans force, il n'y
a pas de «bien» sans qu'y soit mêlée quelque «vertu»50. La vertu «source de la
vie morale»5' signifie que le monde moral a son origine dans l'être individuel,
parce que le principe qui rend effectifle bien n'est autre que l'individu. En effet,

pour que la moralité soit considérée dans le bien comme l'action commune
des individus, il faut qu'elle habite l'individu lui-même52. Le bien suprême
ne peut pas devenir réalité s'il ne passe par l'action des individus singuliers,
les produits de l'esprit n'étant rien d'autre que ce qui «a été organiquement
formé par l'action morale des individus»53. Autrement dit, le devenir effectif
du bien suprême, par lequel la raison domine la nature, a pour condition de

possibilité l'action morale des individus ; et pour être morale, l'action doit être

vertueuse, c'est-à-dire présuppose la perfection de la vertu. C'est en cela que
l'individualité est «posée» dans la vertu54. En elle une idée est posée comme

46 £, 16, § 85.
47 £, 16, §91.
48 BE, 123.
49 £, 17, §100;c/££,47.
50 £,221, § 117.
51 KGA 1/11,321.
52 BE, 188.
53 ni, 35.
54 Wll, 39.



L'ÉTHIQUE PHILOSOPHIQUE 109

âme, qui est l'idée comme principe de la vie55. Il faut donc poser ensemble la

raison et la raison qui donne une âme56, ce qui dans la conviction se décline

comme sagesse et amour, que Schleiermacher précise comme raison en soi et

raison qui sort de soi. La vertu ne désigne donc pas des actions éthiques, dites

alors «vertueuses», mais contribue à les produire. C'est pourquoi elle est dite
«force»57. Et Schleiermacher d'écrire que la vertu est «la puissante vie de la

raison dans l'individu»58.
La vertu est donc détermination de la volonté. Nécessairement active, la

bonne volonté ne se résume pas à la pureté de la conviction, à la conviction de

la belle âme qui est pure bonne volonté :

La vertu n'est [...] pas une qualité au repos, comme on le pense souvent, mais
uniquement en activité. La terminologie aristotélico-scolastique n'a pas aussi

clairement compris la qualité en ce sens que les philosophes ultérieurs. Car on peut
aussi penser des qualités vivantes. Lorsque Kant dit qu'il n'y a rien de meilleur
dans le monde que la bonne volonté, il n'a raison que dans la mesure où cette
bonne volonté est immédiatement active comme idée. Car lorsqu'on prend la bonne
volonté en son sens ordinaire, comme étant une résolution à laquelle l'action ne

correspond pas, alors c'est une pensée vide, un néant absolu.5'

Ce qui ne signifie pas qu'à l'inverse la vertu relève du domaine de l'action,
qui a sa place dans la doctrine des devoirs60.

Le concept de vertu n'a, suivant Schleiermacher, de sens qu'à supposer une
dualité en l'homme fini61. Il faut en effet faire l'hypothèse suivant laquelle il
y a en l'homme une différence entre ce qui est vertueux et ce qui ne l'est pas,
entre quelque chose de supérieur et quelque chose d'inférieur. Quelle que soit
la définition de la vertu, toujours une distinction est faite. Ce point est capital
car cette distinction est à l'origine de la première articulation de la vertu qui
distingue entre le supérieur et l'inférieur et leur unité : la vertu sera «vivifiante»
lorsque le supérieur commande l'inférieur et donne le principe positif; elle sera
«combattante» lorsqu'elle s'oppose à la résistance de l'inférieur (par exemple
le rationnel contre le sensible etc.). Ces deux aspects sont donc deux expressions

de la vertu qu'on ne saurait séparer radicalement, puisque pour vivifier
il faut contenir la résistance opposée par le principe inférieur et vice-versa.
L'existence de deux aspects ne nuit donc pas à l'unité de la vertu.

À ce premier principe de division se joint selon Schleiermacher un second.

En effet, si la vertu est force éthique dans la vie singulière, alors il faut tenir

compte des activités fondamentales de l'homme qui constituent cette vie62. Il

55 Ibid.
56 BE, 197 n.
57 /024 1/11,321
58 KGAVU ,546
59 BE, 194 n.
60 BE, 195 n.
61 £041/11,322.
62 £, 138, § 18.



110 CHRISTIAN BERNER

s'agit d'une part de la «connaissance», qui est «recueillir en soi», «réceptivité»
qui conduit à la «représentation», de l'autre de l'«agir», qui est «poser hors
de soi dans le monde», c'est-à-dire «spontanéité» qui conduit à une «présentation».

C'est là une reprise de l'opposition rencontrée entre la «symbolisation»
et I'«organisation», variante de l'opposition entre «penser» et «agir». Cela

signifie que pour l'homme fini, la raison ne peut pas dominer autrement que
sous cette forme duelle dans la dimension de l'action réciproque.

L'opposition entre la «vertu vivifiante» et la «vertu combattante» correspond
à l'opposition entre la vertu comme «conviction» (qualité) et la vertu comme
«compétence» ou «capacité» (quantité). La différence, dans la vertu, entre la
«conviction» (Gesinnung) et la «compétence» (Fertigkeit) est la structure qui
régit les premières présentations, avant que Schleiermacher ne déclare la vertu

synonyme de «conviction morale»". «Conviction» et «compétence» sont deux

perspectives sur les vertus : la vertu comme conviction est définie comme «le

pur contenu idéal de l'action», alors que la vertu comme compétence est la

raison prise dans le temps, comme capacité de réalisation et s'oppose donc à

ce qui résiste64. Si la vertu représente l'essence intime de l'individu, sa nature

pourrait-on dire, son être, en même temps elle n'est pas sans sa réalisation,
c'est-à-dire sans devenir dans le temps. Autrement dit, la compétence est la

conviction qui se manifeste65, et lorsque la compétence se manifeste sans

conviction, elle est simple mécanisme.

Quatre catégories de vertus fondamentales résultent de cette analyse: la

sagesse, l'amour, la sagesse réfléchissante et la persévérance. La présentation
des vertus suit la division en disposition et compétence, l'opposition entre
l'idée pure et son extériorisation suivant qu'elle est connaissante ou agissante.
La sagesse théorique et pratique est ce qui donne un contenu idéal à toute
action66: elle est la «relation à l'idée»67. L'amour est le «vouloir devenir
âme de la raison»68, c'est-à-dire la raison qui ne subsiste pas en soi, mais qui
cherche à s'inscrire dans l'organisation. L'amour est ainsi le pendant de la

sagesse, qui est simple raison inscrite en soi, vertu agissante qui cherche à

s'inscrire dans le monde et est à ce titre, dit Schleiermacher, «le tournant le

plus immédiat entre le physique et l'éthique»69. L'amour est donc «la qualité
dynamique de la manifestation de la sagesse», «le principe proprement dit de

l'existence des choses»70. C'est ainsi, dans une perspective théologique, que
Dieu dans sa sagesse crée par amour et que, d'une manière générale, «toute
action morale est amour»1', puisque l'action morale consiste à inscrire la

63 KGA VU, 321 note 2.
64 £, 138, § 17.
65 BE, 195 n.
66 E, 140, § 1.
67 BE, 198.
68 £, 146, § 1.
69 BE, 205.
70 BE, 205 n.
71 ££,206.



L'ÉTHIQUE PHILOSOPHIQUE 111

raison dans la nature. La sagesse réfléchissante (Besonnenheit)72 concerne
non plus l'existence de la vertu, mais son devenir73. Il s'agit de reconstruire

par la réflexion l'archétype, l'idée qui permet de penser le projet dans la vie.
La persévérance (Beharrlichkeit) enfin est inscription de l'éthique qui assume
le temps nécessaire à l'action éthique. Pour le christianisme, la persévérance
prend la forme de l'espérance.

Toutes ces vertus ne sont, en raison de leur unité systématique, que des

moments de la vertu. La synthèse des moments se manifeste «avec une
relativité déterminée dans l'individualité personnelle au sein de la société»,
dans le «sage, la vertu personnifiée et contemplée dans l'unité vivante»74. Chez
les Anciens, il s'agit du phronimos, chez les chrétiens, de Jésus, dont on peut
donc, en ce sens, raconter la vie.

La doctrine des devoirsls

Le devoir est présenté dans la dernière partie de l'éthique, celle qui a affaire
à l'action concrète. Elle présente «le processus éthique comme mouvement, et
donc l'unité du moment et de l'action»76. Dans le concept de vertu, l'éthique
était présentée comme la force qui se diversifie dans l'homme comme être

agissant ; dans le concept de bien, elle était tout ce qui devient et doit devenir au

moyen de cette force ; dans le concept de devoir, elle est ce qui se trouve entre
les deux, à savoir / 'action éthique. Autrement dit : si la vertu est le fondement,
le bien le but, le devoir est relatif à l'action elle-même. La formule générale
du devoir s'applique donc directement à toute action et se caractérise par des

formules qui l'ordonnent. La formule la plus générale du devoir est: «Agis à

chaque instant de sorte que toutes les vertus soient actives en toi en rapport à

tous les biens.» " Cette formule peut se dire : «Que chacun contribue à chaque
fois autant que possible et de toute saforce éthique à la résolution de la tâche

éthique générale dans sa communauté avec tous.»n Toutes les formulations
subordonnées du devoir vont chercher à concilier l'individu moral agissant
et la communauté, à réaliser leur «rapport réciproque»79 en donnant corps à

l'état éthique de la vie en communauté. Ce qui signifie qu'il faut, dans l'action,
simultanément s'«approprier», c'est-à-dire s'individualiser, et entrer en
communauté, et surtout ne jamais faire l'un sans l'autre80. Suivant que l'on

72 KG41/11,329.
73 ££,213.
74 ££, 225.
75 Je suivrai ici principalement la Conférence sur le traitement scientifique du

concept de devoir 1824), in : KGA I/11, 415-428.
76 £, 166, § 1.
77 *G4 1/11,419.
78 KGAVU, 425.
79 KGA 1/11,426.
80 KGA 1/11,427.



112 CHRISTIAN BERNER

parte de l'individu ou de l'universel, que l'on souligne l'appropriation ou
l'entrée en communauté, Schleiermacher distingue quatre sphères des devoirs :

le droit et l'amour pour la communauté; la conscience et la profession pour
l'appropriation ou la réalisation individuelle.

Le critère de la moralité tient finalement à l'absence de conflit entre ces

devoirs, à leur non-«collision»81 : les différentes formules du devoir doivent
être compatibles et permettre à l'homme de se réaliser comme individu au sein
d'une communauté, ou plutôt des différentes communautés dont il fait simultanément

partie, c'est-à-dire que droit, amour, conscience et profession doivent
s'accorder. Ainsi par exemple ne faut-il se soumettre à aucun droit sans avoir
assuré sa profession et sans s'être réservé le domaine de sa conscience, etc.82

Conclusion

Nous avons ainsi présenté l'allure générale de l'éthique de Schleiermacher.
Le cœur de celle-ci est la doctrine du bien suprême comme totalité qui intègre
tous les biens. Les biens sont les formes de culture et de communauté qui se

réalisent dans l'histoire: l'État, l'Église, la socialite, la famille, la communauté

scientifique. L'éthique devient ainsi une théorie générale de la culture
et de l'histoire humaine qui montre ce qu'est une humanité rationnellement
organisée. L'éthique de Schleiermacher apparaît donc comme la description
et la promotion de l'ensemble des actions et des réalisations effectives qui
permettent à l'homme d'édifier un monde spécifiquement humain, ou tout
simplement un «monde», c'est-à-dire une structure qui permet de s'orienter.

On peut en prendre la mesure en jetant un œil comparatif sur Dilthey,
essentiel dans le cadre de la réception de Schleiermacher. Dilthey, qui avait
consacré à l'éthique de Schleiermacher sa thèse de doctorat, sait les parallélismes

de l'éthique avec la théorie hégélienne de l'esprit objectifet ouvre par là

l'approche des objectivations de l'esprit à l'ensemble complexe des sciences de

l'esprit. Le dernier Dilthey reconstitue l'édification du monde historique suivant
une démarche qui doit être rapportée à Schleiermacher auquel il reprend la
définition de l'éthique83 en lisant expressément la «doctrine des biens» comme
le «cœur des sciences de l'esprit»84. Suivant Dilthey, il s'agit dans les sciences

81 KGA 1/11,428.
82 KGA VI 1,428.
83 Dilthey n'a pas seulement réservé à l'éthique une partie de l'ouvrage, inachevé et

publié en 1966, le tome II du Leben Schleiermachers. Schleiermachers System als
Philosophie und Theologie (Gesammelte Schriften, t. XIV, éd. par M. Redeker, Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1966, p. 229-357), il lui a aussi consacré sa thèse de doctorat
présentée, dans sa version latine, à la Faculté de philosophie de l'Université de Berlin
le 16 janvier 1864. Cette thèse, De principiis ethices Schleiermacheri, est reproduite en
partie dans sa version allemande sous le titre «Kritik der ethischen Prinzipien Schleiermachers

(1863/1864)» (ibid., p. 339-357).
84 Ibid., p. 211.



L'ÉTHIQUE PHILOSOPHIQUE 113

de l'esprit de comprendre le «monde de l'esprit objectif» suivant l'individuel
et l'universel, suivant un «intérieur» et «la sphère de la communauté»85. Ce

monde de l'esprit objectif comprend tous les systèmes symboliques élaborés

intersubjectivement où s'est fixé «une relation entre l'expression vitale et

l'intellectuel [das Geistige]»16; L'esprit est structure et organise le monde, et

les sciences de l'esprit apparaissent alors comme une sémiotique générale du
monde de l'esprit, des systèmes culturels, ouvrant sur ce que sera la Théorie
des conceptions du mondesl de Dilthey, chaque «législation interne» ordonnant
des interprétations globales du monde appelées Weltanschauungen comme
orientations dans le monde. Voici comment Dilthey définit l'esprit objectif:

J'entends par là les diverses formes sous lesquelles s'est objectivée dans le monde
sensible la communauté existant entre les individus. Dans cet esprit objectif, le passé
est pour nous un présent constant et durable. Son domaine s'étend du style de la vie,
des formes du commerce (Verkehr) jusqu'à l'ensemble structuré (Zusammenhang)
des fins que la société a formé pour elle-même, jusqu'aux mœurs, au droit, à l'État,
à la religion, aux sciences et à la philosophie.88

C'est la structure dégagée par Schleiermacher. Cet esprit objectif est
détaché par Dilthey de l'esprit absolu hégélien en héritant de la dimension
historique de la pensée de Schleiermacher. Dilthey ne s'autorise pas, en effet,
comme Hegel, de la totalité comprise comme esprit pour comprendre les
objectivations particulières :

[N]ous ne pouvons inscrire l'esprit objectif dans une construction idéale: il nous
faut bien plutôt prendre pour base sa réalité historique.89

C'est parce que Schleiermacher part lui aussi de cette réalité que son

éthique historique et culturelle est une éthique concrète, d'abord descriptive,
qui raconte comment l'esprit s'inscrit dans la nature, à la fois comment l'esprit
est et comment il doit être. L'éthique est de style narratif: elle rend compte de

l'effectuation de la raison et de la culture comme mise en forme du monde et

par là même y contribue. En cela Schleiermacher apparaît dans son éthique
comme un génial précurseur des sciences de l'homme et de la société.

83 W. Dilthey, «Plan der Fortsetzung zum Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften», in: Gesammelte Schriften, t. VII, éd. par B. Groethuysen,
Berlin, Teubner, 1927, p. 209.

86 Ibid.
87 W. Dilthey, Théorie des conceptions du monde, trad. L. Sauzin, Paris, P.U.F.,

1946.
88 W. Dilthey, «Plan der Fortsetzung...», op. cit., p. 208.
S9 W. Dilthey, L'édification du monde historique dans les sciences de l'esprit, trad.

S. Mesure, Paris, Cerf, 1988, p. 104.




	L'éthique philosophique ou la prise conscience du "processus éthique" chez Schleiermacher

