Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 1

Artikel: La contribution discrete de Gadamer a une phénoménologie du monde
social

Autor: Wykretowicz, Hubert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011), P. 35-49

LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER
A UNE PHENOMENOLOGIE DU MONDE SOCIAL

HuBERT WYKRETOWICZ

Résumé

Trois intentions convergentes fraversent cette étude: du point de vue
de !'histoire de la philosophie, le monde social est dans un premier temps
l’occasion de mesurer un écart entre Heidegger et Gadamer; puis, dans un
second temps, il sert de fil conducteur pour explorer les ressources éthiques et
sociales de la philosophie herméneutique. Enfin, d'un point de vue phénomeé-
nologique, nous montrons a l’aide de ces ressources comment |'anonymat et
I’indétermination du monde social constituent des conditions nécessaires de la
vie subjective et personnelle.

Un préjugé tenace consiste a dénoncer 1’anonymat et le caractére imper-
sonnel de la vie sociale. A 'intérieur de la tradition phénoménologique, cette
position est bien connue chez Heidegger ou Sartre par exemple: faire corps
avec le monde social ¢’est perdre son authenticité ou encore esquiver sa liberté.
Dans ce travail, nous ambitionnons de montrer comment la phénoménologie
peut, a ’aide de Gadamer notamment, redonner une dignité philosophique a
cette dimension sociale de |’existence humaine.

La réalité sociale, la phénoménologie 1’aborde principalement du point
de vue de I’intersubjectivité transcendantale (Husserl), c’est-a-dire a partir de
la pluralité des consciences au fondement du monde commun. Or, I’inflexion
herméneutique apportée par Heidegger enseigne a ne pas trop rapidement se
rabattre sur la conscience pour penser la constitution du réel, celle-1a étant au
moins autant constituée par son rapport au monde que constituante de celui-ci.
Pourtant, lorsqu’il s’est agi pour Heidegger de penser I’appartenance du sujet
au monde social, ce dernier ne semble guere lui avoir accordé suffisamment de
crédit — a I’époque d’Etre et temps du moins —, caractérisant en effet d’emblée
la structure sociale de I’existence comme tendance a la déchéance (le fameux
«On»).

Au contraire, chez un de ses plus fideles éleves, Gadamer, cette méme
appartenance sociale ne représente pas d’entrée de jeu un déni de la finitude.
Moyennant une lecture attentive de 1’éthique aristotélicienne, il entreprend
ainsi de décrire dans sa spécificité la vie sociale du sujet.



36 HUBERT WYKRETOWICZ

Par conséquent, nous proposons ici:

(1) dans un premier temps de rappeler I’héritage heideggérien en la matiere,
en évoquant en particulier son analyse de la vie sociale et pratique;

(i1) puis de nous tourner du coté de Gadamer pour nous arréter sur un
concept aristotélicien essentiel a ses yeux: la raison pratique (phronésis)',
qu’il conviendra de distinguer de la rationalité théorique comme de la pensée
de I’Etre: si ¢’est surtout du point de vue de sa structure formelle qu’elle se
distingue de la premiére, c’est au contraire en prenant au sérieux 1’arriere-plan
de son exercice, a savoir 1’éthos, que nous la distinguerons de I’intelligence
que le Dasein a de 1’étre; en effet cette complicité quasi charnelle de ’homme
avec le monde social (I’éthos) est, chez Gadamer, une condition de possibilité
indépassable de I’agir, a la faveur de laquelle seule une décision éclairée peut
avoir lieu ou un projet d’intelligibilité étre mené a bien.

(iii) Cela nous ameénera a conclure en précisant certains enjeux de cette
socialité d’inspiration phénoménologico-herméneutique; nous serons ainsi
appelés a défendre la these suivante, en apparence paradoxale: 1’anonymat
propre au monde social, dans la mesure ou il est le support d’une indétermi-
nation de sens originaire, représente la condition de mon auto-détermination,
c’est-a-dire de ma liberté. Autrement dit, ¢’est a condition de vivre dans un
monde de significations en partie indéterminées que je puis en fin de compte me
déterminer moi-méme, de sorte que I’homme ne conquiert pas son authenticité
ou sa liberté contre I’anonymat, mais bel et bien a la faveur de celui-ci.

1. La philosophie de la finitude

Plus que la question de I’étre a proprement parler, c’est la structure de la
finitude que Gadamer retient de Heidegger. L’homme a ceci de caractéristique
qu’il existe toujours en vue du monde; il se meut et se débat a I’intérieur des
multiples sollicitations quotidiennes qui lui sont adressées, il est préoccupé, en
prise directe avec les choses qu’il manipule en vue d’atteindre certains buts.
Le monde ne se présente donc pas a lui en premier lieu comme 1’espace désin-
vesti de la géométrie, ni méme comme un contenant a priori ou I’ensemble de
son contenu; il représente d’abord pour ’homme un réseau de significations
pratiques dans lequel il se retrouve (sich auf etwas versteht), un horizon ouvert
qui circonscrit d’emblée les possibilités de son orientation.

Aussi peut-on dégager a partir de cette bréve description la structure de
base de la finitude: I’homme est toujours déja jeté dans un monde, dans une
situation singuliére a partir de laquelle il lui faut décider de son pouvoir-étre,
en projetant des possibilités de comportement, ce que Heidegger appelle la

' H.-G. GapAMER, Gesammelte Werke 11, Hermeneutik 11, Tiibingen, Mohr Siebeck,
1986, p. 328 : «au bout du compte la vertu aristotélicienne de la rationalité, la phronesis,
est la vertu herméneutique fondamentale elle-méme». (C’est nous qui traduisons ; nous
abrégeons par la suite G.)



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 37

compréhension (Verstehen). Etre-jeté (Geworfenheir)-Projet (Entwurf) consti-
tuent ainsi le noyau dur de la phénoménologie de 1’étre humain que présente
Etre et temps: I’existence apparait comme une totalité synthétique constituée
de la passivité de I’affect et de ’activité de la compréhension, polarités inextri-
cables déterminant 1’éclatement de 1’homme au monde. En ce sens, toute
compréhension se réalise non pas contre I’affectivité, mais bien toujours déja a
la faveur de ce que celle-ci me découvre de ma situation. Aussi la facticité ne
représente-t-elle pas tant une entrave a la compréhension qu’une condition de
possibilité effective de celle-ci.

Néanmoins, on sait que chez Heidegger ’homme en régime de quotidienneté
ne se saisit pas lui-méme réellement mais €pouse les diverses inclinations du
On. Le Dasein s’ignore comme source du sens parce qu’il vit accaparé par la
présence des choses. Toutefois, I’expérience de la finitude, a travers notamment
I’expérience de I’angoisse, m’arrache a I’anonymat de la vie quotidienne et me
découvre dans mon individualité : car ¢’est de ma finitude qu’il est question, de
ma mort qu’il en va a chaque fois. L’homme y conquiert ainsi son authenticiteé.

I apparait alors clairement que se comprendre a partir du On ne représente
pas une modalité de compréhension authentique, mais une aliénation qui doit
faire ’objet d’une destruction en vue d’une appropriation de [’étre fini que je
suis?. Par conséquent, ce qui me fait participer aux autres est aussi ce qui me
perd en tant que tel. Certes Heidegger a parfaitement reconnu dans le On une
dimension constitutive de la socialité, mais cette derniére se caractérise moins
par le dévoilement des possibilités qu’elle porte que par un recouvrement
essentiel de 1’étre que je suis appelé a étre’.

2. Le déracinement de la raison pratique (phronesis)

Un argument supplémentaire a cette dévaluation de la perspective sociale
peut étre trouvé dans le cours que Heidegger a consacré a 1’éthique d’ Aristote
dans les années vingt. La discussion de 1’Ethique a Nicomaque est une préoc-

* On sait par ailleurs que c’était 1a la tiche spécifique qu’assignait Heidegger a
I’herméneutique, bien avant Etre et temps déja. Cf. M. HEIDEGGER, Gesamtausgabe, t. 63,
Ontologie (Hermeneutik der Faktizitdt), Francfort, Vittorio Klostermann, 1982, p. 15:
« Dans I’herméneutique se constitue une possibilité pour le Dasein de devenir et d’étre
compréhensible a lui-méme. Cette compréhension n’est absolument pas un «se rapporter
a...» (une intentionnalité), mais un comment du Dasein lui-méme; que cela soit fixé
terminologiquement a I’avance en tant que la vigilance du Dasein pour lui-méme.»
(C’est nous qui traduisons et soulignons.)

? Nous n’entrons pas non plus ici dans le débat qui consiste a savoir si le Heidegger
tardif, en conférant une dignité ontologique au peuple, a véritablement fait de la socialité
une modalité de la finitude. Cf. pour I’ensemble de ce débat I’article de Grondin «La
persistance et les ressources éthiques de la finitude» dans J. GRONDIN, L 'horizon hermeé-
neutique de la pensée contemporaine, Paris, Vrin, 1993, p.40 sq. et notamment la note 1
de la p. 41 ou ['auteur précise clairement le statut du On eu égard a I’authenticité.



38 HUBERT WYKRETOWICZ

cupation majeure de Heidegger a cette époque, comme en témoigne le rapport
Natorp* ou encore le cours sur le Sophiste de Platon® — cours dont la premiére
moitié est une interprétation du livre VI de I’Ethique a Nicomagque. L’analyse
qu’il y propose de la phronésis mérite notre attention.

Suivant en cela Aristote, Heidegger note que la phronésis est un certain mode
spécifique de vérité qui consiste a mettre ’homme devant la maniere d’étre qui
convient. L'intelligence ici ne porte donc pas sur la chose a produire, comme dans
la techneé, voire sur les moyens pour y arriver, mais sur les possibilités d’action
du Dasein lui-méme. Dans le cas de la phronesis, télos et arché se recouvrent:
le Dasein est a la fois la finalité et le principe de son action, alors que, pour ce
qui est de la fechne, le principe et la finalité du faire sont dissociés — I’arche ¢’est
’eidos, I’1dée de la chose a produire, le télos 1’ceuvre produite, I’ergon.

C’est pourquoi, suivant Heidegger, la phronésis concerne la transparence
du Dasein a lui-méme : c’est une «une disposition du Dasein humain telle qu’il
garde la haute main sur la transparence (Durchsichtigkeit) qui est la sienne»®,
et en tant que mode du dévoilement qui concerne [’existence de I’homme
elle-méme, elle a pour sens de «...mettre a chaque fois le Dasein en situation
de résister a la possibilité de s’échouer dans le /legomenon et cela de telle sorte
qu’il ne puisse se leurrer dans son étre»’. Le savoir pratique apparait ici comme
cette vigilance (le Wachsein de la note 2) qui s’oppose au mouvement spontané
de déchéance du Dasein: «[...]la phronesis, dés lors qu’elle est mise en ceuvre,
consiste donc en une lutte sans reldche contre la tendance au recouvrement
qui réside dans le Dasein lui-méme»®. Précisons toutefois que cette transpa-
rence n’est pas de 'ordre de la prise de distance réflexive mais d’un savoir
enraciné dans le comportement pratique, d’une manicre d’étre avec les autres’;
les anglo-saxons parleraient ici d’un know how opposé au know what '°.

* M. HEIDEGGER, Interprétations phénoménologiques d Aristote, trad. J.-F. Courtine,
Mauvezin, TER, 1992. 1l s’agit du «rapport Natorp» que Heidegger avait rédigé a la
demande de Paul Natorp en 1922 et qui fut a ’origine de sa nomination a Marbourg.
Sa publication allemande ainsi que la traduction sont précédées d’une préface de
H.-G.GApaMER intitulée de maniére significative «Un écrit théologique de jeunesse».
Nous aurons a y revenir.

5 M. HEIDEGGER, Platon : le Sophiste, trad. Courtine/David/Pradelle/Quesne, Paris,
Gallimard, 2001 (nous abrégeons par la suite PS).

¢ PS, p. 55.

7 PS, p. 53.

8PS, p.57.

«La phronesis est donc elle-méme assurément un alétheuein, non pas un alétheuein
autonome mais au service de la praxis»; et Heidegger d’ajouter quelques pages plus
loin: «La phronésis est davantage dans la praxis que dans le logos. Ce qui est décisif
dans le cas de la phronesis est la praxis. Dans la phronésis, la praxis est arche et télos.
C’est en prévision d’une certaine action que la phronésis est accomplie, et elle parvient
a son terme dans ’action elle-méme [...]. Il faut comprendre la praxis en tant qu’étre au
sein de I’étre-1"un-avec-1"autre.» (souligné par Heidegger). PS, p. 57, p. 136.

1 Cf. a ce propos G. RYLE, The concept of mind, trad. S. Stern-Gillet: La notion
d’esprit, Paris, Payot, 2005, chap. 2.

o



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 34

Notons encore pour finir, dans cette lecture de la phronesis, le silence le
plus complet de Heidegger sur ce pendant central de I’intelligence pratique
qu’est I’éthos; le terme n’est lui-méme mentionné qu’une seule fois dans
tout le cours sur le Sophiste, si notre lecture a été précise''; qui plus est, cette
unique occurrence laisse le concept largement indéterminé, ou du moins n’en
retient que le contenu ontologique «l’€tre qui peut €tre autrement». Or, un
lecteur attentif de I’Ethique a Nicomague sait qu’Aristote ne congoit jamais
la phronesis sans 1’éthos ', entendu comme cette structuration sociale de mon
étre. Certes, comme nous I’avons dit, I’étre social que je suis est bel et bien
présent dans I’ontologie phénoménologique développée a cette époque, mais
c’est d’emblée sous la forme de la déchéance dans le On.

Par conséquent, la phronésis est une forme d’intelligence qui ne semble
guere se nourrir de son inscription sociale, comme c’est le cas chez Aristote,
mais qui, au contraire, incarne une vigilance de I’homme a I’égard de lui-méme,
au demeurant moins prudente que conquérante .

Un dernier argument concerne la place destinée a la phronésis dans I’analy-
tique d’Etre et temps. Le cours sur le Sophiste la comparait déja au Gewissen,
qui dans I’ceuvre majeure de Heidegger figure «l’appel du souci», débusquant
les subterfuges du On et convoquant le Dasein a se résoudre pour ses possibi-
lités les plus propres '*. La phroneésis consiste donc moins en une intelligence
de la vie sociale qu’en un appel émanant du fond de 1’étre et invitant I’homme
a se décider, a partir et en vue de lui-méme.

En conclusion, la socialité, ontologiquement parlant, est certes une
structure de I’existence humaine, mais elle n’est jamais congue par Heidegger
comme une modalité authentique de la finitude, c’est-a-dire comme une forme
d’ouverture préalable a tout projet d’intelligibilité. Dés lors, a cette dévaluation
de ['appartenance sociale correspond une surévaluation du geste individuel du

' 1L’éthos au sens de «I’étre de ’homme, qui peut aussi étre autrement» (PS, p. 128).

2 Chez Aristote, 1’éthos (le caractére) n’est pas savoir mais habitude; ce qui,
toutefois, ne veut pas dire qu’il faille en sens inverse |’opposer catégoriquement au
logos, comme si I’on avait 1a deux éléments antithétiques. Car si la vertu n’est certes pas
logos, elle est tout de méme meta logon, ¢’est-a-dire accompagnée de raison, et ¢’est de
leur équilibre que découle I’action bonne.

' Sur cette question, ¢f. P. AUBENQUE, La prudence chez Aristote, Paris, P.U.F.,, 3¢
éd.,1986, p. 45 sq. L’homme prudent est souvent désigné comme spoudaios, terme qui
«évoque I’idée d’empressement, d’ardeur au combat, puis simplement d’activité sérieuse».
[l ne fait aucun doute qu’on a des traces de cet héroisme de la phronesis chez Heidegger.

'* Nous n’entrons pas dans le détail, mais il serait possible de montrer que les carac-
téristiques principales de la phronesis selon Heidegger (transparence a soi, mixte d’intel-
ligence et d’action, résolution, coup d’ceil instantané sur la situation, conscience morale
qu’on ne peut oublier) se retrouvent toutes, certes de maniére quelque peu disséminée,
dans le 2¢ chapitre de la 2° section sur I’attestation et ce en vue d’articuler I’étre authenti-
quement soi-méme ; par exemple : «la résolution [conséquence de 1’appel de la conscience
morale] sous-entend de se laisser convoquer hors de la perte dans le On, [elle] seule donne
au Dasein la propre transparence a soi-méme (Durchsichtigkeit)» (M. HEIDEGGER, Etre et
temps, trad. Vezin légérement modifiée, Paris, Gallimard, 1986, p. 357-358).



40 HUBERT WYKRETOWICZ

Dasein, au sens ou, de maniére assez nietzschéenne d’ailleurs, ¢’est a partir de
soi-méme qu’il convient de vivre.

3. L’orientation éthique de la philosophie herméneutique

Gadamer offre une des applications les plus fécondes de I’héritage heideg-
gerien aux différentes spheres de la vie culturelle, mais il puise au moins
autant chez les Grecs, et ici en I’occurrence chez Aristote. C’est d’ailleurs cette
lecture attentive de 1’éthique grecque qui le conduit a affirmer & propos du
projet heideggerien exposé¢ dans le rapport Natorp:

Ce qui dans I’ensemble me frappe le plus, c’est la prépondérance de 1’intérét ontolo-
gique qui se manifeste jusque dans I’analyse générale de la Phronésis, a tel point que
le concept d’Ethos est a peine mentionné. Or I’Ethos est précisément non pas éluci-
dation, mais habitude (was nicht Erhellung ist, sondern Gewdhnung). Heidegger
a certes reconnu la dimension constitutive de 1’habitude dans son analyse de la
facticité de la vie, mais il I’a caractérisée comme inclination de la vie a la déchéance.
Elle apparait moins dans I’éclairement de I’étre-1a que dans son travestissement et
son obscurcissement, contre lesquels doit se tourner la tension de la pensée si elle
veut devenir transparente a elle-méme. '*

Il nous semble que I’enjeu ici n’est pas tant le probléme de I’intersubjec-
tivité, constitution de I’existence humaine que Heidegger n’a jamais manqué de
souligner comme fondamentale, mais bien cette inscription primordiale, cette
trace, des autres en moi que constitue mon étre social. Or, c’est bien en cela que
consiste la contribution discréte de Gadamer a une phénoménologie du monde
social. L’intérét de cette citation réside donc dans la mise en évidence d’une
couche sociale de passivite dans le sujet '® qui, loin de le détourner d’une action
adéquate dans le monde, ouvre au contraire a I’action un espace de réalisation.
Regardons cela de plus prés.

3.1 La corrélation éthos-phronesis comme modéle
d’une philosophie de la finitude

Dans son essai «le savoir pratique» paru en 1930, Gadamer reléve dé€ja
que le noyau de 1’éthique aristotélicienne tient, contrairement a ce que pensait

'S Préface aux Interprétations phénoménologiques d’Aristote, p. 14. A cette distance
a I’égard de I'interprétation heideggérienne, on ajoutera aussi H-G. GADAMER, La philo-
sophie herméneutique, trad. Grondin, Paris, P.U.F., 1996, p. 239 : «c’est pourquoi il faut
s’opposer dans une certaine mesure a Heidegger, comme je le fais moi-méme avec toute
la prudence possible, en se demandant si on peut vraiment se contenter de voir en Platon
celui qui a préparé “la métaphysique de la substance” d’ Aristote. Mieux encore : peut-on
se contenter de voir en Aristote lui-méme le fondateur de la métaphysique ? Ne doit-on
pas aussi voir en lui le fondateur de la philosophie pratique ?»

' GabaMEer parle volontiers de «seconde nature» dans son essai L’idée du Bien
comme enjeu platonico-aristotélicien, trad. David et Saatdjian, Paris, Vrin, 1994.



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 41

Heidegger, dans I’équilibre entre 1’éthos d’une part, c’est-a-dire la détermi-
nation habituelle préalable propre a chaque caractére humain, et la phronésis
d’autre part, c’est-a-dire le savoir rationnel en tant que tel'’. Agir de maniére
Juste, courageuse ou bonne, ne dépend ni d’une détermination intellectuelle de
I’essence du juste ou du bien, ni non plus sournoisement d’un calcul utilitariste
des moyens a disposition, mais d’un savoir qui vit largement de I’étre que nous
sommes devenus, de ’expérience pratique que nous avons engrangée, tout
comme des convictions communes que nous avons intériorisées. La corrélation
apparait alors moins comme une exclusion que comme une complémentarité,
qui fait de la phronésis un savoir incarné dans 1’étre de I’homme et vivant de
celui-ci. Telle est la lecon centrale de 1’éthique aristotélicienne selon Gadamer.

Or, on pourrait objecter que Heidegger ne semble pas affirmer autre chose
lorsqu’il dit de la conscience morale qu’elle est un appel qui provient toujours
de I’étre de celui qui comprend. Ce a quoi il faudrait répondre que toute la diffi-
culté réside ici dans ce que I’on vise en parlant de I’ «étre» de I’homme. Cet étre
dont la pensée doit se soucier, c’est pour Heidegger ’existence finie dans un
monde étranger ; mais, ainsi que le note Gadamer, |’éthique grecque n’a que peu
a voir avec cette attitude chrétienne de «réclusion volontaire de la conscience
de soi dans la vigilance angoissée de la conscience intérieure, de la conscience
de la faute et de la responsabilité propre» '¥; au contraire, la conscience éthique
appartient justement a ce monde commun, familier et quotidien dont semble se
méfier la pensée de I’Etre: «I’analyse aristotélicienne des vertus dianoétiques
et €éthiques nous apprend, quant a elle, que ce qui circonscrit la conscience
grecque dans son orbe, c’est la réalité indissoluble de 1’esprit communau-
taire» '°. Le souci s’annonce alors dans cet essai programmatique de Gadamer
non plus comme un souci exclusivement orienté sur le soi dans son rapport a
I’étre, mais en tant que souci de la vie en commun.

3.2 La phronesis comme modéle de la raison herméneutique

Si tel est le cas, si effectivement la corrélation éthos-phronésis constitue
pour Gadamer le noyau de I’éthique aristotélicienne, il est pourtant remar-
quable que son ouvrage majeur, Veérité et méthode, n’en porte quasiment
aucune trace. En effet, le chapitre sur la phronésis aristotélicienne, par ailleurs

7 Commentant la structure de I’Ethique a Nicomaque, Gadamer écrit: «Si la
séparation analytique de la phronésis des vertus éthiques est une simple apparence, cela
n’exclut pas que ce soit I’éthos qui, a I’avance, donne son objet a I’accomplissement
concret de la méditation et prescrit sa direction. Cet éthos n’est pas déterminé d’abord
et essentiellement par le savoir qui porte sur lui, mais bien par I’action et ’habitude de
la vie en propre.» (cf. «le savoir pratique» traduit dans L’idée du Bien comme enjeu
platonico-aristotélicien, plus spécifiquement p. 171-172).

' «Le savoir pratique», p. 172.

' Ibid.



42 HUBERT WYKRETOWICZ

central, ne semble pas faire grand cas du couple éthos-phroneésis* ; Gadamer en
retient principalement la description du processus d’application (Anwendung)
qui caractérise la raison pratique. Il recourt ainsi a la distinction aristotélicienne
entre savoir pratique et savoir technique, afin de montrer que la compréhension
ne consiste pas en une saisie intellectuelle abstraite d’un sens général et son
application dans un contexte particulier — ce qui en ferait au fond une techne —,
mais que, comme c’est le cas dans des herméneutiques régionales telles que le
droit et la théologie, «comprendre, c’est toujours appliquer»?': on n’a en effet
bien compris un texte de loi que quand on est capable de penser une situation
(un casus) a la lumiére de celui-ci, en d’autres termes lorsqu’on est en mesure
d’interpréter un cas particulier a ’aune de la loi générale. Autrement cela
n’a évidemment aucun sens et il n’y a pas compréhension — comme quand je
comprends le sens général d’une loi, mais que je suis complétement incapable
de m’y retrouver quand je dois m’en servir pour plaider. L’habitude a dés lors
un role-clé dans le processus d’acquisition de telles connaissances, puisque
c’est bien en fréquentant de tels cas que je pourrais finir par «m’y connaitre» ;
I"habitude vient ici en quelque sorte abriter, préserver la rationalité.

On retrouve par ce biais un point essentiel de la philosophie de Gadamer,
qui postule que la compréhension d’une situation ne réside pas dans la prise de
distance méthodique, mais bien dans la participation a celle-ci. C’est d’autant
plus clair dans la sphere éthique ot 1’on imagine mal quelqu’un prétendre savoir
ce qu’est le courage sans jamais s’étre retrouveé dans une situation ou celui-ci
était nécessaire ; voire, de maniére plus radicale, quelqu’un prétendre connaitre
I’amour sans jamais avoir fait I’expérience de ’amour. Le savoir pratique est
bel et bien une forme d’intelligence originaire, a méme la vie du sujet.

A noter qu’il nous semble tout a fait inopportun d’objecter a ce propos
qu’on peut acquérir une certaine connaissance de ces valeurs a distance, au
moyen des ceuvres d’art par exemple**; car justement une ceuvre d’art a cect
en propre qu’elle me permet de participer, d’une maniére plus ou moins média-
tisée, a I’expérience de ces valeurs — ainsi dirons-nous d’une lecture qu’elle
m’a fait vivre une expérience inoubliable ou d’un film qu’il m’a permis de me
mettre dans la peau de... Seule change ici la modalité de présentification des
valeurs, puisque, contrairement a la vie quotidienne, une ceuvre d’art me rend
présentes des valeurs sur le mode du «comme si».

Par conséquent, si la phronésis est un paradigme herméneutique® pour
Gadamer, c’est bien dans la mesure ou Aristote a montré qu’il existe une

2 Tout juste Gadamer mentionne-t-il que la phronésis est inscrite dans un éthos. Cf.
H.-G. GAbAMER, Verité et méthode, trad. Fruchon/Grondin/Merlio, Paris, Seuil, 1996,
p. 334 ets.

2 Jbid., p. 330.

2 Sur cette fonction de distanciation dans les ceuvres, ¢f. P. Riceur, Du texte a
[’action, Paris, Seuil, 1986.

B Verité et méthode, p. 346.



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 43

compreéhension qui tient de I’expérience de la vie sociale elle-méme et qui
participe a et de son éclairement.

3.3 La stratification de [’éthos

Alors méme que I’herméneutique la reconnait comme structurelle, la place
de I’éthos dans cette configuration demeure encore bien vague. C’est pourquoi,
des la parution de Verité et méthode, Gadamer ne manquera pas d’approfondir
ce point. Aprés avoir revu les consciences esthétique, historique et langagiére
selon la structure de la finitude proposée par Heidegger, il compléte immédia-
tement son entreprise par une révision de la conscience éthique >, dans laquelle
il revient sur I’articulation entre 1’éthos et la phronésis.

On notera d’emblée la réhabilitation de I’éthos dans le sillage d’Aristote,
le premier a «avoir entrepris de définir positivement, dans leur réalit¢ propre,
I’éthos et I’aréte, au lieu de les définir comme par le passé sur le mode privatif,
a partir et en fonction de cette sphére supra-humaine que représente la pure
théorian®. L’appartenance de la raison a 1’éthos ne doit pas étre envisagée
comme une forme déchue de rationalité, a I’instar de Heidegger, pour lequel
I’étre social représente une entrave a la compréhension; bien au contraire,
cette assise originaire constitue la condition méme de tout jugement au sein du
monde ambiant commun, avant méme que 1’on soit en accord ou en désaccord
avec celui-ci: «[...] voici I’enseignement qui constitue le ceeur de 1’éthique
aristotélicienne : récompense et punition, louange et blame, modéle et imitation,
le fond de solidarité, de sympathie et d’amour sur lequel repose leur action,
forment 1“Ethos” de 1’homme avant que ’on puisse s’adresser 4 sa raison,
et lui permettent seuls d’entendre sa voix»?® — on reconnaitra en passant que
I’éthos est ici ’analogue des préjugés dans I’exercice général de la raison?’.

Or, I’aspect ie plus remarquable c’est que 1’¢thos®® est a cheval ici entre
I’individuel et le collectif, qu’il est ce point ou le collectif est enté sur 1’indi-
viduel. Dans un premier temps le concept désigne la part individuelle passive
de notre étre social, au sens de I’habitus de la monade chez Husserl*, a savoir

* Par exemple H.-G. GADAMER, L art de comprendre I1, Paris, Aubier, 1991, «Sur la
possibilité d’une Ethique philosophique», p. 311 sq.

¥ H.-G. GADAMER, L éthique dialectique de Platon, interprétation phénoménolo-
gique du Philébe, trad. Vatan et von Schenck, Paris, Actes Sud, 1994, p. 32 et aussi
p-322-324,

* L’art de comprendre II, p. 326.

T Verite et méthode, p. 298, mais surtout le commentaire de ce passage dans
H.-G. GADAMER, Herméneutique et philosophie, Paris, Beauchesne, 1999, p. 36.

2 Nous prenons la liberté de ne plus utiliser I’italique, car 1’éthos a ici une signifi-
cation élargie qui est devenue plus ou moins usuelle dans le vocabulaire philosophique
francais comme le terme latin d’habitus.

¥ (Cf. par exemple E. HusserL, Méditations cartésiennes, trad. Lévinas, Paris, Vrin,
1996, 4¢ méditation.



44 HUBERT WYKRETOWICZ

I’ensemble des sédimentations de ma vie pratique qu’on appelle communément
caractére. Toutefois, plus fondamentalement, le concept d’éthos renvoie
a un fond de complicité¢ des hommes entre eux, une communion originaire et
impersonnelle a partir de laquelle je puis comprendre ce qui est en jeu dans mon
action *°.

Par conséquent, I’éthos n’est pas d’abord mon éthos, personnel, biogra-
phique, que je me suis construit, mais a I’inverse, par le biais de mon agir, de
I’exercice et de I’habitude, j’actualise une réserve de normes collectives présup-
posées, participant ainsi au déploiement d’un champ de valeurs communes, de
significations partagées’'.

4. Vers une conception phénoménologique de la liberté du sujet

Cette conception du monde social souléve au moins deux objections impor-
tantes en lien I’une avec 1’autre et que nous aimerions discuter pour terminer :
la premiere concerne la place de la liberté dans un tel cadre, la deuxiéme est
un reproche fréquemment adressé a Gadamer, a savoir qu’elle représente une
vision totalisante et conservatrice, en I’occurrence ici de I’espace social. En
effet, d’une part il parait bien difficile de concilier cette appartenance a 1’éthos
avec la liberté individuelle du sujet, d’autre part, un tel modéle ne semble guere
satisfaisant pour qui suggere que ’expérience de I’autre réside bien plus dans
la rupture de cette socialité originelle que dans la participation a celle-ci —
pensons ici a Lévinas. Regardons les choses de plus prées.

4.1 Déterminisme social et liberté individuelle

Dans un premier temps, on pourrait adresser a8 Gadamer la méme critique
qu’on peut faire, par exemple, a la sociologie de Bourdieu: accorder autant
de poids a la structuration sociale de 1’agent revient a sous-estimer sa liberté
d’iniiiative ainsi que sa responsabilité. Si Bourdieu admet volontiers que c’est
le cas, voire méme une conséquence nécessaire d’une société ou prévaut la

¥ R. E. PaLMER (éd.), Gadamer in Conversation, New Haven, Yale University
Press, 2001, p. 79: «la Phronesis est quelque chose qui s’effectue seulement dans la
situation concréte et qui se tient toujours déja a I’intérieur d’un réseau vivant de convic-
tions, habitudes, et valeurs communes — ¢’est-a-dire a I'intérieur d’un éthos» (c’est nous
qui traduisons de 1’anglais).

31 Gadamer définit précisément cette facticité de I’éthos comme suit: «il s’agit de la
facticité de convictions, valeurs et habitudes profondément intelligibles et communes,
partagées de nous tous, le contenu de tout ce qui constitue notre mode de vie. Le mot
grec pour I’incarnation de cette facticité est le concept bien connu d’Ethos, a savoir
I’étre-devenu par I’exercice et I’habitude. Aristote est le fondateur de 1’éthique dans la
mesure ou il a mis & I’honneur ce caractére déterminant de la facticité.» (GW II, p. 325,
¢’est nous qui traduisons)



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 45

violence symbolique?, il n’en va pas exactement de méme en ce qui concerne
Gadamer. Ne serait-ce que parce que ce dernier, au contraire de Bourdieu,
mene une réflexion transcendantale et non empirique**. Autrement dit, 1’éthos
ne désigne pas tel ou tel déterminisme effectif de I’individu, une condition
matérielle et symbolique préexistante (prolétaire, petit bourgeois, etc.), mais
plus fondamentalement, avant méme les rapports de force et de domination
particuliers, avant méme qu’il existe quelque chose comme des dominants et
des dominés ou des rapports d’égalité, il signifie que prévaut entre humains une
entente originaire. Que ’individu se construise en reproduisant les schémes
de son milieu ou en cherchant & s’en distinguer, voire a les modifier, qu’il se
positionne en rupture ou en continuité, il ne peut le faire qu’a la faveur de cette
familiarité avec un arriére-plan d’évidences communes: il est difficile d’ima-
giner un acte de transgression ou de rupture qui ne se nourrisse pas toujours
déja de cela méme a quoi il s’oppose; on ne le sait que trop bien, toute margi-
nalité affirmée est par essence la position d’une norme, toute rupture demeure
une manicre d’étre-avec.

C’est par conséquent encore une approche bien abstraite — eu égard a la
finitude humaine — que d’envisager I’advenir d’un sujet libre et responsable
a partir de rien sinon de lui-méme*. Cet advenir repose au contraire sur une
familiarité que nous proposons de concevoir stratifiée en trois couches interdé-
pendantes : I’éthos individuel, collectif et primordial. Il y a en effet, sédimentés
en moi, mon expérience de vie propre mais aussi a la fois ce que je «sais» de
ce que les autres ont fait, font ou feraient; enfin, de manieére plus fondamenta-
lement impersonnelle encore, ces autres me constituent en tant qu’ils incarnent
des significations et valeurs anonymes et indéterminées, structurant par avance
le champ de mon action sous forme de sillons généraux et prédonnés, dispo-

2 Pour I’écho a cette critique, ¢f. P. BourDIEU, Sur la télévision, Paris, Raisons
d’agir, 1996, p. 62, pour la question de la responsabilité, et plus généralement, sur le peu
de place laissé a I'initiative du sujet: Méditations pascaliennes, Paris, Seuil («Points»),
2003. Soit dit en passant, la critique bourdieusienne des doctrines phénoménologiques
est d’autant plus étonnante qu’elle repose en grande partie sur leurs acquis, notamment en
ce qui concerne la revalorisation de la vie pratique (forcément suspecte quand elle vient
d’auteurs comme Gadamer ou Merleau-Ponty, grands héritiers des conditions socio-
€conomiques favorables propre au champ universitaire); a titre d’exemple, mentionnons
le concept d’«habitus», si fécond dans les analyses empiriques de Bourdieu, mais dont il
semble refuser d’admettre I’emprunt philosophique.

3 Sur le sens du “transcendantal® ici, ¢f. J. GronDIN, Introduction & Hans-Georg
Gadamer, Paris, Cerf, 1999, p. 120. Il n’est bien entendu pas question d’y voir une
quelconque activité constituante du sujet, mais essentiellement une investigation de ce
que nous avons appelé la structure de la finitude (étre-jeté/projet).

* «Je crois que les Grecs avaient raison quand ils mettaient & coté du fait de la
raison |’étre socialement formé, I’éthos. Ethos est le nom qu’Aristote a trouvé pour cela.
La possibilité du choix conscient et de la libre résolution est toujours assurée a travers
quelque chose que nous sommes toujours déja et qui nous porte — et a 1’égard de quoi
nous ne sommes pas objet.» GW VI, Tiibingen, Mohr Siebeck, 1985, p. 6 (c’est nous qui
traduisons et soulignons).



46 HUBERT WYKRETOWICZ

nibles a une infinité de parcours possibles. Or, cet anonymat et cette indétermi-
nation de la vie sociale ne sont justement pas des défauts a ’origine de notre
conditionnement, qu’il nous faudrait surmonter pour conquérir notre liberté.
Bien au contraire, phénoménologiquement parlant, I’anonymat et l'indétermi-
nation de sens sont le support méme de ['exercice de notre liberté.

[l y a fort & parier que si cette constellation de sens était ici fortement déter-
minée et personnalisée, elle serait définitivement contraignante a 1’égard de la
vie d’un sujet, comme |’est par exemple le langage mathématique par rapport
au langage naturel, — dont I’indétermination sémantique offre une mobilité
«créativey» plus importante —; le cinéma ou le théatre connaissent aussi pareille
contrainte, lorsque certains roles sont si déterminés par la prestation d un acteur,
qu’ils finissent par devenir quasiment injouables par la suite. Enfin, dans le
champ politique, il peut sembler que c¢’est le propre des dictatures de rigidifier
un tel fonds de sens autour d’une ou plusieurs personnes qui imposent une
unique hiérarchie de valeurs*. Dés lors, on peut affirmer que plus 1’éthos est
anonyme, moins il est contraignant, car plus ouvert a une infinité de reprises.

Cette tendance a voir dans I’éthos un obstacle a la liberté repose peut-étre
aussi sur une méconnaissance commune de la liberté, qui consiste a y voir
d’emblée un geste d’indépendance au lieu d’un engagement, d’une réappro-
priation, ou d’une participation pour reprendre le vocabulaire platonicien que
Gadamer utilise a ce propos?®. Il nous semble que sur ce point une sorte de
glissement s’opere, chez Heidegger, du souci de se déterminer par soi-méme dans
une situation donnée, souci qui ne postule aucune incompatibilité¢ de principe
entre 1’autonomie du jugement et les valeurs communes, vers la nécessité de
se déterminer a partir de soi-méme; cette exigence, au demeurant plus nietzs-
chéenne qu’aristotélicienne, suggérerait que 1’autonomie ne peut étre garantie
qu’a condition de se poser soi-méme comme 1’origine de ses propres normes®’.

% Ne confondons pas ici le héros exemplaire, qui au fond permet littéralement
d’incarner certaines valeurs, et le dictateur, au sens large, qui impose un modele et une
hiérarchie de valeurs.

3¢ 1l ne fait aucun doute que Gadamer rejoindrait sur ce point les théses sur la liberté
de Merleau-Ponty dans La phénoménologie de la perception. 1l est d’ailleurs & noter que
I’un comme [’autre, venant d’horizons différents pourtant, défendent une philosophie
de I’appartenance. Par exemple: «Si ’histoire nous enveloppe tous, c’est a nous de
comprendre que ce que nous pouvons avoir de vérité ne s’obtient pas contre I'inhérence
historique, mais par elle.» M. MerLeau-PonTY, Eloge de la philosophie, Paris, Folio,
1989, p. 116. De méme, I'un comme 1’autre ont fortement accentué cette intelligence
préthéorique que la vie a d’elle-méme, Merleau-Ponty ayant toutefois davantage cherché
a la penser a partir de son incarnation que Gadamer ne I’a fait.

37 «Le on a toujours dessaisi le Dasein de la prise en main de ces possibilités d’étre.
Le on dissimule méme comment il dispense sans piper mot de faire délibérément choix
de ces possibilités. Qui “au juste* choisit, c’est ce qui reste indéterminé. Emporté par
personne, le Dasein sans I’avoir choisi s’enferre ainsi dans ’inauthenticité et n’a d’autre
moyen d’en sortir que d’aller tout expres se reprendre, s’extraire de la perte dans le
on afin de revenir & lui-méme [...] Se reprendre, secouer le joug du on, c’est-a-dire
accomplir la modification existentielle pour passer du on-méme jusqu’a I’étre authen-
tiquement soi-méme, c’est admettre la nécessité de remonter jusqu’a un choix qui avait



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 47

Au contraire, dans le sillage de Gadamer, cette complicité¢ originaire
avec des sollicitations anonymes et indéterminées fait justement que je puis
poser quelque chose comme un acte a la fois libre et intelligible: si dans telle
situation particuliére on a pu dire que j’ai mal agi, c’est dans la mesure ou
’acte que j’ai posé a consisté en un parcours, spontané ou non, de potentialités
anonymes, donc éventuellement réalisables autrement par d’autres — ainsi la
mauvaise conscience reposerait plus sur la possibilité que j’ai d’envisager
un tel autre parcours que sur mon regret d’avoir manqué le «bon». La liberté
ne consiste donc pas a inventer des valeurs a partir de rien, mais toujours a
dessiner, dans une situation particuliére, un parcours de sens a la lumiére de
cet horizon indéterminé ; toute action libre représente une forme de reprise de
I’éthos, reprise qui participe a lui donner une coloration, une orientation, en
restructurant a chaque fois la hiérarchie des valeurs mobilisées — soit en la
confirmant, soit en la transformant.

C’est pourquoi, contrairement a ce que Heidegger a pu prétendre, ce halo
d’anonymat n’est pas d’emblée un obstacle & combattre mais une condition
primordiale et indépassable de toute vie pratique. Qui plus est, c’est a cette
condition seulement qu’un quelconque sujet responsable peut prendre forme;
en effet, on a du mal a voir comment un sujet pourrait se constituer sans 1’indé-
termination de significations qui ne sont, a proprement parler, a personne, ou
plutdt sont a tout le monde et a discrétion; sans cette indétermination propre
a la vie anonyme, l'individu en resterait a reproduire mécaniquement des
comportements ; les valeurs de 1’éthos sont ici un peu I’analogue du sens des
textes (littéraires, juridiques ou théologiques), dont la marge d’indétermination,
en donnant naissance a un processus ouvert et infini d’interprétation, s’oppose
a toute forme de dogmatisme. On voit ainsi a quel point cette thése est radica-
lement opposée a la perspective heideggérienne: la vie pratique est assurée a
priori par cette indétermination primordiale d’un sens qui constitue le sujet et
dont ii aura a se porter responsable, parce qu’il I’est, en quelque sorte, déja*.

Finalement on comprend pourquoi I’objection de déterminisme n’a aucun
fondement réel ici, voire pire, qu’elle repose sur une bévue métaphysique. En
effet, pareille objection n’a de sens et de pertinence que face a I’affirmation
d’une liberté absolue — dont Heidegger ne semble pas lui-méme exempt. Or,
il est bien clair que s’il n’existe pas de liberté¢ absolue, il n’existe pas non
plus de déterminisme pur; car il ne s’agit pas ici de décider, empiriquement
parlant, si ’homme est libre ou non selon qu’il appartient a tel milieu ou a
tel autre, mais de montrer que, quoi qu’il en soit de la liberté¢ ou de I’absence
de liberté, la condition humaine est telle que I’autonomie ou I’hétéronomie

été escamoté. Or remonter a ce choix signifie choisir ce choix (wdhlen dieser Wahl), se
décider depuis le fond du soi-méme authentique pour un pouvoir-étre» (Etre et temps,
p. 324, trad. modifiée)

¥ «Qu’un tel éthos n’ait rien a voir avec un simple dressage ou une simple
adaptation ni méme avec le conformisme d’une vague mauvaise conscience, voila qui
est précisément assuré par la phronésis, cette rationalité responsable — disons 1a ou un
individu posséde une telle rationalité.» (GW I1, p. 325, c’est nous qui traduisons)



48 HUBERT WYKRETOWICZ

ne pourront se dessiner que sur le fond d’une communauté originaire. Aussi,
pour une philosophie qui se revendique de la finitude, c’est la position méme
de I’objection qui doit étre questionnée en amont: quand on s’interroge sur
la liberté du sujet, se situe-t-on bien & un niveau phénoménalement adéquat ?
Ou n’est-on pas encore en train de s’enfermer dans des apories métaphysiques
abstraites type idéalisme-matérialisme dont le point commun est, comme
Merleau-Ponty 1’a magistralement montré dans La phénoménologie de la
perception, d’ignorer I’ambiguité de la vie en présupposant comme allant
de soi un monde objectif absolument déterminé ou I’on ne peut qu’inclure le
sujet — ou I’en exclure ?°° Le monde social que nous avons cherché a mettre
ici en évidence se situe par-dela les alternatives binaires abstraites telles que
déterminisme/liberté, collectivisme/individualisme, etc. ; au niveau phénomé-
nologique, il n’y a pas a décider entre d’une part un déterminisme pur des
structures sociales et d’autre part la liberté sociale absolue de I’individu; si le
sujet constitue le monde social, ¢’est bien parce qu’il est toujours déja constitué
par lui d’une certaine fagon; autrement dit, une vie subjective n’advient qu’a
la faveur d’une appartenance a un monde social indéterminé, de méme que ce
monde n’a de réalité véritable que par des sujets qui participent a en déterminer
les valeurs. Tel est le paradoxe, somme toute trés peu heideggérien, de mon
existence sociale: I’indétermination éthique dans laquelle je baigne favorise
mon autodétermination, car je ne peux m’approprier réellement des valeurs
qu’a condition qu’elles soient en partie anonymes.

4.2 Vie dans l’'éthos et altérité

En conclusion, sans étre ici en mesure de discuter sérieusement la question
de la totalisation et de 1’altérité, il ne nous semble peut-étre pas inutile de
rappeler de maniére synthétique les acquis de cette étude, qui permettront a
tout le moins de poser le probléme correctement.

S’il est incontestable qu’il y a quelque chose de totalisant a affirmer ainsi
une entente originaire commune au fond de toutes les interactions humaines, il
reste néanmoins qu’il s’agit d’un processus ouvert a I'imprévisible et a la restruc-
turation, d’une totalité dont la configuration de sens se rejoue a chaque instant.

Soulignons a ce propos qu’une telle totalité n’existe que dans sa reprise
par I'intelligence vécue des individus, a savoir la phroneésis : 1’éthos assure au
moins autant 1’exercice de la phronesis que cette derniere en constitue 1’actua-
lisation et I’orientation effectives.

* A titre d’exemple d’un pareil empétrement, on considérera la réflexion de
J. SEARLE sur le probléme de la liberté dans sa conférence Liberté et neurobiologie, Paris,
Grasset, 2004. L’auteur parait en effet bien embarrassé lorsqu’il s’agit de fonder objec-
tivement la liberté face aux neurosciences. Toutefois, il est a se demander si ce dernier
n’est pas encore victime d’une conception objectiviste de la réalité.



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 49

A travers notre analyse, nous avons cherché a ne pas penser I’agir humain
libre et responsable comme un arrachement au monde commun, mais comme un
parcours de ses sollicitations anonymes et dont I’application, dans une situation
donnée, représente toujours un gain de compréhension. Loin donc d’endormir ma
vigilance pratique, la structure anonyme de la vie sociale en préserve la moralité,
puisqu’elle en garantit la liberté: je suis a chaque fois invité a restructurer le
champ des valeurs qui me portent, de leur donner une nouvelle coloration ou une
nouvelle hiérarchie au contact de I’altérité — qu’il s’agisse d’une situation inédite,
d’une expérience particuliere ou d’une personne étrangere. De ce point de vue,
I’anonymat et I’indétermination nous ont paru constituer un aspect indépassable
de tout érhos et a plus forte raison d’un éthos démocratique.

On ne cachera toutefois pas qu'une telle phénoménologie parie sur un
primat du méme plutét que de la différence ou de 'altérité irréductible, car
elle postule que toute divergence, comme tout accord d’ailleurs, présuppose un
minimum d’entente commune — ne serait-ce peut-étre qu’a propos de 1’objet
dont on parle. Pourtant, on y a insisté, cette primauté est d’ordre transcendantal
et ne doit pas étre confondue avec le conditionnement ou le cloisonnement
éthique qui sont des catégories empiriques. Par ailleurs, et sur ce point cette
position ne serait peut-étre pas si €loignée des propos de Lévinas, les analyses
menées postulent au fondement de I’agir humain une subjectivité modeste,
puisqu’elle est congue d’emblée en situation de réponse, a une situation
certes, mais toujours déja simultanément a un éthos*’; et c’est sur ce point
aussi qu’une telle phénoménologie du monde social se séparerait du finalisme
de I’éthique aristotélicienne. Car, si I’on tire toutes les conclusions de ces
remarques, il nous semble qu’il faille revoir profondément certaines évidences
concernant 1’agir, comme la finalité ou I’intérét personnel : ainsi par exemple,
I’action consisterait peut-étre moins a tendre & réaliser le mieux possible un but
précis que nous nous serions fixés en toute indépendance et en toute clarté qu’a
participer, d’une certaine maniere et a un certain moment donné, a ce champ de
valeurs communes auquel on a toujours appartenu. On observe ainsi en tout cas
deux choses: tout d’abord qu’on n’agit pas comme on fabrique des chaises*
et, ensuite, que la condition de notre participation repose sur le caractere en
partie indéterminé, impersonnel, de I’horizon dans lequel nous sommes — sans
quoi nous ne pourrions jamais dire que nos actions sont réellement les notres !
Regrette-t-on réellement pareille condition ? C’est pourquoi, en conclusion, il
faudrait peut-étre en finir avec ce préjugé qui consiste a déplorer la part d’ano-
nymat dans notre vie sociale.

“ Gadamer parle fréquemment de la structure dialogique de la vie humaine
(question-réponse), notamment & la fin de Veérité et méthode.

*' Notons encore que la métaphore du jeu, que Gadamer développe dans Veérite
et méthode a propos de la vérité de ’ceuvre d’art, permet de penser I’action comme
participation au monde social en dehors des catégories «techniques» traditionnelles.



	La contribution discrète de Gadamer à une phénoménologie du monde social

