
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 61 (2011)

Heft: 1

Artikel: La contribution discrète de Gadamer à une phénoménologie du monde
social

Autor: Wykretowicz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 143 (2011). P. 35-49

LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER
À UNE PHÉNOMÉNOLOGIE DU MONDE SOCIAL

Hubert Wykretowicz

Résumé

Trois intentions convergentes traversent cette étude: du point de vue
de l'histoire de la philosophie, le monde social est dans un premier temps
l'occasion de mesurer un écart entre Heidegger et Gadamer; puis, dans un
second temps, il sert defil conducteurpour explorer les ressources éthiques et
sociales de la philosophie herméneutique. Enfin, d'un point de vue
phénoménologique, nous montrons à l'aide de ces ressources comment l'anonymat et
l'indétermination du monde social constituent des conditions nécessaires de la
vie subjective et personnelle.

Un préjugé tenace consiste à dénoncer l'anonymat et le caractère
impersonnel de la vie sociale. A l'intérieur de la tradition phénoménologique, cette

position est bien connue chez Heidegger ou Sartre par exemple : faire corps
avec le monde social c'est perdre son authenticité ou encore esquiver sa liberté.
Dans ce travail, nous ambitionnons de montrer comment la phénoménologie
peut, à l'aide de Gadamer notamment, redonner une dignité philosophique à

cette dimension sociale de l'existence humaine.
La réalité sociale, la phénoménologie l'aborde principalement du point

de vue de l'intersubjectivité transcendantale (Husserl), c'est-à-dire à partir de

la pluralité des consciences au fondement du monde commun. Or, l'inflexion
herméneutique apportée par Heidegger enseigne à ne pas trop rapidement se

rabattre sur la conscience pour penser la constitution du réel, celle-là étant au

moins autant constituée par son rapport au monde que constituante de celui-ci.
Pourtant, lorsqu'il s'est agi pour Heidegger de penser l'appartenance du sujet
au monde social, ce dernier ne semble guère lui avoir accordé suffisamment de

crédit - à l'époque d'Être et temps du moins -, caractérisant en effet d'emblée
la structure sociale de l'existence comme tendance à la déchéance (le fameux

«On»).
Au contraire, chez un de ses plus fidèles élèves, Gadamer, cette même

appartenance sociale ne représente pas d'entrée de jeu un déni de la finitude.
Moyennant une lecture attentive de l'éthique aristotélicienne, il entreprend
ainsi de décrire dans sa spécificité la vie sociale du sujet.



36 HUBERT WYKRETOWICZ

Par conséquent, nous proposons ici :

(i) dans un premier temps de rappeler l'héritage heideggerien en la matière,
en évoquant en particulier son analyse de la vie sociale et pratique;

(ii) puis de nous tourner du côté de Gadamer pour nous arrêter sur un

concept aristotélicien essentiel à ses yeux: la raison pratique (phronésis)1,

qu'il conviendra de distinguer de la rationalité théorique comme de la pensée
de l'Etre: si c'est surtout du point de vue de sa structure formelle qu'elle se

distingue de la première, c'est au contraire en prenant au sérieux l'arrière-plan
de son exercice, à savoir l'éthos, que nous la distinguerons de l'intelligence
que le Dasein a de l'être ; en effet cette complicité quasi charnelle de l'homme
avec le monde social (l'éthos) est, chez Gadamer, une condition de possibilité
indépassable de l'agir, à la faveur de laquelle seule une décision éclairée peut
avoir lieu ou un projet d'intelligibilité être mené à bien.

(iii) Cela nous amènera à conclure en précisant certains enjeux de cette
socialite d'inspiration phénoménologico-herméneutique ; nous serons ainsi

appelés à défendre la thèse suivante, en apparence paradoxale: l'anonymat

propre au monde social, dans la mesure où il est le support d'une indétermination

de sens originaire, représente la condition de mon auto-détermination,
c'est-à-dire de ma liberté. Autrement dit, c'est à condition de vivre dans un
monde de significations en partie indéterminées quejepuis enfin de compte me
déterminer moi-même, de sorte que l'homme ne conquiert pas son authenticité

ou sa liberté contre l'anonymat, mais bel et bien à la faveur de celui-ci.

1. La philosophie de la finitude

Plus que la question de l'être à proprement parler, c'est la structure de la

finitude que Gadamer retient de Heidegger. L'homme a ceci de caractéristique

qu'il existe toujours en vue du monde; il se meut et se débat à l'intérieur des

multiples sollicitations quotidiennes qui lui sont adressées, il est préoccupé, en

prise directe avec les choses qu'il manipule en vue d'atteindre certains buts.

Le monde ne se présente donc pas à lui en premier lieu comme l'espace désin-
vesti de la géométrie, ni même comme un contenant a priori ou l'ensemble de

son contenu; il représente d'abord pour l'homme un réseau de significations
pratiques dans lequel il se retrouve (sich aufetwas versteht), un horizon ouvert

qui circonscrit d'emblée les possibilités de son orientation.
Aussi peut-on dégager à partir de cette brève description la structure de

base de la finitude: l'homme est toujours dé]àjeté dans un monde, dans une

situation singulière à partir de laquelle il lui faut décider de son pouvoir-être,
en projetant des possibilités de comportement, ce que Heidegger appelle la

1 H.-G. Gadamer, Gesammelte Werke II, Hermeneutik II, Tübingen, Mohr Siebeck,
1986, p. 328 : «au bout du compte la vertu aristotélicienne de la rationalité, laphronèsis,
est la vertu herméneutique fondamentale elle-même». (C'est nous qui traduisons; nous
abrégeons par la suite GW.)



LA CONTRIBUTION DISCRÈTE DE GADAMER 37

compréhension (Verstehen). Etre-jeté (Geworfenheit)-Projet (Entwurf) constituent

ainsi le noyau dur de la phénoménologie de l'être humain que présente
Être et temps: l'existence apparaît comme une totalité synthétique constituée
de la passivité de l'affect et de l'activité de la compréhension, polarités inextricables

déterminant l'éclatement de l'homme au monde. En ce sens, toute

compréhension se réalise non pas contre l'affectivité, mais bien toujours déjà à

la faveur de ce que celle-ci me découvre de ma situation. Aussi la facticité ne

représente-t-elle pas tant une entrave à la compréhension qu'une condition de

possibilité effective de celle-ci.
Néanmoins, on sait que chez Heidegger l'homme en régime de quotidienneté

ne se saisit pas lui-même réellement mais épouse les diverses inclinations du
On. Le Dasein s'ignore comme source du sens parce qu'il vit accaparé par la

présence des choses. Toutefois, l'expérience de la finitude, à travers notamment
l'expérience de l'angoisse, m'arrache à l'anonymat de la vie quotidienne et me
découvre dans mon individualité : car c'est de ma finitude qu'il est question, de

ma mort qu'il en va à chaque fois. L'homme y conquiert ainsi son authenticité.
Il apparaît alors clairement que se comprendre à partir du On ne représente

pas une modalité de compréhension authentique, mais une aliénation qui doit
faire l'objet d'une destruction en vue d'une appropriation de l'être fini que je
suis2. Par conséquent, ce qui me fait participer aux autres est aussi ce qui me
perd en tant que tel. Certes Heidegger a parfaitement reconnu dans le On une
dimension constitutive de la socialite, mais cette dernière se caractérise moins

par le dévoilement des possibilités qu'elle porte que par un recouvrement
essentiel de l'être que je suis appelé à être3.

2. Le déracinement de la raison pratique (phronésis)

Un argument supplémentaire à cette dévaluation de la perspective sociale

peut être trouvé dans le cours que Heidegger a consacré à l'éthique d'Aristote
dans les années vingt. La discussion de l'Éthique à Nicomaque est une préoc-

2 On sait par ailleurs que c'était là la tâche spécifique qu'assignait Heidegger à

l'herméneutique, bien avant Etre et temps déjà. Cf. M. Heidegger, Gesamtausgabe, t. 63,
Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Francfort, Vittorio Klostermann, 1982, p. 15 :

« Dans l'herméneutique se constitue une possibilité pour le Dasein de devenir et d'être
compréhensible à lui-même. Cette compréhension n'est absolument pas un «se rapporter
à...» (une intentionnalité), mais un comment du Dasein lui-même; que cela soit fixé
terminologiquement à l'avance en tant que la vigilance du Dasein pour lui-même.»
(C'est nous qui traduisons et soulignons.)

3 Nous n'entrons pas non plus ici dans le débat qui consiste à savoir si le Heidegger
tardif, en conférant une dignité ontologique au peuple, a véritablement fait de la socialite
une modalité de la finitude. Cf. pour l'ensemble de ce débat l'article de Grondin «La
persistance et les ressources éthiques de la finitude» dans J. Grondin, L'horizon
herméneutique de la pensée contemporaine, Paris, Vrin, 1993, p.40 sq. et notamment la note 1

de la p. 41 où l'auteur précise clairement le statut du On eu égard à l'authenticité.



38 HUBERT WYKRETOWICZ

cupation majeure de Heidegger à cette époque, comme en témoigne le rapport
Natorp4 ou encore le cours sur le Sophiste de Platon5 - cours dont la première
moitié est une interprétation du livre VI de l'Éthique à Nicomaque. L'analyse
qu'il y propose de la phronésis mérite notre attention.

Suivant en cela Aristote, Heidegger note que la phronésis est un certain mode

spécifique de vérité qui consiste à mettre l'homme devant la manière d'être qui
convient. L'intelligence ici ne porte donc pas sur la chose à produire, comme dans

la technê, voire sur les moyens pour y arriver, mais sur les possibilités d'action
du Dasein lui-même. Dans le cas de la phronésis, télos et arche se recouvrent :

le Dasein est à la fois la finalité et le principe de son action, alors que, pour ce

qui est de la technê, le principe et la finalité du faire sont dissociés - Yarche c'est
l'eidos, l'idée de la chose à produire, le télos l'œuvre produite, Y ergon.

C'est pourquoi, suivant Heidegger, la phronésis concerne la transparence
du Dasein à lui-même : c'est une «une disposition du Dasein humain telle qu'il
garde la haute main sur la transparence (Durchsichtigkeit) qui est la sienne»6,
et en tant que mode du dévoilement qui concerne l'existence de l'homme
elle-même, elle a pour sens de «...mettre à chaque fois le Dasein en situation
de résister à la possibilité de s'échouer dans le legomenon et cela de telle sorte

qu'il ne puisse se leurrer dans son être»7. Le savoir pratique apparaît ici comme
cette vigilance (le Wachsein de la note 2) qui s'oppose au mouvement spontané
de déchéance du Dasein : «[.. .]laphronésis, dès lors qu'elle est mise en œuvre,
consiste donc en une lutte sans relâche contre la tendance au recouvrement
qui réside dans le Dasein lui-même»8. Précisons toutefois que cette transparence

n'est pas de l'ordre de la prise de distance reflexive mais d'un savoir
enraciné dans le comportement pratique, d'une manière d'être avec les autres9 ;

les anglo-saxons parleraient ici d'un know how opposé au know what,0.

4 M. Heidegger, Interprétations phénoménologiques d'Aristote. trad. J.-F. Courtine.
Mauvezin, TER, 1992. Il s'agit du «rapport Natorp» que Heidegger avait rédigé à la
demande de Paul Natorp en 1922 et qui fut à l'origine de sa nomination à Marbourg.
Sa publication allemande ainsi que la traduction sont précédées d'une préface de

H.-G. Gadamer intitulée de manière significative «Un écrit théologique de jeunesse».
Nous aurons à y revenir.

5 M. Heidegger, Platon : le Sophiste, trad. Courtine/David/Pradelle/Quesne, Paris,
Gallimard, 2001 (nous abrégeons par la suite PS).

6 PS, p. 55.
7 PS, p. 53.
8 PS, p. 57.
9 «Laphronèsis est donc elle-même assurément un alétheuein, non pas un alétheuein

autonome mais au service de la praxis» ; et Heidegger d'ajouter quelques pages plus
loin : «La phronésis est davantage dans la praxis que dans le logos. Ce qui est décisif
dans le cas de la phronésis est la praxis. Dans laphronèsis, la praxis est arche et tèlos.
C'est en prévision d'une certaine action que la phronésis est accomplie, et elle parvient
à son terme dans l'action elle-même [...]. Il faut comprendre la praxis en tant qu'être au
sein de l'être-1'un-avec-l'autre.» (souligné par Heidegger). PS, p. 57, p. 136.

10 Cf. à ce propos G. Ryle, The concept of mind. trad. S. Stern-Gillet : La notion
d'esprit, Paris, Payot, 2005, chap. 2.



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 39

Notons encore pour finir, dans cette lecture de la phronésis, le silence le

plus complet de Heidegger sur ce pendant central de l'intelligence pratique
qu'est l'éthos; le terme n'est lui-même mentionné qu'une seule fois dans

tout le cours sur le Sophiste, si notre lecture a été précise " ; qui plus est, cette

unique occurrence laisse le concept largement indéterminé, ou du moins n'en
retient que le contenu ontologique «l'être qui peut être autrement». Or, un
lecteur attentif de l'Éthique à Nicomaque sait qu'Aristote ne conçoit jamais
la phronésis sans l'éthos'2, entendu comme cette structuration sociale de mon
être. Certes, comme nous l'avons dit, l'être social que je suis est bel et bien

présent dans l'ontologie phénoménologique développée à cette époque, mais

c'est d'emblée sous la forme de la déchéance dans le On.

Par conséquent, la phronésis est une forme d'intelligence qui ne semble

guère se nourrir de son inscription sociale, comme c'est le cas chez Aristote,
mais qui, au contraire, incarne une vigilance de l'homme à l'égard de lui-même,
au demeurant moins prudente que conquérantel3.

Un dernier argument concerne la place destinée à laphronèsis dans l'analytique

d'Être et temps. Le cours sur le Sophiste la comparait déjà au Gewissen,

qui dans l'œuvre majeure de Heidegger figure «l'appel du souci», débusquant
les subterfuges du On et convoquant le Dasein à se résoudre pour ses possibilités

les plus propres14. La phronésis consiste donc moins en une intelligence
de la vie sociale qu'en un appel émanant du fond de l'être et invitant l'homme
à se décider, à partir et en vue de lui-même.

En conclusion, la socialite, ontologiquement parlant, est certes une
structure de l'existence humaine, mais elle n'est jamais conçue par Heidegger
comme une modalité authentique de la finitude, c'est-à-dire comme une forme
d'ouverture préalable à tout projet d'intelligibilité. Dès lors, à cette dévaluation
de l'appartenance sociale correspond une surévaluation du geste individuel du

11 L'éthos au sens de «l'être de l'homme, qui peut aussi être autrement» (PS, p. 128).
12 Chez Aristote, l'éthos (le caractère) n'est pas savoir mais habitude; ce qui,

toutefois, ne veut pas dire qu'il faille en sens inverse l'opposer catégoriquement au

logos, comme si l'on avait là deux éléments antithétiques. Car si la vertu n'est certes pas
logos, elle est tout de même meta logon, c'est-à-dire accompagnée de raison, et c'est de

leur équilibre que découle l'action bonne.
13 Sur cette question, cf. P. Aubenque, La prudence chez Aristote, Paris, P.U.F., 3e

éd., 1986, p. 45 sq. L'homme prudent est souvent désigné comme spoudaios, terme qui
«évoque l'idée d'empressement, d'ardeur au combat, puis simplement d'activité sérieuse».

Il ne fait aucun doute qu'on a des traces de cet héroïsme de laphronèsis chez Heidegger.
14 Nous n'entrons pas dans le détail, mais il serait possible de montrer que les

caractéristiques principales de laphronèsis selon Heidegger (transparence à soi, mixte d'intelligence

et d'action, résolution, coup d'œil instantané sur la situation, conscience morale

qu'on ne peut oublier) se retrouvent toutes, certes de manière quelque peu disséminée,
dans le 2e chapitre de la 2e section sur l'attestation et ce en vue d'articuler l'être authentiquement

soi-même ; par exemple : «la résolution [conséquence de l'appel de la conscience

morale] sous-entend de se laisser convoquer hors de la perte dans le On, [elle] seule donne

au Dasein la propre transparence à soi-même (Durchsichtigkeit)» (M. Heidegger, Être et

temps, trad. Vezin légèrement modifiée, Paris, Gallimard, 1986, p. 357-358).



40 HUBERT WYKRETOWICZ

Dasein, au sens où, de manière assez nietzschéenne d'ailleurs, c'est à partir de

soi-même qu'il convient de vivre.

3. L'orientation éthique de la philosophie herméneutique

Gadamer offre une des applications les plus fécondes de l'héritage heideggerien

aux différentes sphères de la vie culturelle, mais il puise au moins
autant chez les Grecs, et ici en l'occurrence chez Aristote. C'est d'ailleurs cette
lecture attentive de l'éthique grecque qui le conduit à affirmer à propos du

projet heideggerien exposé dans le rapport Natorp :

Ce qui dans l'ensemble me frappe le plus, c'est la prépondérance de l'intérêt ontologique

qui se manifeste jusque dans l'analyse générale de la Phronésis, à tel point que
le concept d'Éthos est à peine mentionné. Or Y Ethos est précisément non pas
elucidation, mais habitude (was nicht Erhellung ist, sondern Gewöhnung). Heidegger
a certes reconnu la dimension constitutive de l'habitude dans son analyse de la
facticité de la vie, mais il l'a caractérisée comme inclination de la vie à la déchéance.
Elle apparaît moins dans l'éclairement de l'être-là que dans son travestissement et
son obscurcissement, contre lesquels doit se tourner la tension de la pensée si elle
veut devenir transparente à elle-même.,5

Il nous semble que l'enjeu ici n'est pas tant le problème de l'intersubjectivité,

constitution de l'existence humaine que Heidegger n'a jamais manqué de

souligner comme fondamentale, mais bien cette inscription primordiale, cette

trace, des autres en moi que constitue mon être social. Or, c'est bien en cela que
consiste la contribution discrète de Gadamer à une phénoménologie du monde
social. L'intérêt de cette citation réside donc dans la mise en évidence d'une
couche sociale de passivité dans le sujet '6 qui, loin de le détourner d'une action
adéquate dans le monde, ouvre au contraire à l'action un espace de réalisation.

Regardons cela de plus près.

3.1 La corrélation éthos-phronèsis comme modèle
d'une philosophie de la finitude

Dans son essai «le savoir pratique» paru en 1930, Gadamer relève déjà

que le noyau de l'éthique aristotélicienne tient, contrairement à ce que pensait

13 Préface aux Interprétations phénoménologiques d'Aristote, p. 14. A cette distance
à l'égard de l'interprétation heideggerienne, on ajoutera aussi H-G. Gadamer, La
philosophie herméneutique, trad. Grondin, Paris, P.U.F., 1996, p. 239 : «c'est pourquoi il faut
s'opposer dans une certaine mesure à Heidegger, comme je le fais moi-même avec toute
la prudence possible, en se demandant si on peut vraiment se contenter de voir en Platon
celui qui a préparé "la métaphysique de la substance" d'Aristote. Mieux encore : peut-on
se contenter de voir en Aristote lui-même le fondateur de la métaphysique Ne doit-on
pas aussi voir en lui le fondateur de la philosophie pratique ?»

16 Gadamer parle volontiers de «seconde nature» dans son essai L'idée du Bien
comme enjeu platonico-aristotélicien, trad. David et Saatdjian, Paris, Vrin, 1994.



LA CONTRIBUTION DISCRÈTE DE GADAMER 41

Heidegger, dans l'équilibre entre l'éthos d'une part, c'est-à-dire la détermination

habituelle préalable propre à chaque caractère humain, et la phronésis
d'autre part, c'est-à-dire le savoir rationnel en tant que tel17. Agir de manière

juste, courageuse ou bonne, ne dépend ni d'une détermination intellectuelle de

l'essence du juste ou du bien, ni non plus sournoisement d'un calcul utilitariste
des moyens à disposition, mais d'un savoir qui vit largement de l'être que nous
sommes devenus, de l'expérience pratique que nous avons engrangée, tout
comme des convictions communes que nous avons intériorisées. La corrélation
apparaît alors moins comme une exclusion que comme une complémentarité,
qui fait de la phronésis un savoir incarné dans l'être de l'homme et vivant de

celui-ci. Telle est la leçon centrale de l'éthique aristotélicienne selon Gadamer.

Or, on pourrait objecter que Heidegger ne semble pas affirmer autre chose

lorsqu'il dit de la conscience morale qu'elle est un appel qui provient toujours
de l'être de celui qui comprend. Ce à quoi il faudrait répondre que toute la difficulté

réside ici dans ce que l'on vise en parlant de l'«être» de l'homme. Cet être
dont la pensée doit se soucier, c'est pour Heidegger l'existence finie dans un
monde étranger; mais, ainsi que le note Gadamer, l'éthique grecque n'a que peu
à voir avec cette attitude chrétienne de «réclusion volontaire de la conscience
de soi dans la vigilance angoissée de la conscience intérieure, de la conscience
de la faute et de la responsabilité propre»18 ; au contraire, la conscience éthique
appartient justement à ce monde commun, familier et quotidien dont semble se

méfier la pensée de l'Être: «l'analyse aristotélicienne des vertus dianoétiques
et éthiques nous apprend, quant à elle, que ce qui circonscrit la conscience

grecque dans son orbe, c'est la réalité indissoluble de l'esprit communautaire»

'9. Le souci s'annonce alors dans cet essai programmatique de Gadamer

non plus comme un souci exclusivement orienté sur le soi dans son rapport à

l'être, mais en tant que souci de la vie en commun.

3.2 La phronésis comme modèle de la raison herméneutique

Si tel est le cas, si effectivement la corrélation éthos-phronèsis constitue

pour Gadamer le noyau de l'éthique aristotélicienne, il est pourtant remarquable

que son ouvrage majeur, Vérité et méthode, n'en porte quasiment
aucune trace. En effet, le chapitre sur la phronésis aristotélicienne, par ailleurs

17 Commentant la structure de l'Éthique à Nicomaque, Gadamer écrit: «Si la

séparation analytique de la phronésis des vertus éthiques est une simple apparence, cela
n'exclut pas que ce soit l'éthos qui, à l'avance, donne son objet à l'accomplissement
concret de la méditation et prescrit sa direction. Cet éthos n'est pas déterminé d'abord
et essentiellement par le savoir qui porte sur lui, mais bien par l'action et l'habitude de
la vie en propre.» (cf. «le savoir pratique» traduit dans L'idée du Bien comme enjeu
platonico-aristotélicien, plus spécifiquement p. 171-172).

18 «Le savoir pratique», p. 172.
19 Ibid.



42 HUBERT WYKRETOWICZ

central, ne semble pas faire grand cas du couple éthos-phronèsis20 ; Gadamer en

retient principalement la description du processus d'application (Anwendung)
qui caractérise la raison pratique. Il recourt ainsi à la distinction aristotélicienne
entre savoir pratique et savoir technique, afin de montrer que la compréhension
ne consiste pas en une saisie intellectuelle abstraite d'un sens général et son

application dans un contexte particulier - ce qui en ferait au fond une technê -,
mais que, comme c'est le cas dans des herméneutiques régionales telles que le

droit et la théologie, «comprendre, c'est toujours appliquen>2' : on n'a en effet
bien compris un texte de loi que quand on est capable de penser une situation

(un casus) à la lumière de celui-ci, en d'autres termes lorsqu'on est en mesure

d'interpréter un cas particulier à l'aune de la loi générale. Autrement cela

n'a évidemment aucun sens et il n'y a pas compréhension - comme quand je
comprends ie sens général d'une loi, mais que je suis complètement incapable
de m'y retrouver quand je dois m'en servir pour plaider. L'habitude a dès lors

un rôle-clé dans le processus d'acquisition de telles connaissances, puisque
c'est bien en fréquentant de tels cas que je pourrais finir par «m'y connaître» ;

/ 'habitude vient ici en quelque sorte abriter, préserver la rationalité.
On retrouve par ce biais un point essentiel de la philosophie de Gadamer,

qui postule que la compréhension d'une situation ne réside pas dans la prise de

distance méthodique, mais bien dans la participation à celle-ci. C'est d'autant

plus clair dans la sphère éthique où l'on imagine mal quelqu'un prétendre savoir
ce qu'est le courage sans jamais s'être retrouvé dans une situation où celui-ci
était nécessaire ; voire, de manière plus radicale, quelqu'un prétendre connaître
l'amour sans jamais avoir fait l'expérience de l'amour. Le savoir pratique est
bel et bien une forme d'intelligence originaire, à même la vie du sujet.

À noter qu'il nous semble tout à fait inopportun d'objecter à ce propos
qu'on peut acquérir une certaine connaissance de ces valeurs à distance, au

moyen des œuvres d'art par exemple22; car justement une œuvre d'art a ceci

en propre qu'elle me permet de participer, d'une manière plus ou moins médiatisée,

à l'expérience de ces valeurs - ainsi dirons-nous d'une lecture qu'elle
m'a fait vivre une expérience inoubliable ou d'un film qu'il m'a permis de me

mettre dans la peau de... Seule change ici la modalité de présentification des

valeurs, puisque, contrairement à la vie quotidienne, une œuvre d'art me rend

présentes des valeurs sur le mode du «comme si».

Par conséquent, si la phronésis est un paradigme herméneutique21 pour
Gadamer, c'est bien dans la mesure où Aristote a montré qu'il existe une

20 Tout juste Gadamer mentionne-t-il que laphronèsis est inscrite dans un éthos. Cf.
H.-G. Gadamer, Vérité et méthode, trad. Fruchon/Grondin/Merlio, Paris, Seuil, 1996,

p. 334 et s.
21 Ibid., p. 330.
22 Sur cette fonction de distanciation dans les œuvres, cf. P. Ricœur, Du texte à

l'action, Paris, Seuil, 1986.
23 Vérité et méthode, p. 346.



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 43

compréhension qui tient de l'expérience de la vie sociale elle-même et qui
participe à et de son éclairement.

3.3 La stratification de l ethos

Alors même que l'herméneutique la reconnaît comme structurelle, la place
de l'éthos dans cette configuration demeure encore bien vague. C'est pourquoi,
dès la parution de Vérité et méthode, Gadamer ne manquera pas d'approfondir
ce point. Après avoir revu les consciences esthétique, historique et langagière
selon la structure de la finitude proposée par Heidegger, il complète immédiatement

son entreprise par une révision de la conscience éthique24, dans laquelle
il revient sur l'articulation entre l'éthos et laphronèsis.

On notera d'emblée la réhabilitation de l'éthos dans le sillage d'Aristote,
le premier à «avoir entrepris de définir positivement, dans leur réalité propre,
l'éthos et l'arétè, au lieu de les définir comme par le passé sur le mode privatif,
à partir et en fonction de cette sphère supra-humaine que représente la pure
théoria»25. L'appartenance de la raison à l'éthos ne doit pas être envisagée
comme une forme déchue de rationalité, à l'instar de Heidegger, pour lequel
l'être social représente une entrave à la compréhension; bien au contraire,
cette assise originaire constitue la condition même de tout jugement au sein du
monde ambiant commun, avant même que l'on soit en accord ou en désaccord

avec celui-ci: «[...] voici l'enseignement qui constitue le cœur de l'éthique
aristotélicienne : récompense et punition, louange et blâme, modèle et imitation,
le fond de solidarité, de sympathie et d'amour sur lequel repose leur action,
forment l'"Ethos" de l'homme avant que l'on puisse s'adresser à sa raison,
et lui permettent seuls d'entendre sa voix»26 - on reconnaîtra en passant que
l'éthos est ici l'analogue des préjugés dans l'exercice général de la raison27.

Or, l'aspect le plus remarquable c'est que l'éthos28 est à cheval ici entre
l'individuel et le collectif, qu'il est ce point où le collectif est enté sur
l'individuel. Dans un premier temps le concept désigne la part individuelle passive
de notre être social, au sens de l'habitus de la monade chez Husserl29, à savoir

24 Par exemple H.-G. Gadamer, L'art de comprendre II, Paris, Aubier, 1991, «Surla
possibilité d'une Éthique philosophique», p. 311 sq.

23 H.-G. Gadamer, L'éthique dialectique de Platon, interprétation phénoménologique

du Philèbe, trad. Vatan et von Schenck, Paris, Actes Sud, 1994, p. 32 et aussi

p. 322-324.
26 L'art de comprendre II, p. 326.
27 Vérité et méthode, p. 298, mais surtout le commentaire de ce passage dans

H.-G. Gadamer, Herméneutique et philosophie, Paris, Beauchesne, 1999, p. 36.
28 Nous prenons la liberté de ne plus utiliser l'italique, car l'éthos a ici une signification

élargie qui est devenue plus ou moins usuelle dans le vocabulaire philosophique
français comme le terme latin d'habitus.

29 Cf. par exemple E. Husserl, Méditations cartésiennes, trad. Lévinas, Paris, Vrin.
1996, 4e méditation.



44 HUBERT WYKRETOWICZ

l'ensemble des sédimentations de ma vie pratique qu'on appelle communément
caractère. Toutefois, plus fondamentalement, le concept d'éthos renvoie
à un fond de complicité des hommes entre eux, une communion originaire et

impersonnelle à partir de laquelle je puis comprendre ce qui est enjeu dans mon
action30.

Par conséquent, l'éthos n'est pas d'abord mon éthos, personnel,
biographique, que je me suis construit, mais à l'inverse, par le biais de mon agir, de

l'exercice et de l'habitude, j'actualise une réserve de normes collectives présupposées,

participant ainsi au déploiement d'un champ de valeurs communes, de

significations partagées31.

4. Vers une conception phénoménologique de la liberté du sujet

Cette conception du monde social soulève au moins deux objections importantes

en lien l'une avec l'autre et que nous aimerions discuter pour terminer:
la première concerne la place de la liberté dans un tel cadre, la deuxième est

un reproche fréquemment adressé à Gadamer, à savoir qu'elle représente une
vision totalisante et conservatrice, en l'occurrence ici de l'espace social. En

effet, d'une part il paraît bien difficile de concilier cette appartenance à l'éthos
avec la liberté individuelle du sujet, d'autre part, un tel modèle ne semble guère
satisfaisant pour qui suggère que l'expérience de l'autre réside bien plus dans

la rupture de cette socialite originelle que dans la participation à celle-ci -
pensons ici à Lévinas. Regardons les choses de plus près.

4.1 Déterminisme social et liberté individuelle

Dans un premier temps, on pourrait adresser à Gadamer la même critique
qu'on peut faire, par exemple, à la sociologie de Bourdieu: accorder autant
de poids à la structuration sociale de l'agent revient à sous-estimer sa liberté
d'initiative ainsi que sa responsabilité. Si Bourdieu admet volontiers que c'est
le cas, voire même une conséquence nécessaire d'une société où prévaut la

30 R. E. Palmer (éd.), Gadamer in Conversation, New Haven, Yale University
Press, 2001, p. 79: «la Phronésis est quelque chose qui s'effectue seulement dans la
situation concrète et qui se tient toujours déjà à l'intérieur d'un réseau vivant de convictions,

habitudes, et valeurs communes - c'est-à-dire à l'intérieur d'un éthos» (c'est nous
qui traduisons de l'anglais).

31 Gadamer définit précisément cette facticité de l'éthos comme suit : «il s'agit de la

facticité de convictions, valeurs et habitudes profondément intelligibles et communes,
partagées de nous tous, le contenu de tout ce qui constitue notre mode de vie. Le mot

grec pour l'incarnation de cette facticité est le concept bien connu d'Éthos, à savoir
l'être-devenu par l'exercice et l'habitude. Aristote est le fondateur de l'éthique dans la

mesure où il a mis à l'honneur ce caractère déterminant de la facticité.» (GWII, p. 325,
c'est nous qui traduisons)



LA CONTRIBUTION DISCRETE DE GADAMER 45

violence symbolique32, il n'en va pas exactement de même en ce qui concerne
Gadamer. Ne serait-ce que parce que ce dernier, au contraire de Bourdieu,
mène une réflexion transcendantale et non empirique33. Autrement dit, l'éthos
ne désigne pas tel ou tel déterminisme effectif de l'individu, une condition
matérielle et symbolique préexistante (prolétaire, petit bourgeois, etc.), mais

plus fondamentalement, avant même les rapports de force et de domination
particuliers, avant même qu'il existe quelque chose comme des dominants et
des dominés ou des rapports d'égalité, il signifie que prévaut entre humains une
entente originaire. Que l'individu se construise en reproduisant les schemes
de son milieu ou en cherchant à s'en distinguer, voire à les modifier, qu'il se

positionne en rupture ou en continuité, il ne peut le faire qu'à la faveur de cette
familiarité avec un arrière-plan d'évidences communes: il est difficile d'imaginer

un acte de transgression ou de rupture qui ne se nourrisse pas toujours
déjà de cela même à quoi il s'oppose; on ne le sait que trop bien, toute marginalité

affirmée est par essence la position d'une norme, toute rupture demeure

une manière d'être-avec.
C'est par conséquent encore une approche bien abstraite - eu égard à la

finitude humaine - que d'envisager l'advenir d'un sujet libre et responsable
à partir de rien sinon de lui-même34. Cet advenir repose au contraire sur une
familiarité que nous proposons de concevoir stratifiée en trois couches
interdépendantes : l'éthos individuel, collectif et primordial. U y a en effet, sédimentés
en moi, mon expérience de vie propre mais aussi à la fois ce que je «sais» de

ce que les autres ont fait, font ou feraient ; enfin, de manière plus fondamentalement

impersonnelle encore, ces autres me constituent en tant qu'ils incarnent
des significations et valeurs anonymes et indéterminées, structurant par avance
le champ de mon action sous forme de sillons généraux et prédonnés, dispo-

32 Pour l'écho à cette critique, cf. P. Bourdieu, Sur la télévision, Paris, Raisons
d'agir, 1996, p. 62, pour la question de la responsabilité, et plus généralement, sur le peu
de place laissé à l'initiative du sujet: Méditations pascaliennes, Paris, Seuil («Points»),
2003. Soit dit en passant, la critique bourdieusienne des doctrines phénoménologiques
est d'autant plus étonnante qu'elle repose en grande partie sur leurs acquis, notamment en
ce qui concerne la revalorisation de la vie pratique (forcément suspecte quand elle vient
d'auteurs comme Gadamer ou Merleau-Ponty, grands héritiers des conditions socio-
économiques favorables propre au champ universitaire) ; à titre d'exemple, mentionnons
le concept d'«habitus», si fécond dans les analyses empiriques de Bourdieu, mais dont il
semble refuser d'admettre l'emprunt philosophique.

33 Sur le sens du "transcendantal" ici, cf. J. Grondin, Introduction à Hans-Georg
Gadamer, Paris, Cerf, 1999, p. 120. Il n'est bien entendu pas question d'y voir une
quelconque activité constituante du sujet, mais essentiellement une investigation de ce

que nous avons appelé la structure de la finitude (être-jeté/projet).
34 «Je crois que les Grecs avaient raison quand ils mettaient à côté du fait de la

raison l'être socialement formé, l'éthos. Éthos est le nom qu'Aristote a trouvé pour cela.
La possibilité du choix conscient et de la libre résolution est toujours assurée à travers
quelque chose que nous sommes toujours déjà et qui nous porte - et à l'égard de quoi
nous ne sommes pas objet.» GW VI, Tübingen, Mohr Siebeck, 1985, p. 6 (c'est nous qui
traduisons et soulignons).



46 HUBERT WYKRETOWICZ

nibles à une infinité de parcours possibles. Or, cet anonymat et cette indétermination

de la vie sociale ne sont justement pas des défauts à l'origine de notre

conditionnement, qu'il nous faudrait surmonter pour conquérir notre liberté.
Bien au contraire, phénoménologiquement parlant, l'anonymat et l'indétermination

de sens sont le support même de l'exercice de notre liberté.
Il y a fort à parier que si cette constellation de sens était ici fortement

déterminée et personnalisée, elle serait définitivement contraignante à l'égard de la

vie d'un sujet, comme l'est par exemple le langage mathématique par rapport
au langage naturel, - dont l'indétermination sémantique offre une mobilité
«créative» plus importante -; le cinéma ou le théâtre connaissent aussi pareille
contrainte, lorsque certains rôles sont si déterminés par la prestation d'un acteur,

qu'ils finissent par devenir quasiment injouables par la suite. Enfin, dans le

champ politique, il peut sembler que c'est le propre des dictatures de rigidifier
un tel fonds de sens autour d'une ou plusieurs personnes qui imposent une

unique hiérarchie de valeurs35. Dès lors, on peut affirmer que plus l'éthos est

anonyme, moins il est contraignant, car plus ouvert à une infinité de reprises.
Cette tendance à voir dans l'éthos un obstacle à la liberté repose peut-être

aussi sur une méconnaissance commune de la liberté, qui consiste à y voir
d'emblée un geste d'indépendance au lieu d'un engagement, d'une réappropriation,

ou d'une participation pour reprendre le vocabulaire platonicien que
Gadamer utilise à ce propos36. Il nous semble que sur ce point une sorte de

glissement s'opère, chez Heidegger, du souci de se déterminer/?or soi-même dans

une situation donnée, souci qui ne postule aucune incompatibilité de principe
entre l'autonomie du jugement et les valeurs communes, vers la nécessité de

se déterminer à partir de soi-même ; cette exigence, au demeurant plus
nietzschéenne qu'aristotélicienne, suggérerait que l'autonomie ne peut être garantie

qu'à condition de se poser soi-même comme l'origine de ses propres normes37.

35 Ne confondons pas ici le héros exemplaire, qui au fond permet littéralement
d'incarner certaines valeurs, et le dictateur, au sens large, qui impose un modèle et une
hiérarchie de valeurs.

36 II ne fait aucun doute que Gadamer rejoindrait sur ce point les thèses sur la liberté
de Merleau-Ponty dans La phénoménologie de la perception. Il est d'ailleurs à noter que
l'un comme l'autre, venant d'horizons différents pourtant, défendent une philosophie
de l'appartenance. Par exemple: «Si l'histoire nous enveloppe tous, c'est à nous de

comprendre que ce que nous pouvons avoir de vérité ne s'obtient pas contre l'inhérence
historique, mais par elle.» M. Merleau-Ponty, Éloge de la philosophie, Paris, Folio,
1989, p. 116. De même, l'un comme l'autre ont fortement accentué cette intelligence
préthéorique que la vie a d'elle-même, Merleau-Ponty ayant toutefois davantage cherché
à la penser à partir de son incarnation que Gadamer ne l'a fait.

37 «Le on a toujours dessaisi le Dasein de la prise en main de ces possibilités d'être.
Le on dissimule même comment il dispense sans piper mot de faire délibérément choix
de ces possibilités. Qui "au juste" choisit, c'est ce qui reste indéterminé. Emporté par
personne, le Dasein sans l'avoir choisi s'enferre ainsi dans l'inauthenticité et n'a d'autre
moyen d'en sortir que d'aller tout exprès se reprendre, s'extraire de la perte dans le

on afin de revenir à lui-même [...] Se reprendre, secouer le joug du on, c'est-à-dire
accomplir la modification existentielle pour passer du on-même jusqu'à l'être
authentiquement soi-même, c'est admettre la nécessité de remonter jusqu 'à un choix qui avait



LA CONTRIBUTION DISCRÈTE DE GADAMER 47

Au contraire, dans le sillage de Gadamer, cette complicité originaire
avec des sollicitations anonymes et indéterminées fait justement que je puis

poser quelque chose comme un acte à la fois libre et intelligible : si dans telle
situation particulière on a pu dire que j'ai mal agi, c'est dans la mesure où

l'acte que j'ai posé a consisté en un parcours, spontané ou non, de potentialités

anonymes, donc éventuellement réalisables autrement par d'autres - ainsi la

mauvaise conscience reposerait plus sur la possibilité que j'ai d'envisager
un tel autre parcours que sur mon regret d'avoir manqué le «bon». La liberté
ne consiste donc pas à inventer des valeurs à partir de rien, mais toujours à

dessiner, dans une situation particulière, un parcours de sens à la lumière de

cet horizon indéterminé ; toute action libre représente une forme de reprise de

l'éthos, reprise qui participe à lui donner une coloration, une orientation, en

restructurant à chaque fois la hiérarchie des valeurs mobilisées - soit en la

confirmant, soit en la transformant.
C'est pourquoi, contrairement à ce que Heidegger a pu prétendre, ce halo

d'anonymat n'est pas d'emblée un obstacle à combattre mais une condition
primordiale et indépassable de toute vie pratique. Qui plus est, c'est à cette
condition seulement qu'un quelconque sujet responsable peut prendre forme;
en effet, on a du mal à voir comment un sujet pourrait se constituer sans
l'indétermination de significations qui ne sont, à proprement parler, à personne, ou

plutôt sont à tout le monde et à discrétion ; sans cette indétermination propre
à la vie anonyme, l'individu en resterait à reproduire mécaniquement des

comportements; les valeurs de l'éthos sont ici un peu l'analogue du sens des

textes (littéraires, juridiques ou théologiques), dont la marge d'indétermination,
en donnant naissance à un processus ouvert et infini d'interprétation, s'oppose
à toute forme de dogmatisme. On voit ainsi à quel point cette thèse est radicalement

opposée à la perspective heideggerienne : la vie pratique est assurée a

priori par cette indétermination primordiale d'un sens qui constitue le sujet et

dont ii aura à se porter responsable, parce qu'il l'est, en quelque sorte, déjà38.

Finalement on comprend pourquoi l'objection de déterminisme n'a aucun
fondement réel ici, voire pire, qu'elle repose sur une bévue métaphysique. En

effet, pareille objection n'a de sens et de pertinence que face à l'affirmation
d'une liberté absolue - dont Heidegger ne semble pas lui-même exempt. Or,

il est bien clair que s'il n'existe pas de liberté absolue, il n'existe pas non
plus de déterminisme pur; car il ne s'agit pas ici de décider, empiriquement
parlant, si l'homme est libre ou non selon qu'il appartient à tel milieu ou à

tel autre, mais de montrer que, quoi qu'il en soit de la liberté ou de l'absence
de liberté, la condition humaine est telle que l'autonomie ou l'hétéronomie

été escamoté. Or remonter à ce choix signifie choisir ce choix (wählen dieser Wahl), se

décider depuis le fond du soi-même authentique pour un pouvoir-ètre» (Etre et temps,
p. 324, trad, modifiée)

58 «Qu'un tel éthos n'ait rien à voir avec un simple dressage ou une simple
adaptation ni même avec le conformisme d'une vague mauvaise conscience, voilà qui
est précisément assuré par la phronésis, cette rationalité responsable - disons là où un
individu possède une telle rationalité.» (GWH, p. 325, c'est nous qui traduisons)



48 HUBERT WYKRETOWICZ

ne pourront se dessiner que sur le fond d'une communauté originaire. Aussi,

pour une philosophie qui se revendique de la finitude, c'est la position même
de l'objection qui doit être questionnée en amont: quand on s'interroge sur
la liberté du sujet, se situe-t-on bien à un niveau phénoménalement adéquat
Ou n'est-on pas encore en train de s'enfermer dans des apories métaphysiques
abstraites type idéalisme-matérialisme dont le point commun est, comme
Merleau-Ponty l'a magistralement montré dans La phénoménologie de la
perception, d'ignorer l'ambiguïté de la vie en présupposant comme allant
de soi un monde objectif absolument déterminé où l'on ne peut qu'inclure le

sujet - ou l'en exclure ?39Le monde social que nous avons cherché à mettre
ici en évidence se situe par-delà les alternatives binaires abstraites telles que
déterminisme/liberté, collectivisme/individualisme, etc. ; au niveau
phénoménologique, il n'y a pas à décider entre d'une part un déterminisme pur des

structures sociales et d'autre part la liberté sociale absolue de l'individu; si le

sujet constitue le monde social, c'est bien parce qu'il est toujours déjà constitué

par lui d'une certaine façon; autrement dit, une vie subjective n'advient qu'à
la faveur d'une appartenance à un monde social indéterminé, de même que ce

monde n'a de réalité véritable que par des sujets qui participent à en déterminer
les valeurs. Tel est le paradoxe, somme toute très peu heideggerien, de mon
existence sociale: l'indétermination éthique dans laquelle je baigne favorise

mon autodétermination, car je ne peux m'approprier réellement des valeurs

qu'à condition qu'elles soient en partie anonymes.

4.2 Vie dans l'éthos et altérité

En conclusion, sans être ici en mesure de discuter sérieusement la question
de la totalisation et de l'altérité, il ne nous semble peut-être pas inutile de

rappeler de manière synthétique les acquis de cette étude, qui permettront à

tout le moins de poser le problème correctement.
S'il est incontestable qu'il y a quelque chose de totalisant à affirmer ainsi

une entente originaire commune au fond de toutes les interactions humaines, il
reste néanmoins qu'il s'agit d'un processus ouvert à l'imprévisible et à la
restructuration, d'une totalité dont la configuration de sens se rejoue à chaque instant.

Soulignons à ce propos qu'une telle totalité n'existe que dans sa reprise

par l'intelligence vécue des individus, à savoir laphronèsis: l'éthos assure au
moins autant l'exercice de la phronésis que cette dernière en constitue l'actualisation

et l'orientation effectives.

39 À titre d'exemple d'un pareil empêtrement, on considérera la réflexion de

J. Searle sur le problème de la liberté dans sa conférence Liberté et neurobiologie, Paris,
Grasset, 2004. L'auteur paraît en effet bien embarrassé lorsqu'il s'agit de fonder
objectivement la liberté face aux neurosciences. Toutefois, il est à se demander si ce dernier
n'est pas encore victime d'une conception objectiviste de la réalité.



LA CONTRIBUTION DISCRÈTE DE GADAMER 49

À travers notre analyse, nous avons cherché à ne pas penser l'agir humain
libre et responsable comme un arrachement au monde commun, mais comme un

parcours de ses sollicitations anonymes et dont l'application, dans une situation
donnée, représente toujours un gain de compréhension. Loin donc d'endormir ma

vigilance pratique, la structure anonyme de la vie sociale en préserve la moralité,
puisqu'elle en garantit la liberté: je suis à chaque fois invité à restructurer le

champ des valeurs qui me portent, de leur donner une nouvelle coloration ou une
nouvelle hiérarchie au contact de l'altérité - qu'il s'agisse d'une situation inédite,
d'une expérience particulière ou d'une personne étrangère. De ce point de vue,
l'anonymat et l'indétermination nous ont paru constituer un aspect indépassable
de tout éthos et à plus forte raison d'un éthos démocratique.

On ne cachera toutefois pas qu'une telle phénoménologie parie sur un
primat du même plutôt que de la différence ou de l'altérité irréductible, car
elle postule que toute divergence, comme tout accord d'ailleurs, présuppose un
minimum d'entente commune - ne serait-ce peut-être qu'à propos de l'objet
dont on parle. Pourtant, on y a insisté, cette primauté est d'ordre transcendantal

et ne doit pas être confondue avec le conditionnement ou le cloisonnement

éthique qui sont des catégories empiriques. Par ailleurs, et sur ce point cette

position ne serait peut-être pas si éloignée des propos de Lévinas, les analyses
menées postulent au fondement de l'agir humain une subjectivité modeste,

puisqu'elle est conçue d'emblée en situation de réponse, à une situation

certes, mais toujours déjà simultanément à un éthos40; et c'est sur ce point
aussi qu'une telle phénoménologie du monde social se séparerait du finalisme
de l'éthique aristotélicienne. Car, si l'on tire toutes les conclusions de ces

remarques, il nous semble qu'il faille revoir profondément certaines évidences

concernant l'agir, comme la finalité ou l'intérêt personnel : ainsi par exemple,
l'action consisterait peut-être moins à tendre à réaliser le mieux possible un but

précis que nous nous serions fixés en toute indépendance et en toute clarté qu'à
participer, d'une certaine manière et à un certain moment donné, à ce champ de

valeurs communes auquel on a toujours appartenu. On observe ainsi en tout cas

deux choses: tout d'abord qu'on n'agit pas comme on fabrique des chaises41

et, ensuite, que la condition de notre participation repose sur le caractère en

partie indéterminé, impersonnel, de l'horizon dans lequel nous sommes - sans

quoi nous ne pourrions jamais dire que nos actions sont réellement les nôtres

Regrette-t-on réellement pareille condition C'est pourquoi, en conclusion, il
faudrait peut-être en finir avec ce préjugé qui consiste à déplorer la part d'anonymat

dans notre vie sociale.

40 Gadamer parle fréquemment de la structure dialogique de la vie humaine

(question-réponse), notamment à la fin de Vérité et méthode.
41 Notons encore que la métaphore du jeu, que Gadamer développe dans Vérité

et méthode a propos de la vérité de l'œuvre d'art, permet de penser l'action comme
participation au monde social en dehors des catégories «techniques» traditionnelles.


	La contribution discrète de Gadamer à une phénoménologie du monde social

