Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)
Heft: 1
Artikel: Etude critique entrecroisée : religion et vision de la personne : & propos

de certains arguments de Joseph Weiler, Jean-Marc Ferry et Robert
Spaemann au sujet du statut des catégories religieuses et éthiques
dans l'espace public

Autor: Muller, Denis
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 65-77

ETUDE CRITIQUE ENTRECROISEE

RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE

A propos de certains arguments de J oseph Weiler,
Jean-Marc Ferry et Robert Spaemann au sujet du statut des
catégories religieuses et éthiques dans I’espace public

DEeNIs MULLER

Résume

L’auteur interroge la these de Joseph Weiler, juriste juif américain, spécia-
liste de droit européen, en faveur de l’idée d'une Europe chrétienne et la met
en corrélation avec la théorie éthique de Robert Spaemann, philosophe de
conviction catholique, au sujet de la catégorie de personne. 1l en résulte des
questions critiques, dans le sens d’une éthique de la reconnaissance et de la
reconstruction (Jean-Marc Ferry) et d’une plus grande valorisation du théolo-
gique comme tel au sein de l'espace public.

Nous assistons actuellement a un curieux déplacement des fronts dans
la question des rapports entre la religion, la philosophie et I’éthique. Nous
en voulons pour preuve la traduction récente en francais de deux ouvrages
remarquables dans la collection «Humanités», dirigé par le philosophe frangais
Jean-Marc Ferry, qui enseigne la philosophie politique a I’Université libre de
Bruxelles, haut lieu de la libre pensée comme on sait .

I Jean-Marc Ferry est docteur honoris causa de 1’Université de Lausanne (2001),
sur proposition de la faculté de théologie. Cf. «Les religions, dans nos espaces laiques,
restent les réserves d’intuitions morales profondes», propos de Jean-Marc Ferry
recuelllis par Denis Miiller, Le Temps, 25 octobre 2001, p. 12. Il a publi€ dans la RThPh
I’article «Ethique et religion», RThPh 2000/TV, p. 325-344, contribution présentée lors
d’un échange de chercheurs de Lausanne et de Genéve (texte repris également dans
FERRY, Valeurs et normes. La question de |'éthique, Bruxelles, Editions de I’Université
de Bruxelles, p. 11-23). Voir aussi du méme auteur: «Expérience religieuse et raison
publique», RETM 252, décembre 2008, p. 29-68 (texte présenté au colloque de I’Ecole
doctorale en théologie de la CUSOQ, a Lausanne, le 27 juin 2008), ainsi que «Comman-
dement moral, exigence éthique, engagement métaphysique», in: J.-D. CAUSSE,
D. MULLER (éds), Introduction a [ 'éthique. Penser, croire, agir, Genéve, Labor et Fides,
2009, p. 20-44. Ces travaux successifs balisent bien I’attention croissante portée par
Jean-Marc Ferry au rdle des religions et en particulier du christianisme dans 1’élabo-



66 DENIS MULLER

1. La theése de Joseph Weiler sur I’Europe chrétienne

Le premier de ces ouvrages, qui mériterait a lui seul une longue discussion,
est di au juriste américain Joseph Weiler: L’Europe chrétienne ? Une
excursion?, ouvrage d’autant plus étonnant qu’il provient d’un spécialiste
renommé du droit européen, «juif errant» de surcroit, ainsi qu’il aime a se
définir lui-méme non sans humour: né en Afrique du Sud en 1951, éduqué en
Israél et en Europe, il enseigne aujourd’hui a New York et a Bruges.

Dans la préface qu’il lui a consacrée, Rémi Brague (bien connu pour son
catholicisme engagé, membre de la revue Communio) ne boit pas seulement
du petit lait devant 1’audace de ces juifs «capables de tout» (qui admirent par
exemple infiniment Spinoza et Bergson), mais il se félicite que Weiler dénonce
le ghetto dans lequel les chrétiens européens eux-mémes se seraient enfermés
en n’osant pas penser les racines chrétiennes de I’Europe (p. VIII). Porté par
ses propres théses — aussi radicales que provocantes —, Brague appuie Weiler
dans I’idée que le respect des chrétiens envers eux-mémes passe par |’affir-
mation de I’identité chrétienne de I’Europe et une nouvelle prise en compte du
christianisme dans 1’élaboration d’une véritable éthique de la tolérance (p. X).
Brague suit Weiler quand il affirme que la démocratie n’est pas un but en soi,
et il précise, par-dela le texte de Weiler, que la démocratie ne tient sa légitimité
normative que de la liberté qui la fonde (p. XI).

Weiler lui-méme souligne a la fois que le croyant peut étre un libre-penseur
(p. 86) et que la doctrine chrétienne doit €tre prise en compte dans I’écriture
chrétienne de I’histoire de 1’identité européenne (p. 90 sq.). Analysant I’ency-
clique Redemptoris missio de Jean-Paul I (1990), Weiler s’interroge, a 1’aide
des concepts linguistiques de Noam Chomsky, sur la contradiction patente
entre le «langage de surface» du texte pontifical — langage «arrogant» et
«intolérant» — et sa «surface profonde» : «respect profond de soi-méme et des
autres», «véritable discipline de tolérance et de patience» (p. 105).

Weiler n’est tout de méme pas dupe a ce point. Cette surface profonde ne
signifie pas que le propos pontifical doive devenir un «modele» pour I’Europe :
«Je I’al maintes fois répété, martele-t-il: I’Europe n’est pas une religion qui
puisse ou doive étre modelée sur la base du christianisme ou de quelque autre
foi que ce soit» (p. 105). Quelle est alors la vision exacte de Weiler ? Il la

ration d’une éthique ouverte aux «réserves» ou aux «ressources» normatives de prove-
nance religieuse ou méme «métaphysique». Cf. a ce sujet D. MULLER, «Les arguments
éthiques en faveur d’une nouvelle dynamique sociale. Philosophie politique, éthique et
religion chez Jean-Marc Ferry», Ethica 13/1, 2001, p. 59-79; et surtout G. JoBIN, La foi
dans 'espace public. Un dialogue théologique avec la philosophie morale de Jean-Marc
Ferry, Québec, Les Presses Universitaires de Laval, 2004. — Les contributions de Weiler
et de Spaemann sont interrogées dans la présente étude critique en lien implicite et
parfois explicite avec les travaux novateurs de Ferry.
* Paris, Cerf, 2007, avec une préface de R. Brague: I’original italien date de 2005.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 67

formule sit6t apres : «Néanmoins, la pensée chrétienne nous offre un ensemble
d’instruments, de défis conceptuels, d’idées, qui — maniés avec le soin qui
s’impose — peuvent €tre extrémement utiles si nous essayons de définir la
modalité spécifiquement européenne des relations ad gentes (a I’intérieur
comme vers 1’extérieur)» (ibid.).

Quand on regarde de plus prés I’argumentation de Weiler, on découvre
que le passage du langage de surface a la structure profonde nous oblige a
distinguer la posture catholique romaine, arrogante et intolérante, d’avec sa
visée fondamentale, chrétienne et universelle, parce que fondée sur 1’appel
inconditionnel en faveur de la liberté. Nous sommes tout proches de Veritatis
splendor (qui date de 1993) et exactement devant le méme probleme, que les
critiques intra-catholiques et protestantes n’ont pas manqué de décortiquer sans
ménagement?: comment est-il possible d’affirmer a la fois que le langage de
surface du Magistére romain est arrogant et intolérant et de prétendre, comme
le fait courtoisement et benoitement Weiler, que sa structure profonde serait
«seulement» chrétienne et résolument universelle, alors que, de toute évidence,
la these de la supériorité de la vérité sur la liberté, soutenue par Jean-Paul II
en 1993 dans Veritatis splendor, est en contradiction formelle avec ce que
semble affirmer Redemptoris missio trois ans plus tot, si du moins j’en crois les
commentaires consensuels qu’en donnent Weiler et Brague ?

En fait, nous butons ici sur le probléme de /'usage que les philosophes et
les juristes font de la doctrine chrétienne et de leur conception méme de 1’éla-
boration proprement théologique de cette doctrine. La «structure profonde»
du discours pontifical est-elle aux yeux de Weiler la foi chrétienne, sa formu-
lation magistérielle catholique ou une systématisation théologique possédant
sa cohérence propre ? Tout se passe comme si ces auteurs créditaient la
vérité chrétienne d’une transparence ou d’une €vidence immédiates, indépen-
damment du type d’élaboration systématique offert par une option théologique
explicite®. Il subsiste comme un reliquat de «fondamentalisme» méme chez des
auteurs non protestants: la substance doctrinale est identifiée immédiatement
au message €vangelique, sans recourir a des médiations réflexives, herméneu-
tiques et contextualisantes.

A ce risque d’immédiateté dans le rapport entre la foi et la théologie
s’ajoute celui d’un manque d’attention portée a la question du pouvoir. On
ne peut pas lire les textes du magistére romain comme des traités de théologie
désintéressés (s’il en existe), plus exactement: on ne peut pas dissocier le sens

* C. Duquoc, «L’encyclique Veritatis splendor: présentation critique», RThPh
1994/1V, p. 325-332; E. Fucns, La morale selon Jean-Paul li. Réponse protestante a
une encyclique, Geneve, Labor et Fides, 1994; D. MULLER, «Quelle est la part de la
créativité de la conscience ?», L 'Actualité Religieuse dans le Monde 116, 15 novembre
1993, p. 25-26.

* Nous avons attiré I’attention sur cette difficulté dans la pensée de Ricceur, ¢f. notre
article «Paul Ricceur (1913-2005): un philosophe aux prises avec la théologie», Revue
Théologique de Louvain 37, 2006/2, p. 161-178.



68 DENIS MULLER

de leur prétendue «structure profonde» de leur «effet de pouvoir»: Veritatis
splendor ne s’arréte pas a réécrire sur un mode déontologique fort la théologie
morale catholique en réaction aux tendances conséquentialistes a I’ceuvre chez
les moralistes progressistes de 1I’époque, c’est aussi un texte répressif, destiné a
réduire au silence les opposants et & consacrer par la pensée la domination sans
limites du pouvoir romain’.

2. Les objections de Ferry envers la these de Weiler ¢

Ferry souligne que Weiler, trés attaché a la construction démocratique de
I’Europe, ne vise nullement I’érection d’une théocratie chrétienne (p. 64).
Neéanmoins, il estime que le titre de Weiler est tres ambigu: «Nul ne croira
qu’il ne s’agira que de prendre acte d’un fait culturel et historique. Derriere
le constatif se tient embusqué un prescriptif» (p. 66). En fait, on ne s’étonnera
guére que Ferry préfere encore et toujours le «patriotisme constitutionnel» de
Habermas a ce qu’il désigne ici comme la «tolérance constitutionnelle» de
Weiler (p. 67). Le premier lui apparait en effet comme plus universel et plus
inclusif, plus ouvert aux étrangers. Habermas et Weiler soutiennent I’entrée de
la Turquie dans 1’Union européenne, mais pas pour les mémes raisons: pour
Habermas, les Turcs peuvent se sentir chez eux en Europe, pour Weiler ils n’y

3 Veritatis splendor 113 ne laisse planer aucune ambiguité a cet égard: «L’ensei-
gnement de la doctrine morale suppose que 1’on assume consciemment ses responsabi-
lités intellectuelles, spirituelles et pastorales. C’est pourquoi les théologiens moralistes
qui acceptent la charge d’enseigner la doctrine de I’Eglise ont le grave devoir de
former les fideles a ce discernement moral, a ’engagement pour le bien véritable et au
recours confiant a la grice divine. Si les convergences et les conflits d’opinions peuvent
constituer des expressions normales de la vie publique dans le cadre d’une démocratie
représentative, la doctrine morale ne peut certainement pas dépendre du simple respect
d’une procédure: en effet, elle n’est nullement établie en appliquant les régles et les
formalités d’une délibération de type démocratique. Le dissentiment, fait de contesta-
tions délibérées et de polémiques, exprimé en utilisant les moyens de communication
sociale, est contraire a la communion ecclésiale et a la droite compréhension de la
constitution hiérarchique du Peuple de Dieu. On ne peut reconnaitre dans I’opposition
a Penseignement des pasteurs une expression légitime de la liberté chrétienne ni de
la diversité des dons de I’Esprit. Dans ce cas, les pasteurs ont le devoir d’agir confor-
mément a leur mission apostolique, en exigeant que soit toujours respecté le droit des
fideles a recevoir la doctrine catholique dans sa pureté et son intégrité: «N’oubliant
jamais qu’il est lui aussi membre du peuple de Dieu, le théologien doit le respecter et
s’attacher a lui dispenser un enseignement qui n’altére en rien la doctrine de la foi»,
http://www.vatican.va/edocs/FRAOOSl/_FPY.HTM, consulté le 1° mars 2010. Méme
conquise a la lumiére et a la lecture de I’Ecriture, une telle théologie asservit aussi bien
son objet que ses destinataires. Cf. le commentaire critique magistral de P. Ric&ur, «La
Bible dit-elle ce que lui fait dire I’Encyclique ?», L Actualité religieuse dans le monde
116, 1993, p. 18-19.

¢ Cf. J.-M. Ferry, La république crépusculaire. Comprendre le projet européen
in sensu cosmopolitico, Paris, Cerf, 2010. Les chiffres entre parenthéses dans le texte
renvoient a cet ouvrage.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 69

seraient accueillis que «chez nous». Conception identitaire, souligne Ferry a la
suite d’Olivier Abel, et qui s’appuie sur une volonté de retour a la civilisation
de I’Occident chrétien latin.

Ferry ne craint pas d’affirmer que les partisans d’une Europe chrétienne
(Weiler n’étant ici en quelque sorte que le pendant juif aux théses de Communio,
ainsi qu’on le voit en lisant la préface de Brague !) sont en fait les vrais adver-
saires de I’Union européenne (p. 71): ils visent a faire de I’Europe une religion
(p. 71), en la fondant sur ses héritages et la pensant comme Europe hisforigue,
alors que I’Europe politique doit étre pensée résolument comme un projet (p. 72).

Dans une belle conclusion, Ferry reconnait cependant que ce projet ne peut
étre pensé qu’en lien avec tout ce que I’Europe doit au christianisme (p. 94-95).
Il oppose, avec subtilité, la profession de foi identitaire (celle de Weiler et de
Brague) au principe chrétien d’une décentration impliquant la capacité d’une
mort a soi-méme, d’une kénose en somme. L’argumentation de Ferry emprunte
clairement ici au schéme hégélien de la négativité, inscrite au cceur de I’absolu.

Mais peut-on si facilement, ai-je envie de demander & Ferry sur ce point,
séparer la négativité de son assomption, la mort de la résurrection, la kénose
de la manifestation de la vérité (et cela, d’ailleurs, dans la lecture méme de
Hegel) ? En termes plus pratiques et politiques, suffit-il de reconnaitre la dette
— historique et culturelle — de I’Europe envers le christianisme, ne faut-il pas
plutot penser la dette créatrice de I’Europe envers sa pluralité traditionnelle
et religieuse (monothéiste, pour tout dire) ? L’erreur de Weiler et de Brague
serait bien, comme nous le soulignons nous-mémes d’entrée de jeu, de penser
la christianité de I’Europe de manieére monologique et autoritaire (in modo
catholico romano), au lieu de I’ouvrir sur sa différenciation plurireligieuse
et pluriculturelle, ainsi que I’avait esquiss¢ de maniere prophétique Edgar
Morin’. Dés lors, la solution de Ferry et de Habermas, en opposant de maniére
trop antithétique le patriotisme constitutionnel a la tolérance constitutionnelle,
manquerait de profondeur dialectique: c’est ce qui expliquerait sa difficulté
a reconnaitre aux religions une fonction objective, et pas seulement convic-
tionnelle et privée, dans 1’espace public comme tel. C’est ce qui rend aussi
plus difficile la reconnaissance des arguments théologiques eux-mémes comme
contribution au débat public®.

3. La contribution de Robert Spaemann sur le theme
de la personne humaine

A I’inverse de I’essai brillant et provocateur de Weiler, le livre de Spaemann
sur les personnes se présente comme une étude de philosophie, d’anthropologie
et d’éthique fondamentales et semble en apparence complétement détaché des
contingences culturelles propres au travail du juriste américain: il se donne

7 Penser l'Europe, Paris, Gallimard, 1987.
8 Voir ici la discussion approfondie de Guy Jobin, op. cit.



70 DENIS MULLER

plutét a lire comme une syntheése magistrale et originale, propre a éclairer
les débats éthiques contemporains®. Nous aimerions en présenter les grands
axes, en valider la perspective fondamentale et en questionner les implications
théoriques et pratiques.

3.1 Axes centraux de la pensée de Spaemann

L’ceuvre philosophique de Robert Spaemann est importante '’. L’ouvrage
traduit ic1 représente 1’aboutissement sans doute le plus achevé de sa pensée,
qui mérite d’étre mieux connue et discutée dans le monde francophone '

Certes, cela ne signifie pas que nous pouvons nous rallier sans autre aux
positions de ce philosophe catholique d’inspiration aristotélicienne, aux
positions bioéthiques conservatrices bien connues en contexte germanophone .

Il n’en demeure pas moins que, sur la question centrale du statut philoso-
phique de la personne, I’auteur apporte une vue trés argumentée, trés profonde
et souvent tres convaincante, sur un sujet central de I’éthique comme de
I’anthropologie philosophique. Nous essayons ici d’en dégager de maniere
synthétique et succincte les principales caractéristiques.

— L’idée de personne ne résulte pas d’une description

Des le début du livre, Spaemann est tres clair: pour comprendre ce qu’est
un étre humain, il ne suffit pas de le classer dans une espece particuliere de
mammiferes, il faut le saisir comme faisant partie d’une «classe» d’un tout
autre genre: celle des personnes (p. 29). Spaemann refuse ainsi d’entrée de
jeu de fonder I’anthropologie et 1’éthique sur la biologie ou sur une conception
naturaliste. Il reconnait bien que les étres humains, en tant qu’ils sont des
personnes, participent d’une espece naturelle (celle des mammiferes, en fait),
mais cette participation naturelle ne fonde pas leur étre-personne. Du coup, ¢’est
la notion méme de classe qui s’avere paradoxale et inadéquate: les personnes
ne forment pas une classe, a rigoureusement parler, ni au sens biologique, ni au

® R. SPAEMANN, Les personnes. Essai sur la différence entre ‘quelque chose’ et
‘quelqu’un’ [1996, 3¢ éd. 2006], traduit de I'allemand par S. Robilliard, Paris, Cerf,
2009, 360 p.

' Deux ouvrages avaient paru jusqu’ici en francais: Bonheur et bienveillance.
Essai sur l'éthique, Paris, P. U. F., 1997; Notions fondamentales de morale, Paris,
Flammarion, 1999.

"' Cf. par exemple P. SaBuy, «La question du dualisme anthropologique. Une
analyse d’aprés Robert Spaemann», Acta Philosophica, 9/2, 2000, p. 241-265. L’auteur
analyse d’abord J. de Finance et P. Ricceur avant de rallier le point de vue de Spaemann.

12 Cf. surtout le recueil Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns, Stuttgart,
Klett-Cotta, 2002°. On y trouve 46 contributions de I’auteur, initialement parues entre
1960 et 2000.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 71

sens social de 1’expression. D’autre part, le fait d’étre ou non une personne ne
dépend pas de traits distinctifs ou de caractéristiques qu’on pourrait perdre en
cours de route: dire de quelqu’un qu’il est une personne, c’est lul reconnaitre
un statut intangible, une dignité inamissible (cf- p. 30).

Techniquement, Spaemann souligne avec précision et profondeur que
I’idée de personne ne résulte jamais d’une description; elle est au contraire
une catégorie normative, qui comporte elle-méme des implications normatives
(p- 31). Ou, pour le dire autrement, les personnes ne sont pas des phénomenes
naturels: on ne les trouve pas «dans la nature» ; elles ne viennent pas a notre
rencontre «dans le monde», comme des réalités observables. Elles constituent
une donnée transcendantale et métaphorique, une Idée directrice. Quand nous
rencontrons des étres humains, nous ne rencontrons pas des personnes ou des
non—personnes, mais nous rencontrons et nous reconnaissons les étres humains
comme PErsonnes.

— Un lien spécifique avec la tradition chrétienne

Des le corps du chapitre 2, intitulé «Pourquoi nous nommons les personnes
‘personnes’», Spaemann annonce avec force sa position philosophique au sujet
des réserves de sens contenues dans la tradition chrétienne :

L histoire du concept de personne est ['histoire d’un détour dont la considération
nous entraine pour un instant au centre de la théologie chrétienne. Sans la théologie
chrétienne, ce que nous nommons aujourd’hui ‘personne’ serait demeuré innom-
mable et — comme les personnes ne sont pas des phénomenes naturels — absent du
monde. Cela ne veut pas dire que son emploi n’a de sens que sous certaines présup-
positions théologiques, méme si I’on peut penser que la disparition de la dimension
théologique entrainerait a la longue celle du concept de personne» (p. 31).

La fin de la phrase est particulierement remarquable. En tant que philo-
sophe, I"auteur ne prétend pas qu'un concept aussi chargé de sens que celui
de personne nous contraindrait a en assumer les origines théologiques. Une
autonomie de la pensée philosophique moderne semble tout a fait possible a ses
yeux. Cependant, I’adjonction qui suit exprime bien ce que Spaemann pense
réellement, en tant que philosophe et en tant que chrétien'’. D'un point de
vue historique ou, si I’on veut, généalogique, 1’1dée moderne de personne s’est
construite a partir de la théologie chrétienne, et notamment a partir des élabora-
tions et des distinctions conceptuelles développées dans les débats trinitaires et
christologiques. Mais cette dette historique, si elle ne s’impose pas de maniere
systématique a la philosophie moderne, constitue-t-elle une réserve de sens ou
une source d’inspiration constitutives de 1’idée méme de personne ?

13 J*éviterai de parler a son sujet d’un philosophe chrétien ou d’un philosophe
catholique, et je serai encore plus réticent, comme 1’était Ricceur, envers 1’idée méme
d’une philosophie chrétienne comme telle.



72 DENIS MULLER

De maniére plus formelle, la question pourrait se reformuler ainsi : toute idée
de personne ne suppose-t-elle pas un fond symbolique de représentation faisant
nécessairement appel a une forme méme élémentaire de transcendance des
«éléments de transcendance yahvique» ', mais, plus largement, une visée
fondamentale de dépassement de soi sans laquelle il n’y aurait pas lieu de
parler de personne ?

3.2 Un méme argument chez Jean-Marc Ferry ?

Dans son chapitre sur I’identité morale, qui constituait le cceur de son
ouvrage sur les Puissances de ['expérience, Jean-Marc Ferry avait déja balisé
les liens entre la construction sociale des individus, 1’éthique et la notion de
personne. L’identité morale s’y jouait en effet dans I’émergence de la personne
comprise, a la suite des débats trinitaires, comme la «singularité¢ d’un universel
concret» "°. Ferry soulignait avec force la différence entre la conception aristo-
télicienne et la conception chrétienne de la personne: I’humanisme chrétien
interdit en effet toute tentative de réserver la dignité uniquement aux personnes
qui correspondraient a certains «traits distinctifs de caractere, de comportement,
de situation» (p. 122): I’esclavage €tait pensable chez Aristote, il ne 1’est plus,
en droit, dans le christianisme. La maniére de Ferry se voulait, a 1’époque,
plus sociologique que philosophique, mais elle anticipait tout a fait sur la
thése centrale de Spaemann: la personne ne se déduit pas d’une description,
portant sur des traits distinctifs propres aux individus, mais elle découle d’une
reconnaissance fondée sur [’union du singulier et de I’universel. A ce stade,
de maniere tres hégélienne, Ferry notait que I’humanisme chrétien présentait
une conception beaucoup plus concréte que celle de I"’humanisme kantien, et
beaucoup plus riche que celle du cartésianisme. Pour Ferry, Descartes avait
perdu du coté de la nature ce qu’il avait gagné du coté de la liberté (p. 123).
Or, soulignait encore Ferry de maniere étonnante, «on ne se débarrasse pas
aisément du concept métaphysique de nature» (p. 125). Toute sa démonstration
consistait ensuite @ montrer comment la singularité¢ de la personne s’effectue
dans une téléologie de la nature, permettant a ’homme de respecter par
exemple les animaux et les plantes sans cesser de se comprendre lui-méme
dans une transcendance «horizontale» par rapport a eux. L’anthropocentrisme
n’est pas plus satisfaisant ici qu'un biocentrisme qui n’en serait en définitive
que le double mimétique. L’homme trouve ainsi son identité morale dans un
mouvement de dépassement a la fois externe et interne; en dépassant les objets

4 Expression employée, a propos de la philosophie religieuse de Hans Jonas, par
J.-M. FeRRY, Les puissances de ['expérience. Essai sur l'identité contemporaine, t.1: Le
sujet le verbe, Paris, Cerf, 1991, p. 13.

15 Les puissances de I’expérience. Essais sur l'identité contemporaine, t. 11: Les
ordres de la reconnaissance, Paris, Cerf, 1991, p. 121. Les chiffres entre parenthéses
dans le texte renvoient a ce tome.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 73

du monde auxquels il montre du respect, il se transcende aussi lui-méme pour
accéder a un niveau de compréhension qui surmonte les impasses de |’indivi-
dualisme. En méme temps, ce mouvement est inséparable du langage et de la
communication, comme 1’a montré Schleiermacher dans son Herméneutique et
dans sa Dialectique: I’insistance de 1’éthique de la discussion sur la communi-
cation interpersonnelle traduit en quelque sorte le sentiment religieux en termes
séculiers: c’est la solidarité qui exprime désormais de matiére profane, chez
Ferry, la transcendance dont les religions ont tracé le cheminement (p. 158).

Ainsi, nous rejoignons, a propos de I’imposante reconstruction et reconsti-
tution de I’idée de personne effectuée par Spaemann, la question herméneutique
et méthodologique cruciale que nous avions dégagée dans notre discussion
avec Weiler.

3.3 Questions critiques a Spaemann

Comme tout grand livre, I’ouvrage de Spaemann souleve des questions
¢pineuses. Nous nous contenterons ici d’en signaler quelques-unes.

Sur les liens entre la personne et le statut de I’embryon, Spaemann n’est
pas vraiment explicite, si bien qu’un certain doute demeure quant a savoir si
sa conception de la personne (que nous sommes prét a ratifier sur I’essentiel)
implique nécessairement une solution ontologique et métaphysique allant dans
le sens de la définition de I’embryon comme une personne au plein sens du
terme des la conception. Des indices intratextuels semblent favoriser cette
interprétation: dés I’instant ou I’auteur conteste aussi radicalement 1’idée de
personne potentielle, il semble bien que sa conception philosophique de la vie
comme vie intentionnelle, orientée vers une fin, dépasse la vision subjective
d’'une personne historique et relationnelle, mais s’applique également a
’embryon et au feetus. La position philosophique de Spaemann rejoindrait et
conforterait ainsi la position officielle et constante du magistére romain '¢. Les
prises de position de Spaemann dans les discussions bioéthiques au sujet de
I’avortement '’ semblent plaider en faveur de cette lecture de son ceuvre.

Nous aimerions cependant laisser 1’auteur au bénéfice du doute, si jose
dire, et ne pas enfermer son argumentation philosophique, qu’on pourrait
définir comme un personnalisme aristotélo-phénoménologique (complétant
I’intentionnalité par une téléologie, cf. p. 67), dans les cadres purement dogma-
tiques d’une préférence confessionnelle.

Une autre question nous parait devoir étre posée. Elle concerne les rapports
entre la notion de personne, la notion de reconnaissance et le theme de I’amour,

¢ Pour lequel, notons-le en passant, ’embryon doit étre considéré et respecté
comme une personne — ce qui n’équivaut pas strictement a I’identification substantielle
de I’embryon et de la personne. A ce stade de notre réflexion, la position romaine serait
mieux représentée par les théses de Spaemann dans Personen que par ses affirmations
biologisantes dans Grenzen.

" Cf. Grenzen, op. cit., p. 352-360, 361-367, 367-382, etc.



74 DENIS MULLER

qui n’apparait pas comme tel dans une téte de chapitre. Comment I’amour
peut-il étre compris, a la fois sous 1’angle philosophique et sous 1’angle théolo-
gique, dans la version spaemannienne du personnalisme ? Une vérification
intéressante consisterait a tester les liens éventuels entre amour et reconnais-
sance dans le chapitre 18.

En fait, le théeme de I’amour transparait déja a plusieurs endroits du livre.

A la fin du chapitre 5 consacré a I'intentionnalité, Spaemann établit un lien
intéressant entre la notion de personne, I’intentionnalité et le fait de «regarder
dans la méme direction» (p. 86)'%.

Un peu plus loin, il mentionne et discute brievement la thése de Max Scheler
au sujet de la primauté de ’amour sur la connaissance et la volonté (p. 90). 1l
admet 1’hypothese de Scheler mais semble la trouver insuffisamment étayée,
trop intuitive en somme. Il serait sans doute fécond de sonder le lien entre ce
théme de [’amour et la maniére dont Spaemann intégre les bases trinitaires de
la notion de personne, je pense aussi au théme augustinien de 1’Esprit comme
lien d’amour par exemple.

En tout cas, a la fin du chapitre 6 sur la transcendance, le lien devient
central entre I’étre-personne et I’amour, a la fois dans le fait d’étre aimé et dans
la capacité d’aimer (p. 112-113).

3.4 Conséquences discutables en bioéthique

En 1991, Spaemann a rédigé un important article qui porte déja le titre de
ce qui sera le dernier chapitre de Les personnes: «Tous les hommes sont-ils
des personnes 7» '°. Le sous-titre est sans équivoque : «Au sujet des nouvelles
justifications de [’anéantissement de la vie». Nous aimerions situer brievement
le projet de Spaemann dans Personen a la lumiére de cet article de 1991,

Dans Les personnes, Spaemann s’oppose a la ligne d’interprétation de la
reconnaissance défendue, en référence a John Locke, par des auteurs contem-
porains comme Peter Singer et Norbert Horster (p. 339). Pour Spaemann, la
reconnaissance n’est pas une «position arbitraire» mais une «réponse appro-
priée» (p. 340). Appliqué au theme de la personne, cela signifie que notre
intuition selon laquelle tous les hommes sont (par nature) des personnes doit
étre étayée rationnellement.

Spaemann propose six arguments en faveur de sa these (p. 342 sq.):

1. Les hommes ont entre eux, et de naissance (donc: naturellement) un lien
de parenté spécifique. Spaemann souligne ici, au passage, que, chez Kant
lui-méme, «humanité» a encore les deux significations: « la famille de
I’homme et ce qui fait de I’homme une personne» (p. 345).

18 11 sagit d’une référence implicite a la célébre phrase de Saint-Exupéry : «Aimer,
ce n’est pas se regarder ’'un ’autre, c’est regarder ensemble dans la méme direction»
(Terre des hommes, 1938).

' Grenzen, op. cit., p. 417-428.



"

hs s

RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 5

Ce ne sont pas les qualités découvertes pragmatiquement au cours de la vie
du nourrisson, de ’enfant ou de I’adulte qui «font la personne», comme
le postule la théorie nominaliste de la personne combattue par Spaemann,
mais c’est bien parce que nous désignons a priori les humains comme
quelqu’un et non comme quelque chose que nous pouvons découvrir a
posteriori différentes de ces qualités chez les hommes (p. 347).

Ce n’est pas la vérification rationnelle, par les hommes, du sens de I’inten-
tionnalité qui décide de la signification ultime d’une action; ainsi, dans
le cas crucial du handicapé mental, sa responsabilité propre n’est pas
diminuée ou différée, mais reconnue comme toute aussi importante, devant
Dieu sinon devant les hommes (p. 348).

Mais cet argument vaut-il aussi pour les handicapés mentaux profonds?
L’absence chez eux de toute intentionnalité véritable signifie-t-elle qu’ils ne
sont plus des personnes ? Spaemann soutient, au contraire, que ce qui fait
d’eux des personnes comme tout autre personne, c’est précisément le fait
qu’ils sont reconnus par les autres comme faisant néanmoins toujours partie
de la communauté des personnes. Ce qui compte est ce qu’ils recoivent
de cette communauté, méme s’ils ne peuvent rien lui donner en retour
(p.348-351). En quelque sorte, Spaemann justifie ici ’attribution normative
de la qualité de personne comme ’effet d’une donation extérieure et non
pas d’une auto-qualification de I’homme par ’homme.

Touchant le statut des nourrissons, Spaemann conteste toute validité au
concept de personne potentielle, catégorie qu’il discute ici en lien avec
la question des petits enfants et non directement (comme c’est le cas en
général dans la discussion bioéthique) avec celle des embryons ou des feetus.
Pour Spaemann, ce n’est pas le développement (psychique ou biologique)
qui fait la personne, mais c’est la personne, en son unité fondamentale et
originaire, qui se développe. On est ou on n’est pas une personne. Deés
I’instant ou tout étre humain, de naissance, est reconnu comme personne,
je suis une personne depuis le commencement, depuis ma naissance. Ce
n’est pas parce que les nourrissons ne sont pas encore capables de se
comprendre subjectivement et verbalement comme des personnes qu’il faut
en déduire qu’ils ne seraient que des personnes potentielles ou inachevées;
au contraire, I’adulte se reconnait comme personne dés sa naissance (je suis
né a telle date). Il n’y a donc pas de personnes potentielles (p. 352).

C’est en définitive ’appartenance de chaque homme a la communauté des
personnes qui justifie de maniere inconditionnelle sa qualité de personne.
Spaemann formule cette these, foncierement kantienne, sous une forme
plutdt «naturaliste» : «Il ne peut et il ne doit y avoir qu’un critére unique de
la personnalité: I’appartenance biologique au genre humain» (p. 355). Pas
un mot n’est dit alors au sujet du statut de la vie intra-utérine ; au contraire,
la suite de 1I’argumentation, qui conclut le livre, insiste plutot sur la fin de la
vie que sur le commencement. L’ambivalence de la notion d’appartenance
biologique au genre humain n’est pas levée. Nous avons toutes les raisons
de penser que, dans Les personnes, Spaemann va dans le sens d’un refus



76 DENIS MULLER

de I’'avortement et d’une protection inconditionnelle des embryons ; mais la

logique de son argumentation philosophique porterait plutot a n’attribuer la

personnalité a la nature humaine qu’a partir de la naissance.

Or qu’en est-il lorsque le méme auteur, en bon catholique loyal envers son
magistére, s’en prend de maniére beaucoup plus nette a «l’anéantissement de
la vie» ? Comment sa thése de la personnalité intrinseque de 1’étre humain
comme membre de la communauté des humains se combine-t-elle avec son
recours a la catégorie de vie et d’appartenance biologique ?%°

Dans I’article de 1991, plus polémique et contextuel que le chapitre
conclusif de I’ouvrage sur Les personnes, Spaemann mentionne plus explici-
tement ses adversaires, en particulier le juriste allemand Norbert Hoerster, qui
a en somme traduit sur le plan du droit les théses de 1’éthicien australien Peter
Singer. Non seulement il discute de maniere frontale I’anéantissement de la vie
(Leben), mais il parle ici directement des embryons (p. 419).

Spaemann reproche a ces auteurs de faire de la conscience de soi et de
la rationalité les critéres permettant d’attribuer la personnalité a un individu.
C’est pour cette double raison — absence de conscience de soi et de rationalité
— que les embryons ou les nourrissons ne sont pas des personnes pour Hoerster
et Singer (p. 419). Spaemann laisse donc ici entendre de maniére explicite que
les embryons sont pour lui des personnes, littéralement et substantiellement, ce
qu’il ne dit jamais comme tel dans Les personnes.

Le modéle fondamental développé par Spaemann dans Les personnes
nous parait, par sa discrétion, plus universel et moins polémique que les theses
conservatrices développées par I’auteur en bioéthique appliquée. La différence
constatée nous conduit cependant a nous demander si le point faible de la
théorie de Spaemann ne réside pas dans 1’idée d’appartenance biologique au
genre humain. Le glissement relevé ici entre la théorie et la pratique ne serait
donc pas completement le fait du hasard !?!

Le fondement de I’idée de personmne nous semble devoir étre trouvé plutdi
dans une théorie de la reconnaissance mutuelle des sujets que dans une telle
idée de type naturaliste. Le recours a I'idée d’espéce humaine doit nécessai-
rement s’appuyer sur une compréhension de soi et de ’autre, et non pas sur une
nature humaine réduite a son substrat biologique .

2 Cf. «Sind alle Menschen Personen ? Uber neue philosophische Rechtfertigung
der Lebensvernichtung» (1991), in: Grenzen, op. cit., p. 417-428. Les chifires entre
parenthéses dans le texte renvoient a cet ouvrage,

2! Ce que je signalais plus haut (note 15) peut étre précisé dés lors de la maniére
suivante : dans la doctrine du magistére romain, le fait que I’embryon doive étre considéré
et respecté comme une personne revient de fait a soutenir, au nom d’une interprétation
biologisante du concept de loi naturelle, que I’embryon est bel et bien une personne,
dés la conception. Voir mes remarques récentes au sujet de la loi naturelle: «La loi
‘naturelle” au risque de I’instabilité évangélique. Prescriptum protestant a un concept en
miettes», RETM 259, 2010, p. 13-30.

22 J. HABERMAS, L avenir de la nature humaine. Vers un eugénisme libéral ?, trad.
Ar., Paris, Gallimard, 2002.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 71

4. Conclusion

Nous €tions partis de la thése remarquable et controversée de Joseph Weiler
sur ’Europe chrétienne pour en souligner les mérites mais surtout pour en
montrer la limite principale: autant il est important, & nos yeux, de prendre
en compte 1’héritage symbolique que constitue pour la conscience de soi
européenne la tradition chrétienne, autant on ne saurait en faire un instrument
normatif de domination religieuse et ecclésiastique sur la vie publique et
politique. Il importe de se démarquer sans ambages — théologiquement et
philosophiquement — de toute velléité idéologique de réévangélisation de
I’Europe®. Or les critiques avancées par Jean-Marc Ferry a I’encontre de
Weiler ne s’appliquent pas moins in fine a la théorie de la personne développée
par Robert Spaemann au plan systématique et pratique: s’il s’avére légitime
d’honorer philosophiquement 1’héritage théologique a I’ceuvre dans la consti-
tution de I’'idée de personne, il n’est nullement nécessaire par contre de coupler
cet héritage avec une interprétation naturaliste et biologisante des concepts
anthropologiques dont nous faisons notamment usage en bioéthique.

Les quelques remarques émises icl au sujet des propositions de Weiler
et de Spaemann, dans 1’optique de notre propre discussion en cours avec le
modele plus ouvert de Ferry, entendent baliser la voie d’une reconnaissance de
la l1égitimité des affirmations de foi au sein de I’espace public démocratique et
laique. Que cette reconnaissance puisse et doive avoir des effets sur les débats
publics et sur les processus législatifs découle d’une conception ouverte des
constitutions politiques et de la laicité qui s’y trouve affirmée ou présupposée.
Mais le passage du niveau symbolique au niveau constitutionnel d’une part,
du niveau fondamental au niveau pratique, d’autre part, ne saurait avoir lieu
de maniere automatique et directe; il suppose en permanence une discussion
publique des arguments avancés par les différentes traditions religieuses
et philosophiques représentées par les sujets humains en tant qu’individus
engagés et que citoyens tolérants.

De ce point de vue, les divergences touchant la définition de la personne
humaine participent d’un pluralisme positif, a cette condition précise que, lors
des décisions juridiques et politiques, chaque «personne» s’y sente reconnue
de maniére €quitable dans ses droits fondamentaux, dans ses convictions
personnelles et dans sa contribution spécifique a une commune humanité. La
fécondité démocratique et intellectuelle du débat théorique sur la notion de
personne suppose la reconnaissance des personnes !

3 La visée pastorale d’annoncer I’Evangile a tous, parfaitement légitime sous
I’angle théologique, devient idéologique si elle se transforme en volonté de reconquéte
politique et juridique globale de I’espace public.






	Étude critique entrecroisée : religion et vision de la personne : à propos de certains arguments de Joseph Weiler, Jean-Marc Ferry et Robert Spaemann au sujet du statut des catégories religieuses et éthiques dans l'espace public

