
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 1

Artikel: Étude critique entrecroisée : religion et vision de la personne : à propos
de certains arguments de Joseph Weiler, Jean-Marc Ferry et Robert
Spaemann au sujet du statut des catégories religieuses et éthiques
dans l'espace public

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 65-77

ÉTUDE CRITIQUE ENTRECROISÉE

RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE

À propos de certains arguments de Joseph Weiler,
Jean-Marc Ferry et Robert Spaemann au sujet du statut des

catégories religieuses et éthiques dans l'espace public

Denis Müller

Résumé

L'auteur interroge la thèse de Joseph Weiler, juristejuifaméricain, spécialiste

de droit européen, en faveur de l'idée d'une Europe chrétienne et la met

en corrélation avec la théorie éthique de Robert Spaemann, philosophe de

conviction catholique, au sujet de la catégorie de personne. Il en résulte des

questions critiques, dans le sens d'une éthique de la reconnaissance et de la
reconstruction (Jean-Marc Ferry) et d'une plus grande valorisation du théologique

comme tel au sein de l'espace public.

Nous assistons actuellement à un curieux déplacement des fronts dans

la question des rapports entre la religion, la philosophie et l'éthique. Nous
en voulons pour preuve la traduction récente en français de deux ouvrages
remarquables dans la collection «Humanités», dirigé par le philosophe français
Jean-Marc Ferry, qui enseigne la philosophie politique à l'Université libre de

Bruxelles, haut lieu de la libre pensée comme on sait '.

' Jean-Marc Ferry est docteur honoris causa de l'Université de Lausanne (2001),
sur proposition de la faculté de théologie. Cf. «Les religions, dans nos espaces laïques,
restent les réserves d'intuitions morales profondes», propos de Jean-Marc Ferry
recueillis par Denis Müller, Le Temps, 25 octobre 2001, p. 12. Il a publié dans la RThPh
l'article «Ethique et religion», RThPh 2000AV, p. 325-344, contribution présentée lors
d'un échange de chercheurs de Lausanne et de Genève (texte repris également dans

Ferry, Valeurs et normes. La question de l'éthique, Bruxelles, Editions de l'Université
de Bruxelles, p. 11-23). Voir aussi du même auteur: «Expérience religieuse et raison
publique», RETM252, décembre 2008, p. 29-68 (texte présenté au colloque de l'Ecole
doctorale en théologie de la CUSO, à Lausanne, le 27 juin 2008), ainsi que «Commandement

moral, exigence éthique, engagement métaphysique», in: J.-D. Causse,
D. Müller (éds), Introduction à l'éthique. Penser, croire, agir, Genève, Labor et Fides,
2009, p. 20-44. Ces travaux successifs balisent bien l'attention croissante portée par
Jean-Marc Ferry au rôle des religions et en particulier du christianisme dans l'élabo-



66 DENIS MÜLLER

1. La thèse de Joseph Weiler sur l'Europe chrétienne

Le premier de ces ouvrages, qui mériterait à lui seul une longue discussion,
est dû au juriste américain Joseph Weiler: L'Europe chrétienne Une

excursion2, ouvrage d'autant plus étonnant qu'il provient d'un spécialiste
renommé du droit européen, «juif errant» de surcroît, ainsi qu'il aime à se

définir lui-même non sans humour : né en Afrique du Sud en 1951, éduqué en

Israël et en Europe, il enseigne aujourd'hui à New York et à Bruges.
Dans la préface qu'il lui a consacrée, Rémi Brague (bien connu pour son

catholicisme engagé, membre de la revue Communio) ne boit pas seulement
du petit lait devant l'audace de ces juifs «capables de tout» (qui admirent par
exemple infiniment Spinoza et Bergson), mais il se félicite que Weiler dénonce
le ghetto dans lequel les chrétiens européens eux-mêmes se seraient enfermés

en n'osant pas penser les racines chrétiennes de l'Europe (p. VIII). Porté par
ses propres thèses - aussi radicales que provocantes -, Brague appuie Weiler
dans l'idée que le respect des chrétiens envers eux-mêmes passe par
l'affirmation de l'identité chrétienne de l'Europe et une nouvelle prise en compte du
christianisme dans l'élaboration d'une véritable éthique de la tolérance (p. X).
Brague suit Weiler quand il affirme que la démocratie n"est pas un but en soi,
et il précise, par-delà le texte de Weiler, que la démocratie ne tient sa légitimité
normative que de la liberté qui la fonde (p. XI).

Weiler lui-même souligne à la fois que le croyant peut être un libre-penseur
(p. 86) et que la doctrine chrétienne doit être prise en compte dans l'écriture
chrétienne de l'histoire de l'identité européenne (p. 90 sq.). Analysant l'encyclique

Redemptoris missio de Jean-Paul II (1990), Weiler s'interroge, à l'aide
des concepts linguistiques de Noam Chomsky, sur la contradiction patente
entre le «langage de surface» du texte pontifical - langage «arrogant» et

«intolérant» - et sa «surface profonde» : «respect profond de soi-même et des

autres», «véritable discipline de tolérance et de patience» (p. 105).
Weiler n'est tout de même pas dupe à ce point. Cette surface profonde ne

signifie pas que le propos pontifical doive devenir un «modèle» pour l'Europe :

«Je l'ai maintes fois répété, martèle-t-il : l'Europe n'est pas une religion qui
puisse ou doive être modelée sur la base du christianisme ou de quelque autre
foi que ce soit» (p. 105). Quelle est alors la vision exacte de Weiler Il la

ration d'une éthique ouverte aux «réserves» ou aux «ressources» normatives de provenance

religieuse ou même «métaphysique». Cf. kee sujet D. Müller, «Les arguments
éthiques en faveur d'une nouvelle dynamique sociale. Philosophie pohtique, éthique et

religion chez Jean-Marc Ferry», Ethica 13/1, 2001, p. 59-79; et surtout G. Jobin, Lafoi
dans l'espace public. Un dialogue théologique avec la philosophie morale de Jean-Marc
Ferry, Québec, Les Presses Universitaires de Laval, 2004. - Les contributions de Weiler
et de Spaemann sont interrogées dans la présente étude critique en lien implicite et

parfois explicite avec les travaux novateurs de Ferry.
2 Paris, Cerf, 2007, avec une préface de R. Brague : l'original italien date de 2005.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 67

formule sitôt après : «Néanmoins, la pensée chrétienne nous offre un ensemble

d'instruments, de défis conceptuels, d'idées, qui - maniés avec le soin qui
s'impose - peuvent être extrêmement utiles si nous essayons de définir la

modalité spécifiquement européenne des relations ad gentes (à l'intérieur
comme vers l'extérieur)» (ibid.).

Quand on regarde de plus près l'argumentation de Weiler, on découvre

que le passage du langage de surface à la structure profonde nous oblige à

distinguer la posture catholique romaine, arrogante et intolérante, d'avec sa

visée fondamentale, chrétienne et universelle, parce que fondée sur l'appel
inconditionnel en faveur de la liberté. Nous sommes tout proches de Veritatis

splendor (qui date de 1993) et exactement devant le même problème, que les

critiques intra-catholiques et protestantes n'ont pas manqué de décortiquer sans

ménagement3: comment est-il possible d'affirmer à la fois que le langage de

surface du Magistère romain est arrogant et intolérant et de prétendre, comme
le fait courtoisement et benoîtement Weiler, que sa structure profonde serait
«seulement» chrétienne et résolument universelle, alors que, de toute évidence,
la thèse de la supériorité de la vérité sur la liberté, soutenue par Jean-Paul II
en 1993 dans Veritatis splendor, est en contradiction formelle avec ce que
semble affirmer Redemptoris missio trois ans plus tôt, si du moins j'en crois les

commentaires consensuels qu'en donnent Weiler et Brague
En fait, nous butons ici sur le problème de l'usage que les philosophes et

les juristes font de la doctrine chrétienne et de leur conception même de

l'élaboration proprement théologique de cette doctrine. La «structure profonde»
du discours pontifical est-elle aux yeux de Weiler la foi chrétienne, sa formulation

magistérielle catholique ou une systématisation théologique possédant
sa cohérence propre Tout se passe comme si ces auteurs créditaient la

vérité chrétienne d'une transparence ou d'une évidence immédiates,
indépendamment du type d'élaboration systématique offert par une option théologique
explicite4. Il subsiste comme un reliquat de «fondamentalisme» même chez des

auteurs non protestants : la substance doctrinale est identifiée immédiatement
au message évangélique, sans recourir à des médiations reflexives, herméneutiques

et contextualisantes.
À ce risque d'immédiateté dans le rapport entre la foi et la théologie

s'ajoute celui d'un manque d'attention portée à la question du pouvoir. On

ne peut pas lire les textes du magistère romain comme des traités de théologie
désintéressés (s'il en existe), plus exactement: on ne peut pas dissocier le sens

3 C. Duquoc, «L'encyclique Veritatis splendor: présentation critique», RThPh
1994/IV, p. 325-332; E. Fuchs, La morale selon Jean-Paul IL Réponse protestante à
une encyclique, Genève, Labor et Fides, 1994; D. Müller, «Quelle est la part de la
créativité de la conscience ?», L'Actualité Religieuse dans le Monde 116, 15 novembre
1993, p. 25-26.

4 Nous avons attiré l'attention sur cette difficulté dans la pensée de Ricœur, cf. notre
article «Paul Ricœur (1913-2005): un philosophe aux prises avec la théologie», Revue

Théologique de Louvain 37, 2006/2, p. 161-178.



68 DENIS MÜLLER

de leur prétendue «structure profonde» de leur «effet de pouvoir» : Veritatis

splendor ne s'arrête pas à réécrire sur un mode déontologique fort la théologie
morale catholique en réaction aux tendances conséquentialistes à l'œuvre chez
les moralistes progressistes de l'époque, c'est aussi un texte répressif, destiné à

réduire au silence les opposants et à consacrerpar la pensée la domination sans
limites du pouvoir romain5.

2. Les objections de Ferry envers la thèse de Weiler6

Ferry souligne que Weiler, très attaché à la construction démocratique de

l'Europe, ne vise nullement l'érection d'une théocratie chrétienne (p. 64).
Néanmoins, il estime que le titre de Weiler est très ambigu : «Nul ne croira

qu'il ne s'agira que de prendre acte d'un fait culturel et historique. Derrière
le constatif se tient embusqué un prescriptif» (p. 66). En fait, on ne s'étonnera
guère que Ferry préfère encore et toujours le «patriotisme constitutionnel» de

Habermas à ce qu'il désigne ici comme la «tolérance constitutionnelle» de

Weiler (p. 67). Le premier lui apparaît en effet comme plus universel et plus
inclusif, plus ouvert aux étrangers. Habermas et Weiler soutiennent l'entrée de

la Turquie dans l'Union européenne, mais pas pour les mêmes raisons: pour
Habermas, les Turcs peuvent se sentir chez eux en Europe, pour Weiler ils n'y

Veritatis splendor 113 ne laisse planer aucune ambiguïté à cet égard: «L'enseignement

de la doctrine morale suppose que l'on assume consciemment ses responsabilités

intellectuelles, spirituelles et pastorales. C'est pourquoi les théologiens moralistes
qui acceptent la charge d'enseigner la doctrine de l'Église ont le grave devoir de
former les fidèles à ce discernement moral, à l'engagement pour le bien véritable et au
recours confiant à la grâce divine. Si les convergences et les conflits d'opinions peuvent
constituer des expressions normales de la vie publique dans le cadre d'une démocratie
représentative, la doctrine morale ne peut certainement pas dépendre du simple respect
d'une procédure: en effet, elle n'est nullement établie en appliquant les règles et les
formalités d'une délibération de type démocratique. Le dissentiment, fait de contestations

délibérées et de polémiques, exprimé en utilisant les moyens de communication
sociale, est contraire à la communion ecclésiale et à la droite compréhension de la
constitution hiérarchique du Peuple de Dieu. On ne peut reconnaître dans l'opposition
à l'enseignement des pasteurs une expression légitime de la liberté chrétienne ni de
la diversité des dons de l'Esprit. Dans ce cas, les pasteurs ont le devoir d'agir
conformément à leur mission apostolique, en exigeant que soit toujours respecté le droit des

fidèles à recevoir la doctrine catholique dans sa pureté et son intégrité: «N'oubliant
jamais qu'il est lui aussi membre du peuple de Dieu, le théologien doit le respecter et
s'attacher à lui dispenser un enseignement qui n'altère en rien la doctrine de la foi».
http://www.vatican.va/edocs/FRA0081/ PY.HTM, consulté le 1" mars 2010. Même
conquise à la lumière et à la lecture de l'Écriture, une telle théologie asservit aussi bien
son objet que ses destinataires. Cf. le commentaire critique magistral de P. Ricœur, «La
Bible dit-elle ce que lui fait dire l'Encyclique ?», L'Actualité religieuse dans le monde
116, 1993, p. 18-19.

6 Cf. J.-M. Ferry, La république crépusculaire. Comprendre le projet européen
in sensu cosmopolitico, Paris, Cerf. 2010. Les chiffres entre parenthèses dans le texte
renvoient à cet ouvrage.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 69

seraient accueillis que «chez nous». Conception identitaire, souligne Ferry à la

suite d'Olivier Abel, et qui s'appuie sur une volonté de retour à la civilisation
de l'Occident chrétien latin.

Ferry ne craint pas d'affirmer que les partisans d'une Europe chrétienne

(Weiler n'étant ici en quelque sorte que le pendant juif aux thèses de Communio,
ainsi qu'on le voit en lisant la préface de Brague sont en fait les vrais adversaires

de l'Union européenne (p. 71): ils visent à faire de l'Europe une religion
(p. 71), en la fondant sur ses héritages et la pensant comme Europe historique,
alors que l'Europepolitique doit être pensée résolument comme unprojet (p. 72).

Dans une belle conclusion, Ferry reconnaît cependant que ce projet ne peut
être pensé qu'en lien avec tout ce que l'Europe doit au christianisme (p. 94-95).
Il oppose, avec subtilité, la profession de foi identitaire (celle de Weiler et de

Brague) au principe chrétien d'une décentration impliquant la capacité d'une
mort à soi-même, d'une kénose en somme. L'argumentation de Ferry emprunte
clairement ici au scheme hégélien de la négativité, inscrite au cœur de l'absolu.

Mais peut-on si facilement, ai-je envie de demander à Ferry sur ce point,
séparer la négativité de son assomption, la mort de la résurrection, la kénose
de la manifestation de la vérité (et cela, d'ailleurs, dans la lecture même de

Hegel) En termes plus pratiques et politiques, suffit-il de reconnaître la dette

- historique et culturelle - de l'Europe envers le christianisme, ne faut-il pas

plutôt penser la dette créatrice de l'Europe envers sa pluralité traditionnelle
et religieuse (monothéiste, pour tout dire) L'erreur de Weiler et de Brague
serait bien, comme nous le soulignons nous-mêmes d'entrée de jeu, de penser
la christianité de l'Europe de manière monologique et autoritaire (in modo

catholico romano), au lieu de l'ouvrir sur sa différenciation plurireligieuse
et pluriculturelle, ainsi que l'avait esquissé de manière prophétique Edgar
Morin7. Dès lors, la solution de Ferry et de Habermas, en opposant de manière

trop antithétique le patriotisme constitutionnel à la tolérance constitutionnelle,
manquerait de profondeur dialectique : c'est ce qui expliquerait sa difficulté
à reconnaître aux religions une fonction objective, et pas seulement convic-
tionnelle et privée, dans l'espace public comme tel. C'est ce qui rend aussi

plus difficile la reconnaissance des arguments théologiques eux-mêmes comme
contribution au débat public8.

3. La contribution de Robert Spaemann sur le thème
de la personne humaine

À l'inverse de l'essai brillant et provocateur de Weiler, le livre de Spaemann

sur les personnes se présente comme une étude de philosophie, d'anthropologie
et d'éthique fondamentales et semble en apparence complètement détaché des

contingences culturelles propres au travail du juriste américain : il se donne

7 Penser l'Europe, Paris, Gallimard, 1987.
8 Voir ici la discussion approfondie de Guy Jobin, op. cit.



70 DENIS MULLER

plutôt à lire comme une synthèse magistrale et originale, propre à éclairer
les débats éthiques contemporains9. Nous aimerions en présenter les grands

axes, en valider la perspective fondamentale et en questionner les implications
théoriques et pratiques.

3.1 Axes centraux de la pensée de Spaemann

L'œuvre philosophique de Robert Spaemann est importante10. L'ouvrage
traduit ici représente l'aboutissement sans doute le plus achevé de sa pensée,

qui mérite d'être mieux connue et discutée dans le monde francophone ".
Certes, cela ne signifie pas que nous pouvons nous rallier sans autre aux

positions de ce philosophe catholique d'inspiration aristotélicienne, aux
positions bioéthiques conservatrices bien connues en contexte germanophone12.

Il n'en demeure pas moins que, sur la question centrale du statut philosophique

de la personne, l'auteur apporte une vue très argumentée, très profonde
et souvent très convaincante, sur un sujet central de l'éthique comme de

l'anthropologie philosophique. Nous essayons ici d'en dégager de manière

synthétique et succincte les principales caractéristiques.

- L'idée de personne ne résulte pas d'une description

Dès le début du livre, Spaemann est très clair: pour comprendre ce qu'est
un être humain, il ne suffit pas de le classer dans une espèce particulière de

mammifères, il faut le saisir comme faisant partie d'une «classe» d'un tout
autre geme: celle des personnes (p. 29). Spaemann refuse ainsi d'entrée de

jeu de fonder l'anthropologie et l'éthique sur la biologie ou sur une conception
naturaliste. Il reconnaît bien que les êtres humains, en tant qu'ils sont des

personnes, participent d'une espèce naturelle (celle des mammifères, en fait),
mais cette participation naturelle ne fonde pas leur être-personne. Du coup, c'est
la notion même de classe qui s'avère paradoxale et inadéquate : les personnes
ne forment pas une classe, à rigoureusement parler, ni au sens biologique, ni au

9 R. Spaemann, Les personnes. Essai sur la différence entre 'quelque chose ' et
'quelqu'un' [1996, 3e éd. 2006], traduit de l'allemand par S. Robilliard. Paris, Cerf,
2009, 360 p.

10 Deux ouvrages avaient paru jusqu'ici en français: Bonheur et bienveillance.
Essai sur l'éthique, Paris, P. U. F., 1997; Notions fondamentales de morale, Paris,
Flammarion, 1999.

" Cf. par exemple P. Sabuy, «La question du dualisme anthropologique. Une
analyse d'après Robert Spaemann», Acta Philosophica, 9/2, 2000, p. 241-265. L'auteur
analyse d'abord J. de Finance et P. Ricœur avant de rallier le point de vue de Spaemann.

12 Cf. surtout le recueil Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns, Stuttgart,
Klett-Cotta, 2002-. On y trouve 46 contributions de l'auteur, initialement parues entre
1960 et 2000.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 71

sens social de l'expression. D'autre part, le fait d'être ou non une personne ne

dépend pas de traits distinctifs ou de caractéristiques qu'on pourrait perdre en

cours de route: dire de quelqu'un qu'il est une personne, c'est lui reconnaître

un statut intangible, une dignité inamissible (cf. p. 30).
Techniquement, Spaemann souligne avec précision et profondeur que

l'idée de personne ne résulte jamais d'une description; elle est au contraire

une catégorie normative, qui comporte elle-même des implications normatives

(p. 31). Ou, pour le dire autrement, les personnes ne sont pas des phénomènes
naturels : on ne les trouve pas «dans la nature» ; elles ne viennent pas à notre
rencontre «dans le monde», comme des réalités observables. Elles constituent

une donnée transcendantale et métaphorique, une Idée directrice. Quand nous
rencontrons des êtres humains, nous ne rencontrons pas des personnes ou des

non-personnes, mais nous rencontrons et nous reconnaissons les êtres humains

comme personnes.

- Un lien spécifique avec la tradition chrétienne

Dès le corps du chapitre 2, intitulé «Pourquoi nous nommons les personnes
'personnes'», Spaemann annonce avec force sa position philosophique au sujet
des réserves de sens contenues dans la tradition chrétienne :

L'histoire du concept de personne est l'histoire d'un détour dont la considération
nous entraîne pour un instant au centre de la théologie chrétienne. Sans la théologie
chrétienne, ce que nous nommons aujourd'hui 'personne' serait demeuré innommable

et - comme les personnes ne sont pas des phénomènes naturels - absent du
monde. Cela ne veut pas dire que son emploi n'a de sens que sous certaines
présuppositions théologiques, même si l'on peut penser que la disparition de la dimension
théologique entraînerait à la longue celle du concept de personne» (p. 31).

La fin de la phrase est particulièrement remarquable. En tant que
philosophe, l'auteur ne prétend pas qu'un concept aussi chargé de sens que celui
de personne nous contraindrait à en assumer les origines théologiques. Une
autonomie de la pensée philosophique moderne semble tout à fait possible à ses

yeux. Cependant, l'adjonction qui suit exprime bien ce que Spaemann pense
réellement, en tant que philosophe et en tant que chrétien13. D'un point de

vue historique ou, si l'on veut, généalogique, l'idée moderne de personne s'est
construite à partir de la théologie chrétienne, et notamment à partir des elaborations

et des distinctions conceptuelles développées dans les débats trinitaires et

christologiques. Mais cette dette historique, si elle ne s'impose pas de manière

systématique à la philosophie moderne, constitue-t-elle une réserve de sens ou

une source d'inspiration constitutives de l'idée même de personne

13 J'éviterai de parler à son sujet d'un philosophe chrétien ou d'un philosophe
catholique, et je serai encore plus réticent, comme l'était Ricœur, envers l'idée même
d'une philosophie chrétienne comme telle.



72 DENIS MÜLLER

De manière plus formelle, la question pourrait se reformuler ainsi : toute idée
de personne ne suppose-t-elle pas unfondsymbolique de représentation faisant
nécessairement appel à une forme même élémentaire de transcendance des

«éléments de transcendance yahvique»14, mais, plus largement, une visée

fondamentale de dépassement de soi sans laquelle il n'y aurait pas lieu de

parler de personne

3.2 Un même argument chez Jean-Marc Ferry

Dans son chapitre sur l'identité morale, qui constituait le cœur de son

ouvrage sur les Puissances de l'expérience, Jean-Marc Ferry avait déjà balisé
les liens entre la construction sociale des individus, l'éthique et la notion de

personne. L'identité morale s'y jouait en effet dans l'émergence de la personne
comprise, à la suite des débats trinitaires, comme la «singularité d'un universel
concret»15. Ferry soulignait avec force la différence entre la conception
aristotélicienne et la conception chrétienne de la personne: l'humanisme chrétien
interdit en effet toute tentative de réserver la dignité uniquement aux personnes
qui correspondraient à certains «traits distinctifs de caractère, de comportement,
de situation» (p. 122): l'esclavage était pensable chez Aristote, il ne l'est plus,
en droit, dans le christianisme. La manière de Ferry se voulait, à l'époque,
plus sociologique que philosophique, mais elle anticipait tout à fait sur la
thèse centrale de Spaemann : la personne ne se déduit pas d'une description,
portant sur des traits distinctifs propres aux individus, mais elle découle d'une
reconnaissance fondée sur l'union du singulier et de l'universel. À ce stade,
de manière très hégélienne, Ferry notait que l'humanisme chrétien présentait
une conception beaucoup plus concrète que celle de l'humanisme kantien, et

beaucoup plus riche que celle du cartésianisme. Pour Ferry, Descartes avait

perdu du côté de la nature ce qu'il avait gagné du côté de la liberté (p. 123).

Or, soulignait encore Ferry de manière étonnante, «on ne se débarrasse pas
aisément du concept métaphysique de nature» (p. 125). Toute sa démonstration
consistait ensuite à montrer comment la singularité de la personne s'effectue
dans une teleologie de la nature, permettant à l'homme de respecter par
exemple les animaux et les plantes sans cesser de se comprendre lui-même
dans une transcendance «horizontale» par rapport à eux. L'anthropocentrisme
n'est pas plus satisfaisant ici qu'un biocentrisme qui n'en serait en définitive
que le double mimétique. L'homme trouve ainsi son identité morale dans un
mouvement de dépassement à la fois externe et interne; en dépassant les objets

14 Expression employée, à propos de la philosophie religieuse de Hans Jonas, par
J.-M. Ferry, Les puissances de l'expérience. Essai sur l'identité contemporaine, 1.1 : Le

sujet le verbe, Paris, Cerf, 1991, p. 13.
13 Les puissances de l'expérience. Essais sur l'identité contemporaine, t. II: Les

ordres de la reconnaissance, Paris, Cerf. 1991, p. 121. Les chiffres entre parenthèses
dans le texte renvoient à ce tome.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 73

du monde auxquels il montre du respect, il se transcende aussi lui-même pour
accéder à un niveau de compréhension qui surmonte les impasses de
l'individualisme. En même temps, ce mouvement est inséparable du langage et de la

communication, comme l'a montré Schleiermacher dans son Herméneutique et
dans sa Dialectique : l'insistance de l'éthique de la discussion sur la communication

interpersonnelle traduit en quelque sorte le sentiment religieux en termes
séculiers : c'est la solidarité qui exprime désormais de matière profane, chez

Ferry, la transcendance dont les religions ont tracé le cheminement (p. 158).

Ainsi, nous rejoignons, à propos de l'imposante reconstruction et reconstitution

de l'idée de personne effectuée par Spaemann, la question herméneutique
et méthodologique cruciale que nous avions dégagée dans notre discussion

avec Weiler.

3.3 Questions critiques à Spaemann

Comme tout grand livre, l'ouvrage de Spaemann soulève des questions
épineuses. Nous nous contenterons ici d'en signaler quelques-unes.

Sur les liens entre la personne et le statut de l'embryon, Spaemann n'est

pas vraiment explicite, si bien qu'un certain doute demeure quant à savoir si

sa conception de la personne (que nous sommes prêt à ratifier sur l'essentiel)
implique nécessairement une solution ontologique et métaphysique allant dans

le sens de la définition de l'embryon comme une personne au plein sens du
terme dès la conception. Des indices intratextuels semblent favoriser cette

interprétation: dès l'instant où l'auteur conteste aussi radicalement l'idée de

personne potentielle, il semble bien que sa conception philosophique de la vie
comme vie intentionnelle, orientée vers une fin, dépasse la vision subjective
d'une personne historique et relationnelle, mais s'applique également à

l'embryon et au fœtus. La position philosophique de Spaemann rejoindrait et

conforterait ainsi la position officielle et constante du magistère romain 16. Les
prises de position de Spaemann dans les discussions bioéthiques au sujet de

l'avortement " semblent plaider en faveur de cette lecture de son œuvre.
Nous aimerions cependant laisser l'auteur au bénéfice du doute, si j'ose

dire, et ne pas enfermer son argumentation philosophique, qu'on pourrait
définir comme un personnalisme aristotélo-phénoménologique (complétant
l'intentionnalité par une teleologie, cf. p. 67), dans les cadres purement dogmatiques

d'une préférence confessionnelle.
Une autre question nous paraît devoir être posée. Elle concerne les rapports

entre la notion de personne, la notion de reconnaissance et le thème de l'amour,

16 Pour lequel, notons-le en passant, l'embryon doit être considéré et respecté
comme une personne - ce qui n'équivaut pas strictement à l'identification substantielle
de l'embryon et de la personne. À ce stade de notre réflexion, la position romaine serait
mieux représentée par les thèses de Spaemann dans Personen que par ses affirmations
biologisantes dans Grenzen.

17 Cf. Grenzen, op. cit., p. 352-360, 361-367, 367-382, etc.



74 DENIS MULLER

qui n'apparaît pas comme tel dans une tête de chapitre. Comment l'amour
peut-il être compris, à la fois sous l'angle philosophique et sous l'angle théologique,

dans la version spaemannienne du personnalisme Une vérification
intéressante consisterait à tester les liens éventuels entre amour et reconnaissance

dans le chapitre 18.

En fait, le thème de l'amour transparaît déjà à plusieurs endroits du livre.
À la fin du chapitre 5 consacré à l'intentionnalité, Spaemann établit un lien

intéressant entre la notion de personne, l'intentionnalité et le fait de «regarder
dans la même direction» (p. 86)18.

Un peu plus loin, il mentionne et discute brièvement la thèse de Max Scheler

au sujet de la primauté de l'amour sur la connaissance et la volonté (p. 90). Il
admet l'hypothèse de Scheler mais semble la trouver insuffisamment étayée,

trop intuitive en somme. Il serait sans doute fécond de sonder le lien entre ce

thème de l'amour et la manière dont Spaemann intègre les bases trinitaires de

la notion de personne, je pense aussi au thème augustinien de l'Esprit comme
lien d'amour par exemple.

En tout cas, à la fin du chapitre 6 sur la transcendance, le lien devient
central entre l'être-personne et l'amour, à la fois dans le fait d'être aimé et dans

la capacité d'aimer (p. 112-113).

3.4 Conséquences discutables en bioéthique

En 1991, Spaemann a rédigé un important article qui porte déjà le titre de

ce qui sera le dernier chapitre de Les personnes : «Tous les hommes sont-ils
des personnes ?»19. Le sous-titre est sans équivoque : «Au sujet des nouvelles

justifications de l'anéantissement de la vie». Nous aimerions situer brièvement
le projet de Spaemann dans Personen à la lumière de cet article de 1991.

Dans Les personnes, Spaemann s'oppose à la ligne d'interprétation de la
reconnaissance défendue, en référence à John Locke, par des auteurs contemporains

comme Peter Singer et Norbert Hörster (p. 339). Pour Spaemann, la

reconnaissance n'est pas une «position arbitraire» mais une «réponse appropriée»

(p. 340). Appliqué au thème de la personne, cela signifie que notre
intuition selon laquelle tous les hommes sont (par nature) des personnes doit
être étayée rationnellement.

Spaemann propose six arguments en faveur de sa thèse (p. 342 sq.) :

1. Les hommes ont entre eux, et de naissance (donc: naturellement) un lien
de parenté spécifique. Spaemann souligne ici, au passage, que, chez Kant
lui-même, «humanité» a encore les deux significations : « la famille de

l'homme et ce qui fait de l'homme une personne» (p. 345).

iS II s'agit d'une référence implicite à la célèbre phrase de Saint-Exupéry: «Aimer,
ce n'est pas se regarder l'un l'autre, c'est regarder ensemble dans la même direction»
(Terre des hommes, 1938).

19 Grenzen, op. cit., p. 417-428.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 75

Ce ne sont pas les qualités découvertes pragmatiquement au cours de la vie
du nourrisson, de l'enfant ou de l'adulte qui «font la personne», comme
le postule la théorie nominaliste de la personne combattue par Spaemann,
mais c'est bien parce que nous désignons a priori les humains comme
quelqu'un et non comme quelque chose que nous pouvons découvrir a

posteriori différentes de ces qualités chez les hommes (p. 347).
Ce n'est pas la vérification rationnelle, par les hommes, du sens de
l'intentionnalité qui décide de la signification ultime d'une action; ainsi, dans

le cas crucial du handicapé mental, sa responsabilité propre n'est pas
diminuée ou différée, mais reconnue comme toute aussi importante, devant
Dieu sinon devant les hommes (p. 348).
Mais cet argument vaut-il aussi pour les handicapés mentaux profonds?
L'absence chez eux de toute intentionnalité véritable signifie-t-elle qu'ils ne

sont plus des personnes Spaemann soutient, au contraire, que ce qui fait
d'eux des personnes comme tout autre personne, c'est précisément le fait
qu'ils sont reconnus par les autres comme faisant néanmoins toujours partie
de la communauté des personnes. Ce qui compte est ce qu'ils reçoivent
de cette communauté, même s'ils ne peuvent rien lui donner en retour
(p. 348-351). En quelque sorte, Spaemann justifie ici l'attribution normative
de la qualité de personne comme l'effet d'une donation extérieure et non

pas d'une auto-qualification de l'homme par l'homme.
Touchant le statut des nourrissons, Spaemann conteste toute validité au

concept de personne potentielle, catégorie qu'il discute ici en lien avec
la question des petits enfants et non directement (comme c'est le cas en

général dans la discussion bioéthique) avec celle des embryons ou des fœtus.

Pour Spaemann, ce n'est pas le développement (psychique ou biologique)
qui fait la personne, mais c'est la personne, en son unité fondamentale et

originaire, qui se développe. On est ou on n'est pas une personne. Dès

l'instant où tout être humain, de naissance, est reconnu comme personne,
je suis une personne depuis le commencement, depuis ma naissance. Ce

n'est pas parce que les nourrissons ne sont pas encore capables de se

comprendre subjectivement et verbalement comme des personnes qu'il faut
en déduire qu'ils ne seraient que des personnes potentielles ou inachevées ;

au contraire, l'adulte se reconnaît comme personne dès sa naissance (je suis

né à telle date). Il n'y a donc pas de personnes potentielles (p. 352).
C'est en définitive l'appartenance de chaque homme à la communauté des

personnes qui justifie de manière inconditionnelle sa qualité de personne.
Spaemann formule cette thèse, foncièrement kantienne, sous une forme

plutôt «naturaliste» : «Il ne peut et il ne doit y avoir qu'un critère unique de

la personnalité : l'appartenance biologique au genre humain» (p. 355). Pas

un mot n'est dit alors au sujet du statut de la vie intra-utérine; au contraire,
la suite de l'argumentation, qui conclut le livre, insiste plutôt sur la fin de la

vie que sur le commencement. L'ambivalence de la notion d'appartenance
biologique au genre humain n'est pas levée. Nous avons toutes les raisons
de penser que, dans Les personnes, Spaemann va dans le sens d'un refus



76 DENIS MÜLLER

de l'avortement et d'une protection inconditionnelle des embryons ; mais la

logique de son argumentation philosophique porterait plutôt à n'attribuer la

personnalité à la nature humaine qu 'à partir de la naissance.

Or qu'en est-il lorsque le même auteur, en bon catholique loyal envers son

magistère, s'en prend de manière beaucoup plus nette à «l'anéantissement de

la vie» Comment sa thèse de la personnalité intrinsèque de l'être humain

comme membre de la communauté des humains se combine-t-elle avec son

recours à la catégorie de vie et d'appartenance biologique ?20

Dans l'article de 1991, plus polémique et contextuel que le chapitre
conclusif de l'ouvrage sur Les personnes, Spaemann mentionne plus explicitement

ses adversaires, en particulier le juriste allemand Norbert Hoerster, qui
a en somme traduit sur le plan du droit les thèses de l'éthicien australien Peter

Singer. Non seulement il discute de manière frontale l'anéantissement de la vie
(Leben), mais il parle ici directement des embryons (p. 419).

Spaemann reproche à ces auteurs de faire de la conscience de soi et de

la rationalité les critères permettant d'attribuer la personnalité à un individu.
C'est pour cette double raison - absence de conscience de soi et de rationalité

- que les embryons ou les nourrissons ne sont pas des personnes pour Hoerster
et Singer (p. 419). Spaemann laisse donc ici entendre de manière explicite que
les embryons sont pour lui des personnes, littéralement et substantiellement, ce

qu'il ne dit jamais comme tel dans Les personnes.
Le modèle fondamental développé par Spaemann dans Les personnes

nous paraît, par sa discrétion, plus universel et moins polémique que les thèses

conservatrices développées par l'auteur en bioéthique appliquée. La différence
constatée nous conduit cependant à nous demander si le point faible de la

théorie de Spaemann ne réside pas dans l'idée d'appartenance biologique au

genre humain. Le glissement relevé ici entre la théorie et la pratique ne serait
donc pas complètement le fait du hasard !21

Le fondement de l'idée de personne nous semble devoir être trouvé plutôt
dans une théorie de la reconnaissance mutuelle des sujets que dans une telle
idée de type naturaliste. Le recours à l'idée d'espèce humaine doit nécessairement

s'appuyer sur une compréhension de soi et de l'autre, et non pas sur une

nature humaine réduite à son substrat biologique22.

20 Cf. «Sind alle Menschen Personen Über neue philosophische Rechtfertigung
der Lebensvernichtung» (1991), in: Grenzen, op. cit., p. 417-428. Les chiffres entre
parenthèses dans le texte renvoient à cet ouvrage,

21 Ce que je signalais plus haut (note 15) peut être précisé dès lors de la manière
suivante : dans la doctrine du magistère romain, le fait que l'embryon doive être considéré
et respecté comme une personne revient de fait à soutenir, au nom d'une interprétation
biologisante du concept de loi naturelle, que l'embryon est bel et bien une personne,
dès la conception. Voir mes remarques récentes au sujet de la loi naturelle: «La loi
'naturelle' au risque de l'instabilité évangélique. Prescriptum protestant à un concept en
miettes», RETM259, 2010, p. 13-30.

22 J. Habermas, L'avenir de la nature humaine. Vers un eugénisme libéral trad,
fr., Paris, Gallimard, 2002.



RELIGION ET VISION DE LA PERSONNE 77

4. Conclusion

Nous étions partis de la thèse remarquable et controversée de Joseph Weiler
sur l'Europe chrétienne pour en souligner les mérites mais surtout pour en

montrer la limite principale: autant il est important, à nos yeux, de prendre
en compte l'héritage symbolique que constitue pour la conscience de soi

européenne la tradition chrétienne, autant on ne saurait en faire un instrument
normatif de domination religieuse et ecclésiastique sur la vie publique et

politique. Il importe de se démarquer sans ambages - théologiquement et

philosophiquement - de toute velléité idéologique de réévangélisation de

l'Europe23. Or les critiques avancées par Jean-Marc Ferry à l'encontre de

Weiler ne s'appliquent pas moins in fine à la théorie de la personne développée

par Robert Spaemann au plan systématique et pratique : s'il s'avère légitime
d'honorer philosophiquement l'héritage théologique à l'œuvre dans la constitution

de l'idée de personne, il n'est nullement nécessaire par contre de coupler
cet héritage avec une interprétation naturaliste et biologisante des concepts
anthropologiques dont nous faisons notamment usage en bioéthique.

Les quelques remarques émises ici au sujet des propositions de Weiler
et de Spaemann, dans l'optique de notre propre discussion en cours avec le
modèle plus ouvert de Ferry, entendent baliser la voie d'une reconnaissance de

la légitimité des affinnations de foi au sein de l'espace public démocratique et

laïque. Que cette reconnaissance puisse et doive avoir des effets sur les débats

publics et sur les processus législatifs découle d'une conception ouverte des

constitutions politiques et de la laïcité qui s'y trouve affirmée ou présupposée.
Mais le passage du niveau symbolique au niveau constitutionnel d'une part,
du niveau fondamental au niveau pratique, d'autre part, ne saurait avoir lieu
de manière automatique et directe; il suppose en permanence une discussion

publique des arguments avancés par les différentes traditions religieuses
et philosophiques représentées par les sujets humains en tant qu'individus
engagés et que citoyens tolérants.

De ce point de vue, les divergences touchant la définition de la personne
humaine participent d'un pluralisme positif, à cette condition précise que, lors
des décisions juridiques et politiques, chaque «personne» s'y sente reconnue
de manière équitable dans ses droits fondamentaux, dans ses convictions
personnelles et dans sa contribution spécifique à une commune humanité. La
fécondité démocratique et intellectuelle du débat théorique sur la notion de

personne suppose la reconnaissance des personnes

23 La visée pastorale d'annoncer l'Évangile à tous, parfaitement légitime sous
l'angle théologique, devient idéologique si elle se transforme en volonté de reconquête
politique et juridique globale de l'espace public.




	Étude critique entrecroisée : religion et vision de la personne : à propos de certains arguments de Joseph Weiler, Jean-Marc Ferry et Robert Spaemann au sujet du statut des catégories religieuses et éthiques dans l'espace public

