
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 1

Artikel: Étude critique : Dieu qui vient à l'homme

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 53-63

ETUDE CRITIQUE

DIEU QUI VIENT À L'HOMME '

Pierre Gisel

Résumé

Cette «étude critique» présente le travail magistral que Joseph Moingt
consacre à la question de Dieu. Œuvre de «théologie fondamentale» d'abord,
selon la double entrée d'une histoire de la modernité et d'une histoire du

déploiement du christianisme (t. I). Œuvre située auplan de la doctrine ensuite

(le t. Il, en deux vol. II/l et II/2). Où se reprennent tous les motifs classiques
du christianisme, mais tout particulièrement - et c 'est une question décisive,
de toujours, mais notamment aujourd'hui en considération tant du socioculturel

contemporain que de ce qui peut «arriver» ou non au christianisme - la
question du rapport entre l '«économique» (le Christ, l'Esprit, l'Eglise) et Dieu
en radicalité de terme. La méditation du «se faire chair», ici central, dans sa
teneur et ses modalités, relance la réflexion sur la discontinuité que suppose et
réclame un eevenir» de Dieu à même le monde - tant à propos du Christ Jésus

qu 'à propos de l'humain — et sur ce qu 'ilfaut entendre par «révélation».

Joseph Moingt nous donne ici une œuvre magistrale. Remarquée, mais

qui, somme toute, me semble-t-il, pourrait l'être plus encore. À cause, pour
commencer, de la force intellectuelle du propos : il vise au cœur de ce qui fait
la logique la plus centrale du christianisme, avec ce qu'elle peut porter de force

productive et éclairante pour l'humain, aussi bien qu'avec les enfermements et
les réductions dont elle peut être l'origine. Et parce que, ce faisant, l'ouvrage
de Moingt vient s'inscrire dans les questions les plus discutées aujourd'hui,
notamment celle de ce qu'il en est d'une priorité donnée par le christianisme à

l'ordre d'une «économie» (un «salut» comme histoire), une question en débat

hors du cercle des théologiens, chez les philosophes, les politologues et autres
observateurs du socioculturel contemporain (à titre d'exemple, le récent livre
de Giorgio Agamben, Le règne et la gloire2).

1 J. Moingt, Dieu qui vient à l'homme, t. I : Du deuil au dévoilement de Dieu, t. II :

De l'apparition à la naissance de Dieu (11/1. Apparition et II/2. Naissance), Paris, Cerf,
2002, 2005 et 2007, 560 p. (t. I) et 1206 p. (t. II/l et II/2).

2 Le règne et la gloire. Homo sacer H, 2 (2007), Paris, Seuil, 2008.



54 PIERRE GISEL

La question directrice qui surplombe et commande l'ensemble est celle de

«Dieu». Le titre l'annonce. Il y est certes tout autant question de christologie,
ou de ce qu'on appelle généralement ainsi depuis un peu plus d'un siècle, ici
à l'enseigne de ce qui «vient à l'homme» et en lien avec un Verbe qui «se fait
chain>. Mais il ne s'agit justement pas, chez Moingt, de l'exposition d'une
réalité ou d'un lieu doctrinal pour ainsi dire séparé, qui aurait son autonomie

propre ou qui se présenterait comme l'ajout d'un chapitre supplémentaire ou

complémentaire (à côté d'un traité touchant la question de Dieu). Il ne s'agit
pas non plus d'une donnée qui vaudrait au titre d'une substitution, comme si

une réalité, celle du Christ, venait - en lieu et place - dire le Dieu sur lequel

porte l'interrogation. Ce qu'on a pu, ailleurs, faire relever d'une christologie
est en effet, chez Moingt, repris, travaillé, médité et pensé comme subordonné
à une problématique qui est justement celle de la question de Dieu, en toute

spécificité et radicalité de termes.
L'œuvre mérite aussi d'être remarquée en ce qu'elle présente quasiment

une théologie systématique, non seulement quant à la force de l'interrogation
qui la sous-tend et qui préside de bout en bout à l'ensemble, mais aussi quant
à l'amplitude des éléments touchés: Dieu, je l'ai dit, et le christologique,
ainsi que, tout au long, à cause des choix de fond opérés et au même titre
d'un «se faire chair», l'Esprit et, inscrites dans une même logique, l'ecclésiologie,

la sacramentalité, l'eschatologie (le tome II/2 passe en revue ces divers
moments3). À quoi l'on peut ajouter, en fait d'horizon constant, l'humain
comme tel et le monde, comme tel également, mais dans les dispositions en

lesquelles il se donne aujourd'hui. En toile de fond enfin: ce qu'il en est du
christianisme dans le monde, ce qu'il en fut historiquement, et ce qu'il peut
en être présentement (sur ces derniers points, cf. encore, pour un traitement
spécifique, le tome II/2).

Soulignons enfin non seulement l'acuité des réflexions de l'auteur, tant

pour ce qui touche à l'histoire que pour ce qui relève de la situation présente,
mais encore sa très grande et sûre connaissance des dossiers. C'est que
Joseph Moingt, professeur emèrite du Centre Sèvres, a d'abord travaillé les

Pères (avec notamment une thèse sur Tertullien), qu'il a enseigné tout ce qui
relève de la christologie, selon les entrées classiques aussi bien que selon les

entrées plus contemporaines, et qu'il a été longtemps l'animateur remarqué et

apprécié des Recherches de science religieuse ainsi que des colloques bisannuels

qui y étaient liés (tenus durant de nombreuses années à Chantilly), à ce

titre en interface constante avec les sciences humaines contemporaines et les

interrogations critiques qui en sourdent pour la théologie. On ajoutera que,
chez les jésuites de la rue Monsieur, il fut l'un des plus proches de Michel
de Certeau.

3 B. Bourgtne les présente succinctement - et les reçoit avec quelques questions -
dans la RThL, 2008, t. 39, p. 85-89 (les volumes précédents, I et 1111, avaient été recensés

par E. Brito, respectivement 2006, t. 37, p. 425-427, et 2007, t. 38, p. 240-242).



DIEU QUI VIENT À L'HOMME 55

Architecture de l'ouvrage

L'ouvrage est fait de deux parties. La première, que couvre le premier
volume, est intitulée «Du deuil au dévoilement de Dieu»4. Elle est elle-même
distribuée en deux versants. Deux entrées, et même deux propos, mais qui se

répondent. Le premier part de la disparition ou de la perte, moderne et

contemporaine, de la croyance religieuse. Moingt raconte cette histoire, de disparition,
d'éclipsé ou de deuil. Il en dresse une généalogie. En voisinage avoué de

Jüngel (ainsi p. 1/53 sq. ou 473 sq.), mais avec quelques traits propres, qui
tiennent probablement à la situation géographico-culturelle, non l'Allemagne
mais la France, et confessionnelle, non le protestantisme luthérien, mais le

catholicisme: l'attention aux données proprement sociales et institutionnelles,
et non seulement aux thématisations philosophiques, y est plus présente (à noter
aussi la démarcation proprement théologique que je signale plus loin). Mais on

trouve, chez Moingt comme chez Jüngel, une relecture de Descartes et de ses

suites, de Kant et de Hegel, de Kierkegaard, de Feuerbach et de Nietzsche,
voire de Heidegger. Un peu plus de Spinoza chez Moingt, ainsi que du

Gauchet et du Certeau ; des renvois à Maréchal, Rahner ou Lubac, à Éric Weil
également. Sur le fond, il s'agit de partir d'une perte effective de la croyance
religieuse, une perte qui se fait au profit du philosophique (c'est le début des

Temps modernes: Dieu n'est plus pensable s'il rend le monde impensable, et

ce monde a ses lois et son mécanisme, autonomes), d'un retrait de la religion
(un retrait socioculturel et institutionnel), d'une mise en question de la pensée
de Dieu, ainsi que de ce qui peut s'y annoncer finalement, chez certains, d'une
attente. Phénomènes et positionnements ambigus, les uns comme les autres, et
à relire et à interpréter, les uns comme les autres.

Le second versant relit, ou raconte, en fin de compte, une même histoire -
une histoire de ce qu'il en est de Dieu ou de ce qui lui «arrive» -, mais en partant
de la tradition chrétienne cette fois, de ce qui s'y noue et ce qui s'y fait voir: de

ce qui s'y «révèle». Non plus l'histoire d'une éclipse et d'un «deuil», mais celle
d'un «dévoilement», de Dieu toujours, mais ici en corps de christianité. Où se

dit un «venir de Dieu» à l'homme et au monde, mais un venir qui ne fasse pas
nombre avec l'être-là du monde (cf. p. 1/300). Qui soit, plutôt, une expérience
et un dire de transcendance et d'altérité à même le monde, sa consistance et

ses opacités. Sous et dans le contingent (cf. p. 1/305). Non, dès lors, un Dieu
comme sublimation ou maximalisation de ce qui est, et du meilleur de ce qui
est; mais un Dieu libéré des «filets de la raison» (p. 1/259) - ou tout au moins
d'une certaine disposition de la raison -, lié au surgissement et à l'engagement
d'une vie toujours là, toujours offerte et toujours à nouveau niée. On ajoutera

que le corps de christianité ici relu présente son moment christologique bien

4 C. Theobatd en offre une présentation et discussion dans «Dieu qui vient à l'homme.
A propos de la "théologie systématique" de Joseph Moingt», RSR 92/2,2004, p. 177-211.



56 PIERRE GISEL

sûr, exemplaire, mais que ce moment n'est rien sans une histoire antérieure -
rien non plus sans l'ensemble du créé et de ce qui ne cesse de lui arriver -, ni

rien encore sans ses reprises ultérieures, heureuses ou malheureuses, reconnues
ecclésialement ou réputées hérétiques, voire d'effets indirects, différés, partiels
ou autres, telle la modernité par exemple (cf. p. 1/18 sq.). Pas de focalisation
donc sur un moment donné - fût-il exemplaire - hors d'un déploiement
différencié. Théologiquement, le motif sera ici celui du passage «d'un corps à un

autre», selon le «transit d'un Esprit» qui fait voir et fait advenir (p. 1/407 sq.).
Ce second versant ne recoupe donc pas le premier. Mais il ne s'y substitue

pas non plus. C'est, d'abord, qu'il a affaire à la même question, celle de Dieu

(qui est une question commune, culturelle, et non de croyants seulement, cf.

p. 1/183 sq. et 273 5g.). Deuxièmement, cette question est prise dans la même

histoire. Enfin, et par cela même, si les deux versants sont ici mobilisés dans

leur différence, ils le sont en interaction aussi, et au service d'une même tâche :

un penser de Dieu (un penser de ce que peut signifier le mot Dieu). D'entrée

(p. 1/31), Moingt avait signalé que la question n'était pas celle, moderne, de

Inexistence» de Dieu, et d'abord parce qu'une telle question suppose une
définition donnée de Dieu (une «idée») ou de son «être», de ce qu'il est (cf.
aussi p. 1/267, 270 sq., 276 sq., 541 sq.). À l'inverse, le titre de l'ensemble,
«Dieu qui vient à», annonçait déjà qu'il y avait justement à trancher d'une

compréhension de ce qu'il faut entendre par Dieu. Et c'est bien la tâche de la

théologie, s'il en est, de porter l'interrogation et la problématisation sur ce plan.
On peut considérer qu'avec la première partie, que couvre le tome I,

Moingt fait œuvre de «théologie fondamentale», la partie II, que vont parcourir
les tomes 11/1 et 0/2, prenant plus les choses au plan de la doctrine. Mais cette

«théologie fondamentale» est alors précisément, comme il se doit à mon sens,
faite d'une double entrée, que sanctionnent les deux versants indiqués. Qui,
précise Moingt, «s'enveloppent mutuellement» (p. 11/8). Et dont le premier
vaut d'une certaine manière, dit l'auteur lui-même, comme «prolégomènes»
(p. 1/262 et 275). Le propos de fond est bien sûr de valider - parce qu'on les

aura pensés - les enjeux en cause; ici: ce qu'il en est ou peut en être de

Dieu, et selon des différences déployées dans le temps. En l'occurrence et plus

précisément, le propos est de ne pas abandonner la question de Dieu à la foi,
aux poètes ou aux prophètes, ni aux religions. J'y reviendrai, d'autant que, pour
Moingt, la question de Dieu dépasse celle d'une ou d'institutions cultuelles,
ainsi que celle du christianisme comme positivité de croyance (cf. p. 1/97 sq.)5 ;

dit autrement, il y a, à l'encontre de Heidegger par exemple mais de bien des

théologiens du XXe siècle aussi (notamment protestants mais pas seulement),
à ne pas abandonner le «logos de l'être» aux philosophes pour se cantonner au

«logos de la Croix» (cf. p. II/9).

5 On se reportera aussi aux considérations de Moingt sur le statut et les formes du
christianisme se constituant, aux premiers siècles, cf. p. 1/433 sq. (sa prétention non au
statut de «secte religieuse», mais d'«école de philosophie»).



DIEU QUI VIENT À L'HOMME 57

Ajoutons une précision. Le Dieu qui vient à l'homme fait suite à un ouvrage
précédent de l'auteur, L'homme qui venait de Dieu, de 1993. Moingt le souligne
à quelques reprises, au début (p. 1/14) et au terme (p. 11/1167 sq. et 1170).

L'ouvrage de 1993 condensait un itinéraire (un itinéraire personnel où s'était
inscrit un moment de «déconstruction», et l'itinéraire de propositions données

sur la figure du Christ, passant par les énoncés du dogme et par les recherches
des exégètes-historiens), et il débouchait, dans son «épilogue», sur un faisceau

thématique de type réflexif («éternité et temps», «trinité et création», «trinité et

incarnation», «incarnation et histoire»), à reprendre de manière plus délibérée
et plus systématique, ainsi que plus explicitement articulée à une histoire qui
est celle de tous et non celle d'une simple positivité croyante. Selon un regard
enfin, ou du coup, qui permette de passer d'un passé («l'homme qui venait de»)
à un présent («Dieu qui vient à»).

L'axe central de l'ouvrage

On a dit jusqu'ici l'horizon et le propos, signalé les refus, suggéré aussi

ce qu'il en était des renouvellements. Ils se nouent en décalage du discours

courant spontanément tenu dans les Temps modernes, et trop souvent porté

par l'institution : un Dieu comme fondement externe - et alors posé selon une
«idée», «connue» et en l'occurrence «bien connue» - d'un espace de croyance

propre, et conçu ainsi en lien direct avec ce qui s'ensuit et s'en réclame ou s'en

prévaut, selon un commencement proprement inaugural (d'où la démarcation
foncière et récurrente qu'opère Moingt à l'égard d'un concept de «révélation»

compris sur un tel mode). Mais le renouvellement entend tout autant se

démarquer, sur le même sol moderne, de renversements de type anthropolo-
gisant (cf. p. 1/140 sq.) ou de positions qui en appelleraient à un pur événement,

paradoxal, sans ressortir à du déjà-là - de toujours - en fait d'humanité et de

divinité, sans inscription non plus en durée, au cœur du jeu des déploiements

positifs, anthropologiques, culturels et institutionnels de l'humain, que ce

soit au plan individuel ou socio-politique (cf. sur ces points les critiques que

marque l'auteur à l'égard de Moltmann et de Jüngel, p. 11/389 sq. et 396 sq. ; et

aussi p. 11/438 et 442 sq.).
L'horizon de la problématique est celui d'un penser de Dieu. De ce que le mot

Dieu peut signifier. Ou de ce qu'il signifie effectivement dans une histoire, aussi

vrai que, chez Moingt, on l'aura compris, la réflexion s'articule à un déploiement
effectif, non à une construction métaphysique (cf. dès p. 1/12); d'où la catégorie
du «récit» (cf. p. 1/350,11/156), d'une «narration» ou d'un «raconter» (cf. p. 1/15,

11/124, 391), récit et narration qui se font selon mise en scène, problématisation
et intrigue bien sûr, non selon pure description, positiviste.

Il n'est ni possible ni requis de présenter ici l'ensemble de ce que traverse
cette «systématique». Sauf à en donner une plate enumeration, brute et
fastidieuse. Je vais plutôt m'employer à en faire ressortir l'axe directeur. Et vais le



58 PIERRE GISEL

faire sur le terrain qu'arpente la doctrine chrétienne, donc en lien avec ce qui
se tient derrière la seconde partie de l'ouvrage, les volumes II/l et II/2. Etant
entendu que cet axe commande déjà centralement la première partie - que j'ai
dite de «théologie fondamentale» -, tout spécialement, et explicitement même,
en son second versant.

Le titre de la seconde partie annonce le motif de fond : «De l'apparition à la
naissance de Dieu». Apparition et naissance de Dieu, dans les deux cas; et, on
va le voir, apparition et naissance de Dieu dans le temps, dans l'espace et dans
la chair du monde et de l'humain : selon cet espace, ce temps et cette chair, ou
en fonction de leurs lois propres (cf. p. 11/401) et au gré d'un travail opéré «du
dedans» (cf. p. 11/156), un travail à propos de ce qui les tient et de ce qu'ils sont.
On est là au cœur du christianisme : une «économie», à même le monde. Au
cœur aussi de ce qui s'y pervertit: une main mise sur ce qu'il en est de Dieu et

sur ce qu'il en est de l'homme. Et de cette double donne, nous héritons tous,
autant à l'interne du christianisme que, simplement, comme modernes.

L'axe est celui d'un «se faire chair»; couplé à une reprise «en Esprit».
Incarnation donc; ou régime d'incarnation, pour éviter de bloquer ce procès
sur un seul moment. Il convient, précise en effet Moingt, de «donner à l'incarnation

sa pleine signification: ce n'est pas un événement qui ne concernerait

que Jésus» (p. 11/396); foncièrement, il convient de prolonger l'incarnation
«jusqu'à son terme», un don de l'Esprit «répandu "en toute chair"» (p. 11/397).

Incarnation à ne pas entendre donc comme «point de départ», inaugural ou
nouveau (p. 11/383 sq.). Comme si Dieu décidait de revêtir un corps, pour venir
sur terre. Un corps alors pris en extériorité et instrumentalise : pour se faire
voir, ou pour «faire quelque chose» et «s'en aller aussitôt» (p. 11/397). La chair
en cause est celle du monde, que Moingt a méditée en ouverture en reprenant
Merleau-Ponty, et selon toutes ses harmoniques et dimensions (p. 11/28-41).

Approfondissant le motif traditionnel du «se faire chair», Moingt souligne
d'abord la donne d'une disposition originaire, que le christianisme suppose ou
consacre : une inscription du Verbe au cœur du monde, de toujours et donnée

avec le monde même. Le monde apparaît ici à la fois séparé de Dieu, distinct
et différent, en discontinuité, et - là même - lieu de son Verbe. Avec le motif
du «se faire chair», le christianisme dit que Dieu apparaît au monde, mais il y
apparaît parce qu'il y était «déjà», et c'est «pour y demeurer» (p. 11/397). Il y a

«apparition» de Dieu, mais c'est un Dieu tissé selon une texture humaine et qui
se noue en forme d'avènement singulier.

Moingt renvoie à cette disposition foncière, originaire et toujours là (un
Verbe inscrit au monde), comme à une disposition en attente d'un
accouchement ou d'une cristallisation (un «se faire chair» et ce qui s'y «passe» :

Dieu «n'est pas ce qui est vu, mais il est la vérité de ce qui se passe là»6,

p. 1/516). Le christianisme montre le procès de cet accouchement - de cette

6 Affirmation qui suit le: «Dieu ne se laisse pas appréhender [...] sous la modalité
de la présence d'un étant».



DIEU QUI VIENT A L'HOMME 59

«naissance» - en se référant à Jésus, à ce qui se noue à son propos, qu'il y a à

déchiffrer et dont il y a à permettre à nouveau un advenir (un advenir de ce dont
Jésus est la figure porteuse). En d'autres termes : une naissance à même la chair
et issue de la chair7, celle du Verbe, là de toujours, «dans le temps», et qui se

trouve comme «propulsé» (p. 11/396) et noué en figure singulière. Jésus en est

le lieu, exemplairement mis en avant, mais en incluant tant ce qui le précède

que la réception de la figure qu'il est là. Il est alors compris comme lieu d'un
rapport à Dieu qui se révèle - là justement - en forme de «relation de père à

fils» (cf. p. 11/55 et II/9). En termes quasi tillichiens, mais ici repris de Paul aux
Corinthiens, on peut dire qu'il est question de l'«être nouveau qui apparaît en
Christ» (pour l'ensemble enjeu, cf. p. 11/396 sq.).

Explicitations : de la révélation ; de Jésus ; de la catégorie d'événement

On aura perçu, ou senti, que plusieurs points sont ici entraînés. De fait.
Tranchés consciemment et délibérément chez Moingt. Mais qu'il convient,
probablement, d'expliciter un peu.

Le premier de ces points : une primauté accordée au motif d'une révélation.
Qui surplombe et structure l'ensemble du jeu: ses coordonnées et ce qui s'y
noue. Une révélation, mais au sens où il y a à voir et à faire voir ce qui, de

toujours, se tient au cœur du créé, du monde et de l'humain. Et qu'on ne voit
pas. Révélation qui ne se donne donc pas comme un ajout ou un supplément,
en forme d'informations particulières, d'aide spécifique ou de l'ouverture
d'un chemin qui, auparavant, n'aurait pas été présent. Le point est décisif
(avec ce qui est refusé8 comme avec ce qui est positivement assumé9). Moingt
l'explicite d'ailleurs sans équivoque dans son «Postscriptum», qui démarre

ainsi, p. 11/1153: «nous voici parvenu au terme de l'histoire de la révélation
dont j'avais entrepris le récit», et où on lit, p. 1172: «il m'apparaît [...] que
la révélation a été le sujet principal sinon unique de ma réflexion, du début du

premier volume [...] jusqu'à la fin du dernier». Quant au traitement proposé et

aux diverses articulations mises en place, on méditera notamment les énoncés

suivants, qui confirment ce que j'ai souligné à propos du motif de fond et de

l'axe directeur, p. 11/405 : «l'incarnation est, en cela même qui advient en

7 En se rappelant que naître, c'est toujours naître de et naître à, comme l'a souligné
Merleau-Ponty auquel renvoie Moingt, p. 11/207.

8 Précisant ce qui, chez lui. s'«engage d'une idée de la révélation». Moingt écrit:
«Dieu ne se donne pas à connaître au moyen d'oracles tombés du ciel, [...ni] de vérités
dispersées exprimant chacune un aspect de son être ou de son agir», avant de parler du
«mode», qui est «non d'un savoir à acquérir, mais d'une histoire à interpréter», p. 11/11

(voir aussi p. 11/26). À propos du mystère pascal, il écrit : «quelque chose s'est produit là

qui arrivait depuis toujours et ne cessera d'advenir», p. 11/102 ; il précisera aussi que la

révélation n'est pas celle d'un «contenu doctrinal», p. 11/359.
9 Moingt écrit: «La création est un travail d'enfantement d'une révélation»,

p. 11/327, et parle d'«un retournement de la création en révélation», p. 329 (il renverra à

Franz Rosenzvveig quelques pages plus loin).



60 PIERRE GISEL

elle, événement de révélation» ; ou encore, p. 11/382 : «la révélation du Verbe,

présent au monde depuis toujours»; ou enfin, p. 1/518: «ce qui se passe entre
Dieu et Jésus [...] révèle notre destin».

Deuxième point entraîné ; une manière de reprendre, à propos de Jésus,
la question de ce qu'il en est des «deux natures», humaine et divine (leur
«révélation»), qui me paraît particulièrement bienvenue. Elle est attentive à

préserver l'«intégrité de l'humanité du Christ» (p. 11/412, cf. aussi p. 416)10,

ainsi que la consistance du passage par l'histoire, en conformité avec la

logique d'ensemble qui sous-tend l'ouvrage, doctrinalement classique à mon
sens11, mais à l'encontre de certaines propensions internes au christianisme,
notamment moderne. J'ai dit la manière bienvenue; elle me paraît même

peu contestable, mais elle n'est pas toujours aussi reconnue, certains entrant
dans des sables mouvants où l'on arrive quasi à un mixte de natures divine et

humaine en Jésus (mixte ou mélange mythologique et/ou supranaturaliste au

demeurant), contraire aux indications classiques de Chalcédoine, fortes quant
à ce dont le christianisme historique est porteur, mais qui ne peuvent de toute
manière pas être reportées telles quelles, sans soigneuse différenciation des

niveaux de pertinence, sur Jésus de Nazareth12. Moingt parle ainsi de façon
précise de «Jésus, cet homme en qui "le Verbe s'est fait chair"» (p. 11/383, je
souligne), pour le camper de bout en bout comme lieu d'une révélation de Dieu
et de l'humain13. Il peut alors écrire, en proximité de Paul Tillich et à l'enseigne

10 Cf. à ce propos : l'insistance sur la «chaîne historique des générations» p. 11/413 ;

le constat, historique mais regretté, d'une «difficulté de concevoir le Christ comme
un homme semblable aux autres», p. 414; le «grave inconvénient à faire du Christ un
homme si singulier, si exceptionnel, qu'il ne paraît plus humain», p. 415; les
démarcations à l'égard de visions théologiques où le Verbe «absorberait» Jésus, p. 418; la

précision selon laquelle si l'on dit que le Verbe se révèle en Jésus, ce n'est pas selon une
«démarche impérieuse», qui «impose son hégémonie» à Jésus, jusqu'à le «dépouiller
de ce qui constitue son individualité d'homme», p. 406; la «présence du Verbe à Jésus»
est «présence à Jésus plutôt qu'en lui» et présence qui «ne cesse de venir à lui», p. 424
(l'auteur souligne); le Verbe ne «s'installe pas» en Jésus, «ni comme un sujet en face
d'un autre, ni pour prendre sa place», p. 429 sq. D'où un accent mis sur Jésus comme
«répondant», p. 406, 423, 437. Au passage, précisons qu'ainsi, Jésus est aussi objet du

«salut», cf. p. 435,448, ou du «don», 407.
11 Pour une appréciation différente, cf. la recension du livre donnée par E. Durand

à la Revue des sciences philosophiques et théologiques 93, 2009, p. 219-224, qui se
termine d'ailleurs par une phrase quand même un peu étrange : «Assurément, les visions
novatrices de Joseph Moingt restent puissamment formulées, mais cela suffit-il à

montrer qu'elles sont vraies ?».
12 J'avais été contesté par Christian Duquoc sur le point ici en cause, d'une manière

qui m'avait surpris (mais où Joseph Moingt me semblait déjà, dans le même ouvrage,
plus proche de ce que j'avais tenté de dire), cf. Le cas Jésus. Exégètes, historiens et

théologiens en confrontation (P. Gibert et C. Theobald éd.), Paris, Bayard, 2002 ; cf. pour
Duquoc, p. 293-295, et, pour Moingt, p. 226 et 253 sq.

13 Moingt parle de «Jésus révélateur de Dieu», p. 1/285 (c'est lui qui souligne); il
emprunte à Balthasar l'expression «figure de révélation», p. 1/338; il écrit, à propos de
l'«invisible donné à croire», que cet invisible «est l'histoire de Dieu immanente à celle
de Jésus», ajoutant encore: «et, partant, à la nôtre également», p. 11/101.



DIEU QUI VIENT À L'HOMME 61

de «la révélation de Dieu en Jésus» (p. 1/312), que Jésus est «la voie qui conduit

au Père» et qu'il est figure en laquelle ce Père «agit» (p. 1/319). Là, Jésus est

«homme [...] et rien d'autre qu'homme à chaque moment de son existence»,
même si l'on dit qu'il n'est, là, «jamais sans le Verbe», p. 11/430 (cf. aussi p. 442).

Le troisième point que j'aimerais expliciter porte sur la catégorie
d'événement. Forte chez Moingt (p. 1/514-521; cf. aussi p. 1/535: «l'Événement
de vie qu'est Dieu» et : «ce qui nous arrive de Dieu»). Cette explicitation est

d'autant plus requise que la catégorie d'événement a aussi été utilisée, centralement

même, chez les théologiens du «court XXe siècle» (Éric J. Hobsbawm),
commençant après la Guerre de 1914-1918 et allant jusqu'à 1989. C'était alors

pour dire une irruption d'altérité, et selon un geste de «démondanisation»,
de «dépositivation» et de «démythologisation». Pour renvoyer du coup à

une interpellation radicale, venant d'un au-delà du monde et de ses raisons,

au profit d'une existence dans le monde qui ne soit pas selon le monde (ou
«selon la chair», puisque l'apôtre Paul était ici centralement médité). Or, chez

Moingt, l'événement suppose du déploiement, constitutif, à même le monde

je l'ai dit, en registre de corps, et même de corps divers mis en résonnance,

corps d'alliance (social), corps d'écritures (imaginaire) et corps de croyants
(des pratiques et de l'institutionnel)14. Pas de christologique, du coup, hors

d'une méditation et d'un travail à propos de la création (à laquelle le christologique

est entièrement rapporté'5), ni hors d'une méditation et d'un travail
touchant ce que le christianisme assigne à l'Esprit (auquel le christologique
est tout autant rapporté). Pas de christologique, du coup encore, sans mise en
scène de l'humain au cœur du monde, fait du monde et à même le monde.

Et, du coup toujours, le fait que l'on ne peut ici renvoyer qu'à un événement
Jésus vu «dans sa totalité, comme l'événement où Dieu se révèle» (p. 1/512),
donc comme figure et selon la réception ou la construction qu'on en a faite. Et

d'où, enfin, à cause de l'irréductibilité de monde, des positivités et du mythologique,

une attention dirigée vers ce qui se noue ou arrive, se passe ou advient,

qu'on ne saurait réduire à la catégorie de personne16 : «dans l'un comme dans

l'autre Testament, Dieu est désigné comme celui qui vient, qui arrive, mais

nous pouvons aussi bien comprendre : ce qui vient et arrive, puisque lui-même
ne se montre pas» (p. 1/522, souligné par l'auteur), avec renvoi au «es gibt»
de Heidegger et à F«illéité» de Lévinas. La phrase citée est insérée dans un
paragraphe qui avait commencé par : «mais peut-on se représenter Dieu dans

la catégorie de l'événement ?», et on lit plus loin : «Dieu ne se révèle pas en

paroles, il fait parler de lui» (p. 17524). Un peu avant, Moingt avait parlé de

«Dieu, compris comme "ce qui arrive" dans le temps par la relation organique
de la chair de Jésus à celle du monde», et avait aussi parlé d'une «plénitude
d'être et de sens que la venue de Dieu apporte» (p. 1/524). À l'arrière-plan,

14 On est dans l'«économique», ce qui suppose «pluralité», p. 11/142.
15 L'«économique» est à distance de Dieu et ne doit pas être directement

instrumentalise.

16 «La théologie est habituée à désigner [Dieu] comme une "personne" [...], mais en

convenant que ce mot, appliqué à Dieu, est une métaphore», p. 1/522.



62 PIERRE GISEL

se tiennent les harmoniques d'une conception qui focalise sur un don de vie,
un don qui sort du néant et en porte une trace, autant au plan de son fait de

surgissement qu'au plan de ce qui est, là, lieu de naissance.

En guise de conclusion : d'un refus de s'articulerprincipiellement
aux voies religieuses ; d'un écart entre l'économique et

ce qu 'ilpeut en être de Dieu

Je terminerai par deux thématiques encore, bien présentes chez Moingt,
importantes dans les débats contemporains et probablement significatives
quant à la posture même de l'auteur.

La première touche ce qu'il est convenu d'appeler les théologies des

religions. Moingt leur consacre plusieurs pages. Ces théologies le laissent

plutôt perplexe. Non que l'abandon des exclusivismes lui fasse peur, ni qu'il
répugne à l'ouverture. Mais parce qu'il se refuse à traiter ce qu'il en est du

christianisme - ce qui s'y joue et ce qui le déborde - en le ramenant ou en
le confinant à du religieux ou autres systèmes de croyances. Ainsi aux pages
11/910-931, présentant une exposition de ce «nouveau paradigme», et 11/932-

951, au titre d'un «examen critique», centré sur l'ambiguïté du mot «religion»
(cf aussi p. 1/97 sq et 1/477-482), l'usage qu'on en fait et, surtout, le refus de

centrer la question de Dieu sur les voies religieuses plutôt que, plus largement
et différemment, sur l'advenir de l'humain au cœur du monde (les religions
sont, pour Moingt, plus irrémédiablement historiques et culturelles que pour
ceux qui voudraient qu'elles soient expressément des voies propres, voulues

par Dieu). Le point méritait d'être signalé. Il confirme l'horizon culturel et

historique large, et différencié, qui aura été tout au long celui de Moingt, ainsi

que la manière qui est la sienne de comprendre le christianisme, plus comme
geste humain inscrit au cœur du monde et dans une histoire que comme espace

propre à valider comme tel.
La seconde thématique annoncée est celle des rapports et articulations - ou

la quasi fusion - de la trinité dite immanente17 et de la trinité dite économique18.
La question est spécifiquement traitée (notamment p. 11/103 sq., 112-122

surtout, 141,196, 382, et p. 393-395, importantes à mon sens). Qu'il n'y ait pas
à séparer le proprement «théologique» et l'«économique» est ou devrait être

acquis. Mais sans qu'on replie pour autant, purement et simplement, le théologique

sur l'économique. Ce serait sanctionner indûment ce dernier en effet - le

sacraliser - et ne plus pouvoir faire voir ce qui, au cœur du créé, travaille ce

17 Rappel, classique: les «opérations» de Dieu ad intra ou les rapports Père-Fils-
Esprit «en» Dieu (au plan de la «triplicité subsistante des hypostases» dans 1'«unité
d'essence», niveau de ce qu'est Dieu en tant que tel).

18 Rappel, classique: les «opérations» de Dieu ad extra ou les rapports de Dieu
(le Dieu trinitaire, indissolublement Père-Fils-Esprit) au monde et à l'histoire, lieux et
moments de son oeuvre «indivise» (ou : le Dieu à chaque fois Père-Fils-Esprit au cœur
du monde).



DIEU QUI VIENT À L'HOMME 63

dernier - et en reprend, de l'intérieur, la positivité interne-, sur un mode de

décalage, de dissymétrie, d'hétérogénéité. C'est ce dernier aspect, me semble-

t-il, qui, foncièrement et par-delà les discussions techniques liées au motif
trinitaire, commandait, chez Moingt, une reprise des questions christologiques
à l'enseigne d'un «se faire chair» et, surtout, d'un «se faire chair» qui assume

une discontinuité entre Dieu et le monde, puisque - c'est ici décisif-, ce qui
«se fait chair» dans l'histoire et avec Jésus est la «venue du Verbe de Dieu vers
l'homme» (p. 11/124), un Verbe inscrit au cœur de la création comme «"ce qui
arrive" dans le monde depuis son commencement». Assumer la discontinuité
entre Dieu et le monde a ses répercussions au cœur de la christologie : Dieu

«apparaît» et «naît» au gré d'un procès inscrit au cœur et du cœur des tissus
du monde - celui d'un Verbe se faisant chair -, un procès où l'on ne parle de

filialité qu'indirectement et à titre second19. Pas de continuité donc entre Dieu
et Jésus, ni non plus entre Dieu et l'engendrement de l'humain en filialité selon

l'Esprit, ou de l'humain en vérité.

19 «Jusqu'ici j'ai préféré utiliser le nom de Verbe plutôt que celui de Fils [...]. Le
nom de Fils, à cause de sa corrélation à celui de Père, est significatif d'une existence
hypostatique [...] fondée sur une génération éternelle et fermée sur la relation au Père, qui
ne peut pas être identifiée telle quelle à l'existence temporelle et humaine de Jésus [...].
Parce qu'il se prête à signifier un devoir-être et un devenir, le nom de Verbe convenait
mieux au parcours que nous voulions faire», p. 11/406 sq.




	Étude critique : Dieu qui vient à l'homme

