Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 1

Artikel: L'ame entre corps et esprit : le concept husserlien de soubassement a
la lumiére de la phénoménologie matérielle de Michel Henry

Autor: Michel, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 37-51

L’AME ENTRE CORPS ET ESPRIT

Le concept husserlien de soubassement a la lumiéere de la
phénoménologie matérielle de Michel Henry

BeaT MICHEL

Résumé

L’ceuvre de Michel Henry aura été de «recueilliry et développer le coté
affectif de la phénoménologie, que Husserl, dans un passage clé de ses 1dées
directrices, a délaissé au profit du coté intentionnel de la subjectivité — tout
comme trois siécles plus tét Descartes avait «recueillin! la subjectivité écartée
par Galilée. Le texte qui suit compare le concept de soubassement, ou dme,
chez Husserl avec celui de chair chez Michel Henry. On verra que les deux
philosophes parlent d’une couche sensible, qu’on peut d’une certaine maniere
situer entre corps et esprit, de deux points de vue diamétralement opposés.
Au-dela de ['opposition entre les deux philosophies, cette recherche méne a
une interprétation topologique du rapport entre corps, ame et esprit, tel que
suggéré par le terme husserlien de soubassement, et propose un éclairage
différent de la notion henryenne d’auto-affection.

Michel Henry est peut-étre le moins connu des quelques grands philo-
sophes frangais du vingtiéme siécle?. On peut sans doute le considérer comme
un disciple de Husserl. Or, sa propre réflexion I’a amené, plutot que de s’en
¢éloigner, a approfondir et radicaliser I’intuition originelle de son maitre — mais
a contre-courant de celui-ci. Alors que dans le § 85 du premier volume de ses
Idées directrices’® Husserl semble abandonner définitivement ’affectivité pour

! C’est en ces termes qu’Henry présente le rapport de Descartes a Galilée dans
Incarnation, Paris, Seuil, 2000 (p. 150).

2 11 existe maintenant une abondante littérature secondaire sur la philosophie de
Michel Henry. On peut trouver une liste sur le site http://societemichelhenry.free.fr. Nous
ne mentionnons ici que quelques exemples: P. Aubl, Michel Henry, Paris, Les Belles
Lettres, 2006; J.-M. Broum, J. LecLErcQ, Michel Henry, Lausanne, L’Age d’Homme,
2009 ; Studia Phaenomenologica: Michel Henrys Radical Phenomenology, Humanitas,
Bucarest, 2009 ; M. HENRY, L épreuve de la vie, Paris, Cerf, 2001. Le premier numéro de la
Revue Internationale Michel Henry vient de paraitre (Presses Universitaires de Louvain).

> E. HusserL, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Wissenschaft, erstes Buch, Hua I1I, La Haye, Martinus Nijhoff, 1950. Edmund Husserl.



38 BEAT MICHEL

subordonner sa phénoménologie au concept d’intentionnalité, Michel Henry
consacre son ceuvre a développer cet aspect de la subjectivité. Nous donnerons.
dans la section 1, un apergu de la pensée de Henry et de son rapport a Husserl
en général.

Dans la section 2 nous aborderons un aspect de la philosophie de Husserl
qui nous parait particuliérement intéressant par rapport a la phénoménologie
de Michel Henry: c’est la notion de soubassement (Untergrund) de ’esprit,
telle qu’introduite au § 61 du deuxiéme volume des Idées directrices®. Avec
ce concept, pour lequel il utilise indifféremment le terme ame (Seele), Husserl
dépasse le cadre du rapport entre le sujet et le monde, pour s’intéresser a
la structure méme de la vie du sujet et en particulier au rapport entre les
actes intentionnels et la sensibilité. Toutefois, on verra que pour Husserl la
sensibilité est plutot extérieure au sujet, et clairement assimilée a la notion
de nature.

Cela nous permettra de comparer la maniére de Husserl de traiter la question
de la sensibilité, dans le passage qui nous intéresse, avec la sensibilité telle
que Michel Henry I’entend sous le terme de chair. Nous allons soutenir dans
la section 3 que les deux philosophes abordent un sujet commun d’un point
de vue diamétralement opposé, au sens ou le sujet husserlien est établi dans
’intentionnalité et se trouve face a la sensibilité, tandis que le sujet henryen vit
dans la sensibilité et que I’intentionnalité lui est étrangere.

Le terme husserlien de soubassement suggere un agencement topologique
entre intentionnalité et sensibilité — des termes comme «dessous» sont d’ailleurs
fréquents dans ce contexte. Nous verrons également que Husserl positionne
I’ame et le corps entre les deux poles que sont ’esprit et la nature, et impli-
citement 1’ame entre le corps et I’esprit. Cela nous servira de point de départ
dans la section 4 pour proposer une vision personnelle d’une «topologie de
I’ame». Pour ce faire nous reprendrons a notre compte la notion husserlienne
de monade, propre a une période plus tardive de I’ceuvre de Husserl que les
Idées directrices. Une notion qui suggere, plutdt qu’une distinction entre haut
et bas, celle entre intérieur et extérieur, ce qui nous amenera également a une
critique de I'usage que fait Husserl du terme de nature.

Nous introduirons le terme de phénoménologie de !’adhérence pour
suggérer que I’esprit adhere a la sensibilité. Cette maniere de voir nous
permettra aussi d’interpréter la notion henryenne d’auto-atfection de maniére
inhabituelle.

ldées directrices pour une phénomeénologie et une philosophie phénomeénologique pures,
livre premier, Gallimard, Paris, 1950. Traduit par Paul Ricceur. /deen I dans ce qui suit.
* E. HussErL, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Wissenschaft, zweites Buch, Hua IV, La Haye, Martinus Nijhoff, 1952; E. HusskgrL,
Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique pures,
livre second, traduit par E. Escoubas, Paris, P. U. F., 1982. Ideen 11 dans ce qui suit.



L’AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 39

1. Michel Henry héritier et critique de Husserl

Le concept d’intentionnalité est central dans la phénoménologie de Husserl,
concept que Husserl a repris de Brentano®. Le terme désigne I’idée qu’un acte
psychique a toujours un objet, ou exprimé différemment qu’une conscience
est conscience de. Toutefois tout le raisonnement de Husserl est soumis a ce
qu’il a défini comme réduction phénoménologique, c’est-a-dire la mise entre
parentheéses du jugement sur 1’existence du monde et des objets du monde.
L’intentionnalité ne désigne donc pas la relation entre 1’1dée et 1’objet réel, mais
le rapport de I’acte mental a son contenu.

Dans le § 85 d’Ideen I, Husserl oppose la forme (morphé) intentionnelle a
la matiére (hylé) sensible. La Aylé n’est autre que la matiere brute pour ’acte
intentionnel qui lui donne forme. Husserl se référe par ailleurs explicitement
a la distinction homologue de Brentano entre respectivement phénomenes
psychiques et physiques. Husserl envisage ensuite deux directions possibles
dans la recherche phénoménologique, qu’il appelle respectivement noétique
(du coté de la forme) et hylétique. Or, dans une phrase lapidaire, Husserl juge
que la premiére est «incomparablement» © plus importante que la deuxiéme.

C’est a ce point que Michel Henry reprend la phénoménologie husser-
lienne, si on peut dire, a rebrousse-poil, en développant sa propre phénoméno-
logie matérielle”. Non seulement Henry s oppose a la dévalorisation de la sylé
opérée par Husserl, mais il donne a la mati¢re sensible une «épaisseur» que
la hylé husserlienne n’a pas. Henry opére une distinction entre la sensibilité,
le fait d’étre sensible aux affections par les sens, d’une part, et ’affectivité
d’autre part. L’affectivité est un phénoméne du sujet en soi, elle est indépen-
dante et elle précéde la sensibilité, dont elle est la condition: «1’affectivité est
la condition de la sensibilité» 8. Elle est méme la condition de 1’intentionnalité,
puisque : «I’affectivité est le fondement universel de tous les phénoménes... »°.
Ce développement améne Henry a la notion centrale d’auto-affection — auto au
sens ou affecté et affectant sont identiques.

Cette revalorisation de la sylé ne va pas de soi. On peut argumenter que
I’intentionnalité épuise en quelque sorte la phénoménologie et qu’un domaine
autonome de la Aylé ne saurait étre finalement que de 1’ordre de la physio-
logie . Dans ce contexte, on peut aussi citer le livre d’Anne Montavont sur

* F. BRENTANO, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Felix Meiner,
1924.

¢ «Unvergleichlich», Escoubas traduit par «de loin» (op. cit., p. 212).
M. HENRY, Phénomeénologie matérielle, Paris, P. U. F., 1990.
M. HENRY, L essence de la manifestation, Paris, P. U. F., 1963, p. 598.
Ibid., p. 608.

' D. SErON, Qu est-ce qu’un phénomene? in: Commencer par la phénoménologie
hylétique ? Etudes phénoménologiques, n° 39-40, Louvain-la-Neuve, Qusia, 2004.

O



40 BEAT MICHEL

la notion de passivité chez Husserl, qui se lit comme une longue défense de
Husserl contre Henry '

Mais Michel Henry va plus loin, identifiant 1’auto-affection avec la vie,
non pas au sens biologique, mais au sens de ce qui fait que nous nous sentons
comme étre vivant. Enfin Henry appelle chair le lieu ou cette vie est active
dans son auto-affection. Les trois notions de chair, de vie et d’affectivité sont
étroitement imbriquées comme le montre le passage suivant '*:

La vie révele la chair en ’engendrant, comme ce qui prend naissance en elle, [...]
Une chair impressionnelle et affective, dont I'impressionnalité et I’affectivité ne
proviennent jamais d’auire chose que de I'impressionnalité et de ’affectiviié de la
vie elle-méme.

En fait, en prenant la direction d’une phénoménologie matérielle, Henry
radicalise la réduction phénoménologique. Il reproche a Husserl d’avoir —
malgré la réduction phénoménologique — succombé au monisme ontologique
qui ne reconnait qu’un type d’étre, celui du domaine mondain. A ’opposé,
Henry voit dans I’immanence pure du sujet un domaine d’étre a part '*:

Ce ne sont plus des objets [... que la phénoménologie matérielle] apercoit, mais une
Terre nouvelle ou il n’y a plus d’objets, ce sont d’autres lois, non plus des lois du
monde et de la pensée, mais les lois de la Vie.

Cette idée d’un étre révélé dans I’immanence avant toute manifestation des
étants ne pouvait pas rester sans contestation. Ainsi Bruno Leclerc estime
qu’elle reléve d’un caractére non-critique, non-transcendantal et par consé-
quent non-philosophique '°. Mais en réalité ce reproche vise Husserl autant que
Henry, puisque dans le méme texte cet auteur «regrette» un «tournant métaphy-
sique opéré par Husserl lui-méme» dans Ideen I par rapport aux Recherches
logiques. Finalement la question est de savoir si une philosophie transcen-
dantale doit se limiter a ia relation entre le sujet et un monde transcendant, a
travers les corrélats intentionnels. Ou alors si la phénoménologie peut inclure
une égologie comme réflexion sur la structure méme du sujet. C’est dans ce
sens aussi qu’il nous parait intéressant de partir d’'un passage d’/deen II ou
Husserl décrit la structure méme de I’immanence et non seulement le rapport
transcendantal.

' A. Montavont, De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, Paris,
P.U.F, 1999. Elle arrive pourtant a cette conclusion (p. 273): «[...] Husserl s’interdit de
penser une passivité originaire, c’est-a-dire irrécupérable par une activité ultérieure [...]
’affection reste prisonniére de la corrélation noético-noématique [...]»

"2 Incarnation, op. cit., p.174. C’est nous qui soulignons.

13 Phénoménologie matérielle, op. cit., p. 58.

'* B. LecLErcq, «Circulez; il n’y a rien a voir», in: Commencer par la phénomeéno-
logie hylétique ? Op. cit.

15 Henry lui-méme écrit dans [ncarnation (op. cit., p. 118): «la philosophie est par
essence transcendantale».



L’AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 41

Notons encore que Henry ne s’est pas arrété a 1’idée de la chair comme
lieu de I’auto-affection, mais qu’il pose la question de I’origine de la chair,
et donc de la vie. Ce questionnement 1’a amené a la découverte d’essences
qui dépassent I’individu et qui lui sont en quelque sorte données. Si certains
ont pu déceler un aspect religieux dans la pensée de Michel Henry des ses
débuts — il consacre le § 49 de I’Essence de la manifestation a Eckhart —, le
«tournant théologique» '® devient indéniable avec ses trois derniers livres,
ou Henry développe une phénoménologie du Christianisme — ou découvre
le Christianisme comme une phénoménologie. Nous ne parlerons pas ici de
cette interférence entre philosophie et théologie qui marque I’ceuvre tardive de
Henry, mais nous renvoyons le lecteur intéressé aux débats avec Michel Henry
qui ont eu lieu en 1997 et en 2001 a I’Institut Catholique de Paris'’. Notons
seulement que c’est une voie que ses disciples ne sont pas tous préts a suivre '®.

2. L’ego spirituel et son soubassement (§ 61) dans Ideen 11

Dans cette section, nous allons présenter un paragraphe du deuxiéme
volume des Idées directrices de Husserl qui, nous semble-t-il, est particulie-
rement éclairant pour le rapport entre Henry et Husserl — méme si, a notre
connaissance, ce passage n’a jamais €té discuté par Michel Henry . Le §
61 «L’ego spirituel et son soubassement» fait partie de la troisiéme section
d’ldeenl®: «La constitution du monde de I’esprit». Or, toute cette section
repose sur I’opposition entre nature et esprit. Dans cette opposition, Husserl
inscrit deux autres notions, celles de corps (Leib) et d’ame (Seele). La relation
entre ces quatre concepts est finalement explicitée au § 622': «Nous avons donc

'° D. Janicaup, Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise, Paris,
L’Eclat, 1990.

17 P. CaPELLE, Phénoménologie et christianisme chez Michel Henry, Paris, Cerf,
2004.

18 Cf. en particulier P. Aubi, Ou je suis, La Versanne, Encre marine, 2004 (p.337sq.),
mais également F.-D. SeBBAH, La parole henryenne, in: J.-M. Brohm, J. Leclercq,
M. Henry (op. cit.) et En de¢a du monde ! A propos de la philosophie de Michel Henry,
in: Commencer par la phénoménologie hylétique ? (op. cit.)

' Pourtant, dans sa réponse a une lettre ou 1’auteur fait part de son étonnement
devant le réle que Husserl fait jouer a la notion de nature dans le § 61, M. Henry écrit:
«La question que vous posez est tout a fait pertinente et vous avez raison. Je traite
d’ailleurs de ce mauvais passage d’ldeen Il dans mon livre actuel. J’espére que je
parviendrai au bout pour vous donner une réponse plus compléte.» (31 janvier 1999,
c’est Henry qui souligne.) Il s’agit sans doute du manuscrit d’/ncarnation sur lequel il
travaille a cette époque et ou 1l parle d’un autre chapitre d’Jdeen I1.

3 Op. cit. La traduction est celle d’Escoubas (op. cit.) sauf pour I’annexe XII qui,
a notre connaissance, n’a pas ¢té traduite en entier. Les numéros de pages sont ceux
de la version originale en allemand, qui figurent également en marge de la traduction
frangaise.

2 Ibid., p. 284 sq.



42 BEAT MICHEL

deux poles : nature physique et esprit et, intercalés entre les deux, corps propre
et ame.» La structure est donc la suivante (nous y reviendrons a la section 4):

nature — corps — ame — esprit

Or, pour Husserl le point de rupture de 1I’opposition nature-esprit se situe,
nous semble-t-il, entre I'esprit d’un c6té et 1’agrégat ame-corps-nature de
I’autre. D’abord, Husserl ne laisse aucun doute sur ’imbrication étroite des
trois termes ame, corps et nature. Ainsi au § 49%:

L’ame anime ie corps et le corps animé est un objet de ia nature, dans I'unité du
monde spatio-temporel.

La traduction «animé» rend mal le sens de I’allemand «die Seele beseelt» 2.
11 serait peut-étre plus juste de dire «Le corps est pénétré d’ame». Et au § 54 4l
exprime |’opposition entre ame et corps d’un c6té et esprit de I’autre. Il observe
que la couche sensible est bien située dans le corps mais il considére que ce
n’est que la preuve qu’elle ne fait pas partie du domaine du moi, mais qu’elle
est bien opposé au moi, objet de son expérience.

Enfin au § 61 Husserl introduit le concept de soubassement (Untergrund).
Or, 1l nous parait légitime d’identifier ce concept avec 1’agrégat ame-corps-
nature dans son rapport a ’esprit. En effet, Husserl distingue deux niveaux:
I’un, supérieur, est celui de 1’esprit, I’autre, inférieur, est le soubassement. Le
niveau de 1’esprit est associé aux actes de la raison, des actes aussi qualifiés
de libres. C’est aussi le lieu des «cogitationes», des «motivations de prises de
position par des prises de position, des motivations rationnelles proprement
dites» . Le propre de I’activité de I'esprit est |'«intentionnalité active, qui
appréhende et explicite les objets de la perception... »* ; c’est encore la
«subordination d’une pensée particuliere aux contenus généraux, pensée de
maniere universelle» mais aussi de «fixer des buts et chercher des moyens» 7 ;
enfin toute intentionnalité de la personne «vise [’activité et a son origine dans
Iactivitéy» .

A ce niveau supérieur est opposé le niveau inférieur du soubassement ou
de I’ame. Situé «sous» 1’esprit c’est aussi le «coté nature» de la subjectivité.
Y sont situées les sensations, reproductions de sensations, mais aussi 1’aper-
ception la plus directe. Husserl lui attribue encore la vie affective inférieure
(niederes Gefiihlsleben), les pulsions et... |’attention *°. Les contenus primaires

2 Ibid., p. 175.
# Animé au sens doué de vie se dirait en allemand plutdt «belebt».
* Ibid., p.212.
» Ibid., p.279.
% Ibid., p. 332.
¥ Ibid., p.333.
% Jpid., p.333.
# Jbid., p.279.



L’AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 43

du soubassement sont les data sensibles et les sentiments provoqués par
ceux-ci. Le soubassement est le lieu des «associations, rémanences, tendances
déterminantes etc.» *°, mais aussi des «data sensibles pulsionnels, les pulsions
[...] en tant que vécus originaires*'».

Si le soubassement est I’agrégat ame-corps-nature dans son rdle vis-a-vis
de I’esprit, alors c’est son composant &me qui se manifeste le plus directement
dans le soubassement. En effet, Husserl multiplie les associations entre ame et
soubassement. Ainsi, I’Ame appartient a la personne «en tant que soubassement
fondateur» *2. Husserl rapproche encore les termes dme et sensible. Le § 2 de
I’annexe XII est intitulé «La sensibilité¢ en tant que soubassement d’ame de
I’esprit» et commence par cette formule: «Parlons maintenant de la sensibilité :
par la nous entendons le soubassement d’ame de ’esprit [...]»*.

Par rapport aux deux poéles, le soubassement est du c6té du pdle nature. En
effet, dans le passage? cité ci-dessus le soubassement est désigné comme face-
nature (Naturseite). Dans le § 3 de I’annexe XII, les rapprochements entre nature
et soubassement sont fréquents. L affection «appartient a la sphére de la nature»,
elle relie le moi a la nature*. Chaque acte du moi a son soubassement dans la
nature (seinen Naturuntergrund). Ce qui affecte est une formation de la nature.

Mais Husserl va plus loin en assimilant le soubassement & la constitution
de la nature, donc a la nature en tant que corrélat d’une conscience inter-
subjective. Le soubassement est organis¢ de telle fagcon que la nature s’y
constitue, et encore’®: «le lieu ou se constitue [...] le monde du mécanique,
de la conformité inerte a une loi [...]». Or, au début de la troisiéme section, la
notion de nature est d’abord celle d’une attitude (Einstellung) naturaliste qui
suppose un monde constitué comme donné en soi. Il n’est donc pas étonnant
que Husserl finisse, au § 62, par associer le soubassement (I’ame) aux sciences
de la nature, par opposition au niveau supérieur qu’il met en rapport avec les
sciences de I’esprit ou sciences humaines (Geisteswissenschaften)®’. Husserl
voit ainsi les deux attitudes qu’il a distinguées au départ, la naturaliste et la
spirituelle, se rejoindre dans ’articulation entre esprit et soubassement.

L’interaction entre esprit et soubassement revét deux aspects. D’une part
I’esprit est affecté par le soubassement («sensibilité comme affection»’®).

 Ibid., p. 276 sq.

3 Jbid., p. 334.

Ibid., p.280.

«Den ‘seelischen’ Untergrund des Geistes», ibid., p. 334
¢ Ibid., p.279.

3% [bid., p.338.

¢ Jthid., p. 279,

37 I peut étre intéressant de rappeler cette phrase de la Krisis (certes d’une période
beaucoup plus tardive): «Le vétement d’idées: Mathématique et science mathématique
de la nature’ [...] fait que nous prenons pour 1’Etre vrai ce qui est une Méthode [...]»
(E. HusserL, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale,
traduit par G. Granel, Paris, Gallimard, 1976)

% bid., p.335.



44 BEAT MICHEL

D’autre part, des reliquats de I’activité de I’esprit tombent dans la sphere
sensible. Ainsi Husserl distingue entre sensibilité originaire, issue directement
de la sensation et sensibilité¢ secondaire, résultat de I’activité de !’esprit®.
L’affection de I’esprit par le soubassement peut provenir autant de la sensibilité
primaire que secondaire. Dans le deuxiéme cas, elle prend la forme de consé-
quences d’activités passées de la raison, d’associations et d’habitudes.

Le rapport entre le moi et le soubassement est caractéris€¢ par Husserl en
tant que «Habe», terme qu’on peut au mieux traduire par avoir, qui indique ce
qu’on possede, par opposition a ce qu’on est. Ainsi la «sensibilité originelle»
est ’«avoir originel» du moi*.

D’une certaine maniére, le soubassement est implicitement exclu de la vie
du sujet par cette formule du § 54*':

Du donné dans I’attitude intérieure, i/ ne reste donc, au titre du subjectif au sens
originaire el propre du terme, que le sujet de l’intentionnalité, le sujet des actes.

Il y a donc dans cette troisiéme section une concordance entre | attitude
naturaliste (opposée a I’attitude personnaliste) et le soubassement (opposé a
I’esprit). On peut schématiquement présenter cette concordance de la maniére
suivante:

esprit mol étre attitude personnaliste sciences humaines

soubassement en-face  avoir attitude naturaliste sciences naturelles

Ainsi ce chapitre 3 qui commence par la distinction entre les attitudes
naturaliste et personnaliste finit par introduire cette distinction dans la structure
méme du sujet.

3. Soubassement et chair

Dans ce qui suit, nous mettons en parallele le soubassement husserlien avec
la notion de «chair» de Michel Henry. En effet, les deux concepts désignent une
couche sensible de la subjectivité. Cela nous permet de comparer la maniére
dont les deux philosophes traitent certains concepts: affection, vie, passivité,
liberté, mol.

L affection. Dans le contexte qui nous intéresse, c’est dans le § 3 de ’annexe
XII que Husserl parle d’affection, plus précisément il parle de «Ichaffektion».
C’est le Moi qui est affecté, et ’affectant n’est autre que le soubassement. Nous
avons vu que Michel Henry opére une distinction entre affection, provoquée

¥ Ibid., p. 334.
“ Ibid., p. 335.
“ [Ibid., p.215. C’est Husserl qui souligne.



L’ AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 45

par les data sensibles, et I’affectivité intrinséque a I’immanence du sujet, cette
derniére devenant auto-affection. Loin d’étre une sorte de «parasite» pour le
sujet, ainsi qu’on pourrait interpréter la «Ichaffektion» chez Husserl, 1’affec-
tivité henryenne est a la fois ce qui met en mouvement le sujet, mais aussi ce
qui le révele a lui-méme.

La vie. Husserl n’utilise pas explicitement le terme de vie dans le passage en
question. C’est par contre le terme de «mort» qui apparait dans le contexte du
soubassement qu’il décrit comme «le monde du mécanique, de la conformité a
une loi sans vie» *2. La vie ne peut étre que 1a ou est le pole de I’intentionnalité
active, dans la sphére de I’esprit. Pour Henry, au contraire, la vie est synonyme
d’affectivité, elle ne peut résider que dans la chair. Et c’est au contraire le
monde constitué, transcendant, qui est sans vie® :

[le monde] — ce lieu vide en lequel, dans la réalité charnelle et impressionnelle de sa
vie, aucun vivant ne s’avance jamais .

L’absence de vivant dans le monde de 1’intentionnalité chez Henry répond
ici au qualificatif de mort attribué par Husserl au soubassement.

La passivité. Pour Husserl, I’acte intentionnel actif précede I’immersion
(versinken) dans la passivité, qui peut a son tour étre réactivée pour influencer
I’esprit*. Le couple soubassement passif vs esprit actif chez Husserl est a
rapprocher de I’opposition potentiel vs actuel.

Pour Michel Henry la passivité est une notion-clé de la vie du sujet* :

La structure interne de I’immanence a été comprise finalement et décrite comme la
passivité de I’étre a I’égard de soi, comme passivité ontologique originaire.

Tout sentiment est, chez Henry, essentiellement passif «a 1’égard de soi».
Alors que chez Husserl ’action du moi de la sphére de I’esprit est opposée a la
passivité, chez Henry I’action méme a un caractére passif *:

Toute action est subie, non par autre chose, [...], mais par elle-méme. [...] Etre un
sujet veut dire «subir», veut dire «étrey.

Ou encore : «toute force est en elle-méme pathétique» **.

La liberté. Cette différence dans I’acception du terme passif trouve en
quelque sorte sa contrepartie dans I’utilisation de celui de liberté. Husserl
oppose 1’affect a la liberté. Est libre un moi qui n’est pas influencé dans ses
actions par des affections (voir annexe XII). La liberté est acquise par le raison-
nement. Le moi libre est ce qui caractérise la sphére de I’esprit telle qu’opposée

2 ldeen I, op. cit., p. 279. Escoubas traduit par «conformité inerte», mais le terme
allemand est bien «tote Gesetzmassigkeit».

% Incarnation, op. cit., p. 92

* C’est nous qui soulignons.

% ldeen 11, op. cit., p. 332.

% [essence de la manifestation, op. cit., p. 585.

47 Ibid., p.595.

8 Incarnation, op. cit., p.204.



46 BEAT MICHEL

au soubassement, la couche du «moi libre» ¥, L’affection est vue comme une
entrave a la liberté de I’esprit. Le sujet qui céde a I’affect n’est plus libre ™, il se
laisse «entrainer vers le bas par la sensibilité» *!. A I’exact opposé, Henry situe
la liberté dans I’affectivité>?:

La liberté est le sentiment du Soi de pouvoir mettre en ceuvre soi-méme chacun des
pouvoirs qui appartiennent a sa chair.

La liberté¢ henryenne est le sentiment de pouvoir. L’activité intentionnelle
ne peut pas étre le lieu de la liberté du sujet, puisque I’intentionnalité est déja
subordonnée au monde. La liberté doit se tenir 1a ot le sujet s’ «auto-produit».

L’ego. Au fond, c’est la maniére de concevoir I’ego qui est différente chez
I’un et I"autre des deux phénoménologues. Pour Husserl, 1’ego (aussi le moi,
«Ich») est avant tout le pdle de I’activité intentionnelle. Il subit Iaffection,
mais ne 1’est pas, le soubassement lui est étranger. L’ego se situe dans la sphére
de ’esprit*. Le soubassement a pour I’ego le caractére d’un avoir (Habe). I
a sa couche sensible, mais celle-ci lui est aussi étrangeére que le monde trans-
cendant. Pour Henry, 1’ego, qu’il associe au Soi transcendantal, est donné par
un sentiment de soi, qu’il situe dans la chair®*:

Pas de Soi (pas de moi, pas d’ego, pas d’«homme») sans une chair — mais pas de
chair qui ne porte en elle un Soi.

Pour Henry la subjectivité, I’ego transcendantal, est nécessairement singu-
liere, elle est ipséité, et I’ispéité se situe dans I’affectiviteé > :

L’ispéité de ’essence, son auto-affection dans I’immanence de I’affectivité pure,
c¢’est 1a I’étre-soi du sujet comme Soi effectif et concret.

Et il exclut ainsi que I’ego puisse étre attribué a I’intentionnalité ¢ :

L’essence de I'ipséité, et, identiquement, celle de I’affectivité qui la tonde et lui
est consubstantielle, ne peut [...] se fonder sur la transcendance, [...], ne peut se
comprendre que comme immanence.

Soubassement husserlien et chair henryenne peuvent tous deux étre vus
comme des couches sensibles qui s’insérent entre ’esprit d’un coté et le corps
organique de I’autre. Le soubassement husserlien est déja presque le corps
organique. 11y a chez lui une rupture entre 1’esprit, lieu du sujet transcendantal,
et le soubassement, régne de la nature. Il y a, certes, chez Michel Henry une

¥ [Ideen I, op. cit., p.276.

0 Ibid., p.339.

3t «Von der Sinnlichkeit hinabziehen», ibid., p. 276.
3t Incarnation, op. cit., p. 262.

3 Ideen I, op. cit., p.277.

3 Incarnation, p. 178.

3 L’essence de la manifestion, op. cit., p. 584.

¢ Ibid., p.757.

wn

w



L’AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 47

distinction nette entre la couche sensible et I’intentionnalité, toutefois chez lui,
I’intentionnalité est impensable sans 1’affectivité qui en constitue, en quelque
sorte, le moteur et I’essence. Par contre la s€paration entre la chair d’une part et
le corps organique en tant que corps constitué d’autre part est radicale.

On peut représenter schématiquement la différence de la maniere suivante:

Husserl: corps > ame | l esprit
Henry : corps ] | chair <> esprit

Ici les barres verticales montrent la rupture principale et le composant
souligné est celui qui correspond au mieux a la position de I’ego. Henry
n’utilise pas exactement le terme «esprit», toutefois il nous parait légitime de
recouvrir I’esprit husserlien avec ce que Henry désigne par «intentionnalité»
ou parfois par «monde».

Chez Husserl, en descendant depuis 1’esprit dans le soubassement, on
s’éloigne de la phénoménalité, chez Henry au contraire, c’est en allant vers
la couche sensible de la chair qu’on va au fond de la question de la phénomé-
nalité. Le sujet de Husserl se situe dans la sphere de I’intentionnalité, il possede
une couche sensible qui lui est étrangere mais dont il subit les affections. Le
sujet de Henry vit dans la couche sensible, il est I’affectivité. Son activité inten-
tionnelle n’a de sens qu’en tant qu’expression de 1’affectivité.

4. Une phénoménologie de I’adhérence ?

Dans ce qui suit, nous reprenons le schéma de Husserl tel que présenté au
début de la section 2:

nature — corps — dme — esprit

Nous allons le mettre en rapport avec la notion husserlienne de monade
pour donner une vision géométrique qui prend, en quelque sorte, a la lettre le
terme de «sous-bassement». Cela nous permettra également une interprétation
quelque peu hétérodoxe de I’auto-affection henryenne.

Husserl congoit donc deux pdles, nature et esprit, entre lesquels il insére
respectivement le corps et I’ame, ou I’ame, elle-méme soutenue par le corps
et la nature, joue le role de soubassement par rapport a I’esprit. Soubassement
qui peut aussi €étre compris au sens de chair henryenne. Or, il manque, nous
semble-t-il, une notion essentielle dans cette séquence: c’est celle du monde,
au sens husserlien de corrélat d’une conscience inter-subjective. C’est dans le
monde que sont inscrits les corrélats de I’intentionnalité individuelle. Dans ce
sens, la place du monde ne peut étre qu’adjacente a I’esprit. On obtient ainsi
le schéma:



48 BEAT MICHEL

nature — corps — ame — esprit — monde

Ici Iesprit relie le sujet au monde comme le corps le relie a la nature* ¥,
Les deux poles sont maintenant le monde et la nature* et il se pose immédia-
tement la question de leur rapport. La maniere dont Husserl assimile la nature*
a la constitution laisse penser qu’il identifie en fait la nature* avec une partie du
monde («le monde du mécanique» ). Anne Montavont*® répond de la maniére
suivante a la question du sens dans lequel Husserl peut affirmer que le soubas-
sement est un «soubassement de nature» :

... au sens ou il est régi par les lois causales qui constituent la nature, le monde des
choses (associations, rémanences, tendances déterminatives, etc.).

Cette maniere d’identifier le socle nature* a I'intérieur du soubassement
avec le monde constitué nous parait trés problématique. Le monde est le corrélat
de D’esprit. Partant d’objets concrets de notre expérience, nous construisons
des entités de plus en plus abstraites jusqu’aux particules élémentaires et aux
champs quantiques. Ce faisant, nous créons également une représentation de
notre corps en termes physico-chimiques. Mais cette représentation n’est pas
le corps tel qu’il se tient dans le soubassement «en dessous» de I’dme, tel qu’il
est ressenti. Et les «associations, rémanences, tendances déterminatives, etc.»
ne sont nullement des lois causales des sciences de la nature. Méme si j’ai une
connaissance de la physiologie du corps en général, je n’ai pas connaissance de
I’état physiologique de mon propre corps.

Considérons maintenant le sujet comme une monade au sens ou Husserl
utilise ce terme, repris de Leibnitz, notamment dans la cinquieme Meéditation
cartésienne®:

Ce qui m’est spécifiquement propre, a moi ego, c’est mon étre concret en qualité de
monade, puis la sphére formée par I’intentionnalité de mon étre propre.

7 Nous prenons a notre compte le schéma de Husserl pour en développer une vision
personnelle. Aussi nous utilisons dans ce qui suit le terme «nature» au sens ot Husserl
parle du «c6té nature» du sujet, mais aussi avec la ré-interprétation que nous allons
opérer, avec la graphie nature*,

*® Ideen II, op. cit., p.279. Les deux poles auraient donc tendance a se confondre
et la séquence a devenir un cercle. Cette apparente circularité n’a pas échappé a
Husserl, voir par exemple Erste Philosophie, Kritische Ideengeschichte, Hua VI, La
Haye, Martinus Nijhoff, 1956, p. 114, et Cartesianische Meditationen, Hua 1, La Haye,
Martinus Nijhoft, 1950, p. 129.

3 De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, op. cit., p. 63 sq.

8 E. HusserL, Méditations cartésiennes, traduit par G. Peiffer et E. Levinas, Paris,
Vrin, 2008, p. 154. Et dans I’annexe IV de Zur Phdnomenologie der Intersubjekti-
vitdt, zweiter Teil, Hua XIV, La Haye, Martinus Nijhoff, 1973, p. 52, on trouve cette
définition : «L’ensemble du conscient, des vécus intentionnels, des data hylétiques, avec
leur arriere-plan, dans leurs rapports concrets, leur unité réelle et inséparable, existant en
soi et pour soi, ¢’est ce qui constitue la monade.» (C’est moi qui traduis)



L’ AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 49

Si I’on veut donner une représentation géométrique au concept de monade,
elle doit avoir la forme d’un volume fermé, dans le sens ou elle doit permettre
de distinguer I'intérieur de la monade de son extérieur. Pour simplifier au
maximum, on peut imaginer la monade comme une sphere®'. Par rapport au
schéma nature* — corps — ame — esprit — monde, c’est le monde qui est a ’exté-
rieur de la monade. Les monades «baignent» dans un monde ; non pas au sens
ou elles sont dans un espace physique, mais dans le sens ou les monades en tant
que communauté partagent un corrélat de leur conscience. L’esprit, selon notre
argument du début de cette section, est adjacent au monde. Il forme la surface
de la monade ®2. Le soubassement husserlien se trouve maintenant sous 1’esprit
au méme sens que la terre se trouve sous nos pieds, c’est-a-dire a ’intérieur
d’une sphére dont I’esprit occupe la surface. L’ame est ce qui est le plus proche
de Iesprit, située sous la surface de la monade.

Dans ce sens, I’esprit adhére a I’ame et avec elle au soubassement. Chaque
point de la surface touche I’intérieur et donc I’esprit tout entier est en contact
avec le soubassement®. Le pole de I’intentionnalité doit étre situ¢ dans I’esprit.
Mais ce point géométrique de la surface monadique n’a pas d’extension et pas
de réalité. L’ego le déborde en une petite sphere entourant ce pdle, comme un
halo®. Or celle-ci, nécessairement, «plonge» dans le soubassement. C’est dans
ce sens précis que 1’esprit adhére au soubassement®, Tout en étant centré dans
I’esprit, I’ego tient sa réalité du soubassement.

Comment comprendre 1’auto-affection henryenne dans le cadre d’une telle
structure géométrique du sujet? On peut admettre dans un premier temps avec
Husserl que c’est le soubassement qui affecte I’esprit. Mais si I’esprit n’est
qu’adhérence superficielle au soubassement intérieur, alors il est aussi cet
intérieur, tout comme la statue que je vois comme surface est aussi son substrat
matériel. Dans ce sens, affectant et affecté sont identiques®. En parlant de la

8 En termes mathématiques un volume en trois dimensions n’est qu’un cas trés
particulier d’un espace fermé.

2 Si on pense a la monade comme sphére a trois dimensions, sa surface est un
espace a deux dimensions.

8 Cette absence de distance entre esprit et soubassement n’est d’ailleurs pas
contraire a l’'intuition de Husserl — méme si celui-ci voit le soubassement comme en
quelque sorte étranger a I’esprit: «... I’étranger au moi n’est pas quelque chose de séparé
du moi et, entre les deux, il n’y a pas de place pour un s’orienter vers; au contraire, le
moi et son étranger au moi sont indissociablement liés 1’un & I’autre du point de vue du
contenu, et ce pour tout contenu, et le moi est sentant tout au long de la relation».(Ms
Cl6/68a), cité dans MonTavonT, De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, op.
cit., p. 249.

8 Sur la question du lieu de I’ego voir aussi P. Aupi, Ou je suis, op. cit.

% Au-dela de ce que le terme suggere intuitivement, adhérence est également un
terme mathématique, qui par sa signification en topologie générale convient tout a fait a
ce que nous cherchons a décrire.

5 11 est peu probable que M. Henry elit été d’accord avec cette interprétation de
I’auto-affection. L’adhérence n’est pas un concept henryen méme si on peut lire dans
L'essence de la manifestation, op. cit., p. 858: «L’affectivité révele ’absolu dans sa
totalité parce qu’elle n’est rien d’autre que son adhérence parfaite a soi [...]».



50 BEAT MICHEL

structure de la subjectivité, nous ne pouvons pas décrire des étants, de I’ordre
de ceux qui peuplent le monde. On a ici affaire a un mode d’étre particulier,
ou la partie n’est pas forcément plus petite que le tout. Ainsi le rapport entre
Pesprit, surface de la monade, et le soubassement, son intérieur, ne peut pas
étre abordé en termes d’interactions entre entités séparées.

[’ame ou la chair est ce a quoi I’esprit adhere immédiatement, ce qui est
situé directement sous la surface de la monade. Le corps est plus éloigné de
I’esprit que I’ame et donc situé plus a I’intérieur. Dans cette géométrie, qui
bien sir n’est pas celle de I’espace physique tridimensionnel, c’est le corps qui
est dans I’ame et non pas I’ame qui est dans le corps. Enfin la nature* forme le
centre de la monade. Ceci implique que les data sensibles qui affectent le sujet
pour donner lieu a la constitution des objets du monde, viennent de I’intérieur
de la monade et non pas de I’extérieur. L’extérieur, c’est le monde constitué par
la conscience et ce n’est pas ce monde-la qui peut nous affecter physiquement.
L affection procéde de I’intérieur vers la surface, ce qui va a I’encontre de
I’idée intuitive selon laquelle nos sens, situ€s en surface captent les signes d’un
monde existant en-soi pour les acheminer vers un centre de la monade qui les
interprete ¢’

Au centre de la monade se trouve un noyau, qu’on peut appeler nature*
avec Husserl, qui est cette réalité inconnaissable qui a provoqué en dernier
lieu la sensation. Ce noyau est pour I’ego comme une limite a ’infini. Et il
est forcément inter-subjectif, il déborde la monade personnelle. L’image
tridimensionnelle utilisée jusqu’ici ne rend pas justice a cet aspect. Une
géométrie autrement plus abstraite et plus difficile y serait nécessaire. Enfin,
toute la maniére dont nous constituons collectivement le monde est basée sur
la croyance qu’en fin de compte ce noyau de notre réalité intérieure, la nature*
husserlienne, et le monde constitué sont, d’'une certaine maniere, identiques.
Nous avons I'intuition que derriere les deux il y a une réalit¢ matérielle
commune. Mais cette intuition est de I’ordre d’une idée régulatrice dont nous
avons besoin pour nous orienter dans la réalité. La véritable relation entre
monde et nature* nous échappe.

Nous sommes partis de la séquence nature-corps-ame-esprit telle qu’elle
apparait au § 62 d’/deen II, ou corps et ame sont inséres entre les deux pdles
que sont la nature et I’esprit. En rapprochant la chair henryenne de 1’ame
(soubassement) husserlienne, nous avons vu que Husserl et Henry situent la
vie du sujet respectivement dans la sphére des actes intentionnels et dans celle

7 1l y a un argument d’ordre scientifique pour I’idée d’une perception qui provienne
d’une sensation affectant le sujet de I’intérieur de la monade. Dans I’évolution du vivant,
I’origine de la perception doit étre cherchée dans la distinction entre un effet favorable
ou défavorable de I’environnement sur I’organisme. Ainsi le mouvement d’une bactérie
est dirigé par un simple gradient chimique de son environnement, qui va de favorable
a défavorable pour sa physiologie. La sensation de bien-étre ou mal-étre corporel,
qui deviendra souffrance et jouissance, selon les termes de Michel Henry, précéde la
perception d’un point de vue évolutif.



L’AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 51

de la sensibilité. On peut voir chez Husserl une rupture entre esprit d’un cote
et ame-corps-nature de 1’autre, alors que chez Henry, pour qui esprit et chair
sont inséparables, cette rupture se situerait plutot entre &me et corps constitué.

En faisant appel a la notion de monade, centrale pour le Husserl des Médita-
tions cartésiennes, nous proposons une vision topologique de la séquence
husserlienne, ot le pdle esprit se trouve maintenant a la surface de la monade et
le pole nature en son centre. Nous avons voulu montrer que I’identification que
Husserl semble effectuer entre «nature» en tant que soubassement et «nature»
en tant qu’objet des sciences de la nature était difficilement tenable. Cette
nature-1a, qui soutient I’ame, nous apparait plutét comme une sorte de «point
de fuite» de la subjectivité. Enfin la surface esprit, vue comme simple lieu
géométrique, n’a de réalité que par le soubassement et lorsqu’elle est affectée
par celui-ci, on peut affirmer avec Henry qu’il y a auto-affection .

68 L’auteur tient a remercier Frangois Sebbah, Jacques Zwahlen et Martial de
Montmollin pour les remarques importantes qu’ils ont bien voulu faire a différents
stades de I’¢laboration de cet article.






	L'âme entre corps et esprit : le concept husserlien de soubassement à la lumière de la phénoménologie matérielle de Michel Henry

