
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 1

Artikel: L'âme entre corps et esprit : le concept husserlien de soubassement à
la lumière de la phénoménologie matérielle de Michel Henry

Autor: Michel, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 37-51

L'AME ENTRE CORPS ET ESPRIT

Le concept husserlien de soubassement à la lumière de la
phénoménologie matérielle de Michel Henry

Beat Michel

Résumé

L'oeuvre de Michel Henry aura été de «recueillir» et développer le côté

affectifde la phénoménologie, que Husserl, dans un passage clé de ses Idées

directrices, a délaissé au profit du côté intentionnel de la subjectivité - tout
comme trois siècles plus tôt Descartes avait «recueilli» ' la subjectivité écartée

par Galilée. Le texte qui suit compare le concept de soubassement, ou âme,

chez Husserl avec celui de chair chez Michel Henry. On verra que les deux

philosophes parlent d'une couche sensible, qu 'on peut d'une certaine manière
situer entre corps et esprit, de deux points de vue diamétralement opposés.
Au-delà de l'opposition entre les deux phUosophies, cette recherche mène à

une interprétation topologique du rapport entre corps, âme et esprit, tel que
suggéré par le terme husserlien de soubassement, et propose un éclairage
différent de la notion henryenne d'auto-affection.

Michel Henry est peut-être le moins connu des quelques grands
philosophes français du vingtième siècle2. On peut sans doute le considérer comme
un disciple de Husserl. Or, sa propre réflexion l'a amené, plutôt que de s'en

éloigner, à approfondir et radicaliser l'intuition originelle de son maître - mais
à contre-courant de celui-ci. Alors que dans le § 85 du premier volume de ses

Idées directrices' Husserl semble abandonner définitivement l'affectivité pour

1 C'est en ces termes qu'Henry présente le rapport de Descartes à Galilée dans

Incarnation, Paris, Seuil, 2000 (p. 150).
2 II existe maintenant une abondante littérature secondaire sur la philosophie de

Michel Henry. On peut trouver une liste sur le site http://societemichelhenry.free.fr. Nous
ne mentionnons ici que quelques exemples : P. Audi, Michel Henry, Paris, Les Belles
Lettres, 2006; J.-M. Brohm, J. Leclercq, Michel Henry, Lausanne, L'Âge d'Homme,
2009 ; Studia Phaenomenologica : Michel Henry s Radical Phenomenology, Humanitas,
Bucarest, 2009 ; M. Henry, L'épreuve de la vie, Paris, Cerf, 2001. Le premier numéro de la
Revue Internationale Michel Henry vient de paraître (Presses Universitaires de Louvain).

3 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Wissenschaft, erstes Buch, Hua III, La Haye, Martinus Nijhoff, 1950. Edmund Husserl.



38 BEAT MICHEL

subordonner sa phénoménologie au concept d'intentionnalité, Michel Henry
consacre son œuvre à développer cet aspect de la subjectivité. Nous donnerons,
dans la section 1, un aperçu de la pensée de Henry et de son rapport à Husserl
en général.

Dans la section 2 nous aborderons un aspect de la philosophie de Husserl

qui nous paraît particulièrement intéressant par rapport à la phénoménologie
de Michel Henry: c'est la notion de soubassement (Untergrund) de l'esprit,
telle qu'introduite au § 61 du deuxième volume des Idées directrices4. Avec
ce concept, pour lequel il utilise indifféremment le terme âme (Seele), Husserl

dépasse le cadre du rapport entre le sujet et le monde, pour s'intéresser à

la structure même de la vie du sujet et en particulier au rapport entre les

actes intentionnels et la sensibilité. Toutefois, on verra que pour Husserl la

sensibilité est plutôt extérieure au sujet, et clairement assimilée à la notion
de nature.

Cela nous permettra de comparer la manière de Husserl de traiter la question
de la sensibilité, dans le passage qui nous intéresse, avec la sensibilité telle

que Michel Henry l'entend sous le terme de chair. Nous allons soutenir dans

la section 3 que les deux philosophes abordent un sujet commun d'un point
de vue diamétralement opposé, au sens où le sujet husserlien est établi dans

l'intentionnalité et se trouve face à la sensibilité, tandis que le sujet henryen vit
dans la sensibilité et que l'intentionnalité lui est étrangère.

Le terme husserlien de soubassement suggère un agencement topologique
entre intentionnalité et sensibilité - des termes comme «dessous» sont d'ailleurs
fréquents dans ce contexte. Nous verrons également que Husserl positionne
l'âme et le corps entre les deux pôles que sont l'esprit et la nature, et
implicitement l'âme entre le corps et l'esprit. Cela nous servira de point de départ
dans la section 4 pour proposer une vision personnelle d'une «topologie de

l'âme». Pour ce faire nous reprendrons à notre compte la notion husserlienne
de monade, propre à une période plus tardive de l'œuvre de Husserl que les

Idées directrices. Une notion qui suggère, plutôt qu'une distinction entre haut

et bas, celle entre intérieur et extérieur, ce qui nous amènera également à une

critique de l'usage que fait Husserl du terme de nature.
Nous introduirons le terme de phénoménologie de l'adhérence pour

suggérer que l'esprit adhère à la sensibilité. Cette manière de voir nous

permettra aussi d'interpréter la notion henryenne d'auto-affection de manière
inhabituelle.

Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique pures,
livre premier, Gallimard, Paris, 1950. Traduit par Paul Ricoeur. Ideen I dans ce qui suit.

4 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Wissenschaft, zweites Buch, Hua IV, La Haye, Martinus Nijhoff, 1952; E. Husserl,
Idées directrices pour une phénoménologie et unephilosophie phénoménologiquepures,
livre second, traduit par E. Escoubas, Paris, P. U. F., 1982. Ideen II dans ce qui suit.



L'AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 39

1. Michel Henry héritier et critique de Husserl

Le concept d'intentionnalité est central dans la phénoménologie de Husserl,
concept que Husserl a repris de Brentano5. Le terme désigne l'idée qu'un acte

psychique a toujours un objet, ou exprimé différemment qu'une conscience
est conscience de. Toutefois tout le raisonnement de Husserl est soumis à ce

qu'il a défini comme réduction phénoménologique, c'est-à-dire la mise entre
parenthèses du jugement sur l'existence du monde et des objets du monde.
L'intentionnalité ne désigne donc pas la relation entre l'idée et l'objet réel, mais
le rapport de l'acte mental à son contenu.

Dans le § 85 d'Ideen I, Husserl oppose la forme (morphé) intentionnelle à

la matière (hylé) sensible. La hylé n'est autre que la matière brute pour l'acte
intentionnel qui lui donne forme. Husserl se réfère par ailleurs explicitement
à la distinction homologue de Brentano entre respectivement phénomènes
psychiques et physiques. Husserl envisage ensuite deux directions possibles
dans la recherche phénoménologique, qu'il appelle respectivement noétique
(du côté de la forme) et hylétique. Or, dans une phrase lapidaire, Husserl juge
que la première est «incomparablement»6 plus importante que la deuxième.

C'est à ce point que Michel Henry reprend la phénoménologie husserlienne,

si on peut dire, à rebrousse-poil, en développant sa propre phénoménologie

matérielle7. Non seulement Henry s'oppose à la dévalorisation de la hylé
opérée par Husserl, mais il donne à la matière sensible une «épaisseur» que
la hylé husserlienne n'a pas. Henry opère une distinction entre la sensibilité,
le fait d'être sensible aux affections par les sens, d'une part, et l'affectivité
d'autre part. L'affectivité est un phénomène du sujet en soi, elle est indépendante

et elle précède la sensibilité, dont elle est la condition: «l'affectivité est
la condition de la sensibilité»8. Elle est même la condition de l'intentionnalité,
puisque : «l'affectivité est le fondement universel de tous les phénomènes... »9.

Ce développement amène Henry à la notion centrale d'auto-affection - auto au

sens où affecté et affectant sont identiques.
Cette revalorisation de la hylé ne va pas de soi. On peut argumenter que

l'intentionnalité épuise en quelque sorte la phénoménologie et qu'un domaine
autonome de la hylé ne saurait être finalement que de l'ordre de la physiologie10.

Dans ce contexte, on peut aussi citer le livre d'Anne Montavont sur

5 F. Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Felix Meiner,
1924.

6 «Unvergleichlich», Escoubas traduit par «de loin» (op. cit., p. 212).
M. Henry, Phénoménologie matérielle, Paris, P. U. F., 1990.

s M. Henry, L'essence de la manifestation, Paris, P. U. F., 1963, p. 598.
9 Ibid., p. 608.
10 D. Seron, Qu'est-ce qu'un phénomène? in: Commencer par la phénoménologie

hylétique Études phénoménologiques, n° 39-40, Louvain-la-Neuve, Ousia, 2004.



40 BEAT MICHEL

la notion de passivité chez Husserl, qui se lit comme une longue défense de

Husserl contre Henry".
Mais Michel Henry va plus loin, identifiant l'auto-affection avec la vie,

non pas au sens biologique, mais au sens de ce qui fait que nous nous sentons

comme être vivant. Enfin Henry appelle chair le lieu où cette vie est active
dans son auto-affection. Les trois notions de chair, de vie et d'affectivité sont
étroitement imbriquées comme le montre le passage suivant12 :

La vie révèle la chair en l'engendrant, comme ce qui prend naissance en elle, [...]
Une chair impressionnelle et affective, dont l'impressionnalité et l'affectivité ne
proviennent jamais d'autre chose que de l'impressionnalité et de l'affectivité de la
vie elle-même.

En fait, en prenant la direction d'une phénoménologie matérielle, Henry
radicalise la réduction phénoménologique. Il reproche à Husserl d'avoir -
malgré la réduction phénoménologique - succombé au monisme ontologique
qui ne reconnaît qu'un type d'être, celui du domaine mondain. À l'opposé,
Henry voit dans l'immanence pure du sujet un domaine d'être à part13 :

Ce ne sont plus des objets [... que la phénoménologie matérielle] aperçoit, mais une
Terre nouvelle où il n'y a plus d'objets, ce sont d'autres lois, non plus des lois du
monde et de la pensée, mais les lois de la Vie.

Cette idée d'un être révélé dans l'immanence avant toute manifestation des

étants ne pouvait pas rester sans contestation. Ainsi Bruno Leclerc estime14

qu'elle relève d'un caractère non-critique, non-transcendantal et par conséquent

non-philosophique ". Mais en réalité ce reproche vise Husserl autant que
Henry, puisque dans le même texte cet auteur «regrette» un «tournant métaphysique

opéré par Husserl lui-même» dans Ideen I par rapport aux Recherches

logiques. Finalement la question est de savoir si une philosophie transcendantale

doit se limiter à la relation entre le sujet et un monde transcendant, à

travers les corrélats intentionnels. Ou alors si la phénoménologie peut inclure
une egologie comme réflexion sur la structure même du sujet. C'est dans ce

sens aussi qu'il nous paraît intéressant de partir d'un passage d'Ideen II où

Husserl décrit la structure même de l'immanence et non seulement le rapport
transcendantal.

" A. Montavont, De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, Paris,
P.U.F., 1999. Elle arrive pourtant à cette conclusion (p. 273): «[...] Husserl s'interdit de

penser une passivité originaire, c'est-à-dire irrécupérable par une activité ultérieure [...]
l'affection reste prisonnière de la corrélation noético-noématique [...]»

12 Incarnation, op. cit., p. 174. C'est nous qui soulignons.
1 ' Phénoménologie matérielle, op. cit., p. 58.
14 B. Leclercq, «Circulez; il n'y a rien à voir», in : Commencer par la phénoménologie

hylétique Op. cit.
15 Henry lui-même écrit dans Incarnation (op. cit., p. 118) : «la philosophie est par

essence transcendantale».



L" AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 41

Notons encore que Henry ne s'est pas arrêté à l'idée de la chair comme
lieu de l'auto-affection, mais qu'il pose la question de l'origine de la chair,
et donc de la vie. Ce questionnement l'a amené à la découverte d'essences

qui dépassent l'individu et qui lui sont en quelque sorte données. Si certains

ont pu déceler un aspect religieux dans la pensée de Michel Henry dès ses

débuts - il consacre le § 49 de l'Essence de la manifestation à Eckhart -, le

«tournant théologique» '6 devient indéniable avec ses trois derniers livres,
où Henry développe une phénoménologie du Christianisme - ou découvre
le Christianisme comme une phénoménologie. Nous ne parlerons pas ici de

cette interférence entre philosophie et théologie qui marque l'œuvre tardive de

Henry, mais nous renvoyons le lecteur intéressé aux débats avec Michel Henry
qui ont eu lieu en 1997 et en 2001 à l'Institut Catholique de Parisl7. Notons
seulement que c'est une voie que ses disciples ne sont pas tous prêts à suivre '8.

2. L'ego spirituel et son soubassement (§ 61) dans Ideen II

Dans cette section, nous allons présenter un paragraphe du deuxième
volume des Idées directrices de Husserl qui, nous semble-t-il, est particulièrement

éclairant pour le rapport entre Henry et Husserl - même si, à notre
connaissance, ce passage n'a jamais été discuté par Michel Henry19. Le §

61 «L'ego spirituel et son soubassement» fait partie de la troisième section
d'IdeenlI20: «La constitution du monde de l'esprit». Or, toute cette section

repose sur l'opposition entre nature et esprit. Dans cette opposition, Husserl
inscrit deux autres notions, celles de corps (Leib) et d'âme (Seele). La relation
entre ces quatre concepts est finalement explicitée au § 6221 : «Nous avons donc

16 D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Paris.
L'Éclat, 1990.

17 P. Capelle, Phénoménologie et christianisme chez Michel Henry, Paris, Cerf,
2004.

18 Cf. en particulier P. Audi, Oùje suis, La Versanne, Encre marine, 2004 (p. 337 sq.),
mais également F.-D. Sebbah, La parole henryenne, in: J.-M. Brohm, J. Leclercq,
M. Henry (op. cit.) et En deçà du monde A propos de la philosophie de Michel Henry,
in : Commencerpar la phénoménologie hylétique (op. cit.)

19 Pourtant, dans sa réponse à une lettre où l'auteur fait part de son étonnement
devant le rôle que Husserl fait jouer à la notion de nature dans le § 61, M. Henry écrit:
«La question que vous posez est tout à fait pertinente et vous avez raison. Je traite
d'ailleurs de ce mauvais passage d'Ideen II dans mon livre actuel. J'espère que je
parviendrai au bout pour vous donner une réponse plus complète.» (31 janvier 1999,
c'est Henry qui souligne.) Il s'agit sans doute du manuscrit d'Incarnation sur lequel il
travaille à cette époque et où il parle d'un autre chapitre d'Ideen H.

20 Op. cit. La traduction est celle d'Escoubas (op. cit.) sauf pour l'annexe XII qui,
à notre connaissance, n'a pas été traduite en entier. Les numéros de pages sont ceux
de la version originale en allemand, qui figurent également en marge de la traduction
française.

21 Ibid., p. 284 sq.



42 BEAT MICHEL

deux pôles : nature physique et esprit et, intercalés entre les deux, corps propre
et âme.» La structure est donc la suivante (nous y reviendrons à la section 4) :

nature - corps - âme - esprit

Or, pour Husserl le point de rupture de l'opposition nature-esprit se situe,

nous semble-t-il, entre l'esprit d'un côté et l'agrégat âme-corps-nature de

l'autre. D'abord, Husserl ne laisse aucun doute sur l'imbrication étroite des

trois termes âme, corps et nature. Ainsi au § 4922 :

L'âme anime ie corps et le corps animé est un objet de ia nature, dans l'unité du
monde spatio-temporel.

La traduction «animé» rend mal le sens de l'allemand «die Seele beseelt»23.

Il serait peut-être plus juste de dire «Le corps est pénétré d'âme». Et au § 54 24 il
exprime l'opposition entre âme et corps d'un côté et esprit de l'autre. Il observe

que la couche sensible est bien située dans le corps mais il considère que ce
n'est que la preuve qu'elle ne fait pas partie du domaine du moi, mais qu'elle
est bien opposé au moi, objet de son expérience.

Enfin au § 61 Husserl introduit le concept de soubassement (Untergrund).
Or, il nous paraît légitime d'identifier ce concept avec l'agrégat âme-corps-
nature dans son rapport à l'esprit. En effet, Husserl distingue deux niveaux:
l'un, supérieur, est celui de l'esprit, l'autre, inférieur, est le soubassement. Le
niveau de l'esprit est associé aux actes de la raison, des actes aussi qualifiés
de libres. C'est aussi le lieu des «cogitationes», des «motivations de prises de

position par des prises de position, des motivations rationnelles proprement
dites»25. Le propre de l'activité de l'esprit est ['«intentionnalité active, qui
appréhende et explicite les objets de la perception... »2<s; c'est encore la
«subordination d'une pensée particulière aux contenus généraux, pensée de

manière universelle» mais aussi de «fixer des buts et chercher des moyens»27;
enfin toute intentionnalité de la personne «vise l'activité et a son origine dans

l'activité»28.
À ce niveau supérieur est opposé le niveau inférieur du soubassement ou

de l'âme. Situé «sous» l'esprit c'est aussi le «côté nature» de la subjectivité.
Y sont situées les sensations, reproductions de sensations, mais aussi

l'aperception la plus directe. Husserl lui attribue encore la vie affective inférieure
(niederes Gefühlsleben), les pulsions et... l'attention 29. Les contenus primaires

Ibid., p. 115.

Animé au sens doué de vie se dirait en allemand plutôt «belebt».
Ibid., p. 212.

5 Ibid., p. 279.
Ibid., p. 332.

27 Ibid., p. 333.
28 Ibid., p. 333.
29 Ibid., p. 279.

26



LAME ENTRE CORPS ET ESPRIT 43

du soubassement sont les data sensibles et les sentiments provoqués par
ceux-ci. Le soubassement est le lieu des «associations, rémanences, tendances
déterminantes etc.»30, mais aussi des «data sensibles pulsionnels, les pulsions
[...] en tant que vécus originaires31».

Si le soubassement est l'agrégat âme-corps-nature dans son rôle vis-à-vis
de l'esprit, alors c'est son composant âme qui se manifeste le plus directement
dans le soubassement. En effet, Husserl multiplie les associations entre âme et
soubassement. Ainsi, l'âme appartient à la personne «en tant que soubassement
fondateur»32. Husserl rapproche encore les termes âme et sensible. Le § 2 de

l'annexe XII est intitulé «La sensibilité en tant que soubassement d'âme de

l'esprit» et commence par cette formule : «Parlons maintenant de la sensibilité :

par là nous entendons le soubassement d'âme de l'esprit [...]»33.
Par rapport aux deux pôles, le soubassement est du côté du pôle nature. En

effet, dans le passage34 cité ci-dessus le soubassement est désigné comme face-

nature (Naturseite). Dans le § 3 de l'annexe XII, les rapprochements entre nature
et soubassement sont fréquents. L'affection «appartient à la sphère de la nature»,
elle relie le moi à la nature35. Chaque acte du moi a son soubassement dans la

nature (seinen Naturuntergrund). Ce qui affecte est une formation de la nature.
Mais Husserl va plus loin en assimilant le soubassement à la constitution

de la nature, donc à la nature en tant que corrélat d'une conscience
intersubjective. Le soubassement est organisé de telle façon que la nature s'y
constime, et encore36: «le lieu où se constitue [...] le monde du mécanique,
de la conformité inerte à une loi [...]». Or, au début de la troisième section, la

notion de nature est d'abord celle d'une attitude (Einstellung) naturaliste qui

suppose un monde constitué comme donné en soi. Il n'est donc pas étonnant

que Husserl finisse, au § 62, par associer le soubassement (l'âme) aux sciences
de la nature, par opposition au niveau supérieur qu'il met en rapport avec les

sciences de l'esprit ou sciences humaines (Geisteswissenschaften)31. Husserl
voit ainsi les deux attitudes qu'il a distinguées au départ, la naturaliste et la

spirituelle, se rejoindre dans l'articulation entre esprit et soubassement.

L'interaction entre esprit et soubassement revêt deux aspects. D'une part
l'esprit est affecté par le soubassement («sensibilité comme affection»38).

50 Ibid., p. 276 sq.
31 Ibid., p. 334.
32 Ibid., p. 280.
33 «Den 'seelischen' Untergrund des Geistes», ibid., p. 334
34 Ibid., p. 279.
35 Ibid., p. 338.
36 Ibid., p. 279.
37 II peut être intéressant de rappeler cette phrase de la Krisis (certes d'une période

beaucoup plus tardive) : «Le vêtement d'idées : Mathématique et science mathématique
de la nature' [...] fait que nous prenons pour l'Etre vrai ce qui est une Méthode [...]»
(E. Husserl, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale,
traduit par G. Granel, Paris, Gallimard, 1976)

38 Ibid., p. 335.



44 BEAT MICHEL

D'autre part, des reliquats de l'activité de l'esprit tombent dans la sphère
sensible. Ainsi Husserl distingue entre sensibilité originaire, issue directement
de la sensation et sensibilité secondaire, résultat de l'activité de l'esprit39.
L'affection de l'esprit par le soubassement peut provenir autant de la sensibilité

primaire que secondaire. Dans le deuxième cas, elle prend la forme de

conséquences d'activités passées de la raison, d'associations et d'habitudes.
Le rapport entre le moi et le soubassement est caractérisé par Husserl en

tant que «Habe», terme qu'on peut au mieux traduire par avoir, qui indique ce

qu'on possède, par opposition à ce qu'on est. Ainsi la «sensibilité originelle»
est l'«avoir originel» du moi40.

D'une certaine manière, le soubassement est implicitement exclu de la vie
du sujet par cette formule du § 5441 :

Du donné dans l'attitude intérieure, // ne reste donc, au titre du subjectif au sens

originaire et propre du terme, que le sujet de l'intentionnalité, le sujet des actes.

Il y a donc dans cette troisième section une concordance entre l'attitude
naturaliste (opposée à l'attitude personnaliste) et le soubassement (opposé à

l'esprit). On peut schématiquement présenter cette concordance de la manière
suivante :

esprit moi être attitude personnaliste sciences humaines

soubassement en-face avoir attitude naturaliste sciences naturelles

Ainsi ce chapitre 3 qui commence par la distinction entre les attitudes
naturaliste et personnaliste finit par introduire cette distinction dans la structure
même du sujet.

3. Soubassement et chair

Dans ce qui suit, nous mettons en parallèle le soubassement husserlien avec
la notion de «chair» de Michel Henry. En effet, les deux concepts désignent une
couche sensible de la subjectivité. Cela nous permet de comparer la manière
dont les deux philosophes traitent certains concepts : affection, vie, passivité,
liberté, moi.

L'affection. Dans le contexte qui nous intéresse, c'est dans le § 3 de l'annexe

XII que Husserl parle d'affection, plus précisément il parle de «Ichaffektion».
C'est le Moi qui est affecté, et l'affectant n'est autre que le soubassement. Nous

avons vu que Michel Henry opère une distinction entre affection, provoquée

Ibid., p. 334.
Ibid., p. 335.
Ibid., p. 215. C'est Husserl qui souligne.



L'AME ENTRE CORPS ET ES PRIT 45

par les data sensibles, et l'affectivité intrinsèque à l'immanence du sujet, cette
dernière devenant auto-affection. Loin d'être une sorte de «parasite» pour le

sujet, ainsi qu'on pourrait interpréter la «Ichaffektion» chez Husserl, l'affectivité

henryenne est à la fois ce qui met en mouvement le sujet, mais aussi ce

qui le révèle à lui-même.
La vie. Husserl n'utilise pas explicitement le terme de vie dans le passage en

question. C'est par contre le terme de «mort» qui apparaît dans le contexte du
soubassement qu'il décrit comme «le monde du mécanique, de la conformité à

une loi sans vie»42. La vie ne peut être que là où est le pôle de l'intentionnalité
active, dans la sphère de l'esprit. Pour Henry, au contraire, la vie est synonyme
d'affectivité, elle ne peut résider que dans la chair. Et c'est au contraire le

monde constitué, transcendant, qui est sans vie43 :

[le monde] - ce lieu vide en lequel, dans la réalité charnelle et impressionnelle de sa

vie, aucun vivant ne s'avance jamais44.

L'absence de vivant dans le monde de l'intentionnalité chez Henry répond
ici au qualificatif de mort attribué par Husserl au soubassement.

La passivité. Pour Husserl, l'acte intentionnel actif précède l'immersion
(versinken) dans la passivité, qui peut à son tour être réactivée pour influencer
l'esprit45. Le couple soubassement passif vs esprit actif chez Husserl est à

rapprocher de l'opposition potentiel vs actuel.
Pour Michel Henry la passivité est une notion-clé de la vie du sujet46 :

La structure interne de l'immanence a été comprise finalement et décrite comme la
passivité de l'être à l'égard de soi, comme passivité ontologique originaire.

Tout sentiment est, chez Henry, essentiellement passif «à l'égard de soi».

Alors que chez Husserl l'action du moi de la sphère de l'esprit est opposée à la

passivité, chez Henry l'action même a un caractère passif47:

Toute action est subie, non par autre chose, [...], mais par elle-même. [...] Etre un
sujet veut dire «subir», veut dire «être».

Ou encore : «toute force est en elle-même pathétique»48.
La liberté. Cette différence dans l'acception du terme passif trouve en

quelque sorte sa contrepartie dans l'utilisation de celui de liberté. Husserl

oppose l'affect à la liberté. Est libre un moi qui n'est pas influencé dans ses

actions par des affections (voir annexe XII). La liberté est acquise par le
raisonnement. Le moi libre est ce qui caractérise la sphère de l'esprit telle qu'opposée

42 Ideen II, op. cit., p. 279. Escoubas traduit par «conformité inerte», mais le terme
allemand est bien «tote Gesetzmässigkeit».

43 Incarnation, op. cit., p. 92
44 C'est nous qui soulignons.
43 Ideen II, op. cit., p. 332.
46 L'essence de la manifestation, op. cit., p. 585.
47 Ibid., p. 595.
48 Incarnation, op. cit., p. 204.



46 BEAT MICHEL

au soubassement, la couche du «moi libre»49. L'affection est vue comme une
entrave à la liberté de l'esprit. Le sujet qui cède à l'affect n'est plus libre50, il se

laisse «entraîner vers le bas par la sensibilité»31. À l'exact opposé, Henry situe
la liberté dans l'affectivité52:

La liberté est le sentiment du Soi de pouvoir mettre en œuvre soi-même chacun des

pouvoirs qui appartiennent à sa chair.

La liberté henryenne est le sentiment de pouvoir. L'activité intentionnelle
ne peut pas être le lieu de la liberté du sujet, puisque l'intentionnalité est déjà
subordonnée au monde. La liberté doit se tenir là où le sujet s'«auto-produit».

L'ego. Au fond, c'est la manière de concevoir l'ego qui est différente chez

l'un et l'autre des deux phénoménologues. Pour Husserl, l'ego (aussi le moi,
«Ich») est avant tout le pôle de l'activité intentionnelle. Il subit l'affection,
mais ne l'est pas, le soubassement lui est étranger. L'ego se situe dans la sphère
de l'esprit53. Le soubassement a pour l'ego le caractère d'un avoir (Habe). Il
a sa couche sensible, mais celle-ci lui est aussi étrangère que le monde
transcendant. Pour Henry, l'ego, qu'il associe au Soi transcendantal, est donné par
un sentiment de soi, qu'il situe dans la chair54 :

Pas de Soi (pas de moi, pas d'ego, pas d'«homme») sans une chair - mais pas de

chair qui ne porte en elle un Soi.

Pour Henry la subjectivité, l'ego transcendantal, est nécessairement singulière,

elle est ipséité, et l'ispéité se situe dans l'affectivité" :

L'ispéité de l'essence, son auto-affection dans l'immanence de l'affectivité pure,
c'est là l'être-soi du sujet comme Soi effectif et concret.

Et il exclut ainsi que l'ego puisse être attribué à l'intentionnalité56 :

L'essence de l'ipséité. et, identiquement, celle de l'affectivité qui ia fonde et lui
est consubstantielle, ne peut [...] se fonder sur la transcendance, [...], ne peut se

comprendre que comme immanence.

Soubassement husserlien et chair henryenne peuvent tous deux être vus

comme des couches sensibles qui s'insèrent entre l'esprit d'un côté et le corps
organique de l'autre. Le soubassement husserlien est déjà presque le corps
organique. Il y a chez lui une rupture entre l'esprit, lieu du sujet transcendantal,
et le soubassement, règne de la nature. Il y a, certes, chez Michel Henry une

49 Ideen U, op. cit., p. 276.
50 Ibid., p. 339.
51 «Von der Sinnlichkeit hinabziehen», ibid., p. 276.
52 Incarnation, op. cit., p. 262.
53 Ideen II, op. cit., p. 277.
54 Incarnation, p. 178.
33 L'essence de ta manifestion, op. cit., p. 584.
56 Ibid., p. 757.



L'AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 47

distinction nette entre la couche sensible et l'intentionnalité, toutefois chez lui,
l'intentionnalité est impensable sans l'affectivité qui en constime, en quelque

sorte, le moteur et l'essence. Par contre la séparation entre la chair d'une part et

le corps organique en tant que corps constitué d'autre part est radicale.
On peut représenter schématiquement la différence de la manière suivante :

Husserl: corps «-» âme jj esprit

Henry: corps II chair ^-* esprit

Ici les barres verticales montrent la rupture principale et le composant
souligné est celui qui correspond au mieux à la position de l'ego. Henry
n'utilise pas exactement le terme «esprit», toutefois il nous paraît légitime de

recouvrir l'esprit husserlien avec ce que Henry désigne par «intentionnalité»
ou parfois par «monde».

Chez Husserl, en descendant depuis l'esprit dans le soubassement, on

s'éloigne de la phénoménalité, chez Henry au contraire, c'est en allant vers
la couche sensible de la chair qu'on va au fond de la question de la phénoménalité.

Le sujet de Husserl se situe dans la sphère de l'intentionnalité, il possède

une couche sensible qui lui est étrangère mais dont il subit les affections. Le

sujet de Henry vit dans la couche sensible, il est l'affectivité. Son activité
intentionnelle n'a de sens qu'en tant qu'expression de l'affectivité.

4. Une phénoménologie de /'adhérence

Dans ce qui suit, nous reprenons le schéma de Husserl tel que présenté au
début de la section 2 :

nature — corps — âme — esprit

Nous allons le mettre en rapport avec la notion husserlienne de monade

pour donner une vision géométrique qui prend, en quelque sorte, à la lettre le

terme de «sous-bassement». Cela nous permettra également une interprétation
quelque peu hétérodoxe de l'auto-affection henryenne.

Husserl conçoit donc deux pôles, nature et esprit, entre lesquels il insère

respectivement le corps et l'âme, où l'âme, elle-même soutenue par le corps
et la nature, joue le rôle de soubassement par rapport à l'esprit. Soubassement

qui peut aussi être compris au sens de chair henryenne. Or, il manque, nous

semble-t-il, une notion essentielle dans cette séquence: c'est celle du monde,

au sens husserlien de corrélat d'une conscience inter-subjective. C'est dans le

monde que sont inscrits les corrélats de l'intentionnalité individuelle. Dans ce

sens, la place du monde ne peut être qu'adjacente à l'esprit. On obtient ainsi
le schéma :



48 BEAT MICHEL

nature — corps — âme — esprit — monde

Ici l'esprit relie le sujet au monde comme le corps le relie à la nature*57.

Les deux pôles sont maintenant le monde et la nature* et il se pose immédiatement

la question de leur rapport. La manière dont Husserl assimile la nature*
à la constitution laisse penser qu'il identifie en fait la nature* avec une partie du

monde («le monde du mécanique»58). Anne Montavont59 répond de la manière
suivante à la question du sens dans lequel Husserl peut affirmer que le soubassement

est un «soubassement de nature» :

au sens où il est régi par les lois causales qui constituent la nature, le monde des
choses (associations, rémanences, tendances determinatives, etc.).

Cette manière d'identifier le socle nature* à l'intérieur du soubassement

avec le monde constitué nous paraît très problématique. Le monde est le corrélat
de l'esprit. Partant d'objets concrets de notre expérience, nous construisons
des entités de plus en plus abstraites jusqu'aux particules élémentaires et aux
champs quantiques. Ce faisant, nous créons également une représentation de

notre corps en termes physico-chimiques. Mais cette représentation n'est pas
le corps tel qu'il se tient dans le soubassement «en dessous» de l'âme, tel qu'il
est ressenti. Et les «associations, rémanences, tendances determinatives, etc.»
ne sont nullement des lois causales des sciences de la nature. Même si j'ai une
connaissance de la physiologie du corps en général, je n'ai pas connaissance de

l'état physiologique de mon propre corps.
Considérons maintenant le sujet comme une monade au sens où Husserl

utilise ce terme, repris de Leibnitz, notamment dans la cinquième Méditation
cartésienne^ :

Ce qui m'est spécifiquement propre, à moi ego, c'est mon être concret en qualité de

monade, puis la sphère formée par l'intentionnalité de mon être propre.

57 Nous prenons à notre compte le schéma de Husserl pour en développer une vision
personnelle. Aussi nous utilisons dans ce qui suit le terme «nature» au sens où Husserl
parle du «côté nature» du sujet, mais aussi avec la ré-interprétation que nous allons
opérer, avec la graphie nature*.

38 Ideen II, op. cit., p. 279. Les deux pôles auraient donc tendance à se confondre
et la séquence à devenir un cercle. Cette apparente circularité n'a pas échappé à

Husserl, voir par exemple Erste Philosophie, Kritische Ideengeschichte, Hua VII, La
Haye, Martinus Nijhoff, 1956, p. 114, et Cartesianische Meditationen, Hua I, La Haye,
Martinus Nijhoff, 1950, p. 129.

39 De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, op. cit., p. 63 sq.
60 E. Husserl, Méditations cartésiennes, traduit par G. Peiffer et E. Lévinas, Paris,

Vrin, 2008, p. 154. Et dans l'annexe IV de Zur Phänomenologie der Intersubjekti-
vität, zweiter Teil, Hua XIV, La Haye, Martinus Nijhoff, 1973, p. 52, on trouve cette
définition : «L'ensemble du conscient, des vécus intentionnels, des data hylétiques, avec
leur arrière-plan, dans leurs rapports concrets, leur unité réelle et inséparable, existant en
soi et pour soi, c'est ce qui constitue la monade.» (C'est moi qui traduis)



L'AME ENTRE CORPS ET ESPRIT 49

Si l'on veut donner une représentation géométrique au concept de monade,
elle doit avoir la forme d'un volume fermé, dans le sens où elle doit permettre
de distinguer l'intérieur de la monade de son extérieur. Pour simplifier au

maximum, on peut imaginer la monade comme une sphère61. Par rapport au

schéma nature* - corps - âme - esprit - monde, c'est le monde qui est à l'extérieur

de la monade. Les monades «baignent» dans un monde ; non pas au sens

où elles sont dans un espace physique, mais dans le sens où les monades en tant

que communauté partagent un corrélat de leur conscience. L'esprit, selon notre

argument du début de cette section, est adjacent au monde. Il forme la surface

de la monade62. Le soubassement husserlien se trouve maintenant sous l'esprit
au même sens que la terre se trouve sous nos pieds, c'est-à-dire à l'intérieur
d'une sphère dont l'esprit occupe la surface. L'âme est ce qui est le plus proche
de l'esprit, située sous la surface de la monade.

Dans ce sens, l'esprit adhère à l'âme et avec elle au soubassement. Chaque

point de la surface touche l'intérieur et donc l'esprit tout entier est en contact
avec le soubassement63. Le pôle de l'intentionnalité doit être situé dans l'esprit.
Mais ce point géométrique de la surface monadique n'a pas d'extension et pas
de réalité. L'ego le déborde en une petite sphère entourant ce pôle, comme un
halo64. Or celle-ci, nécessairement, «plonge» dans le soubassement. C'est dans

ce sens précis que l'esprit adhère au soubassement65. Tout en étant centré dans

l'esprit, l'ego tient sa réalité du soubassement.

Comment comprendre l'auto-affection henryenne dans le cadre d'une telle
structure géométrique du sujet? On peut admettre dans un premier temps avec
Husserl que c'est le soubassement qui affecte l'esprit. Mais si l'esprit n'est

qu'adhérence superficielle au soubassement intérieur, alors il est aussi cet

intérieur, tout comme la statue que je vois comme surface est aussi son substrat

matériel. Dans ce sens, affectant et affecté sont identiques66. En parlant de la

61 En termes mathématiques un volume en trois dimensions n'est qu'un cas très

particulier d'un espace fermé.
62 Si on pense à la monade comme sphère à trois dimensions, sa surface est un

espace à deux dimensions.
6- Cette absence de distance entre esprit et soubassement n'est d'ailleurs pas

contraire à l'intuition de Husserl - même si celui-ci voit le soubassement comme en

quelque sorte étranger à l'esprit : «... l'étranger au moi n'est pas quelque chose de séparé
du moi et. entre les deux, il n'y a pas de place pour un s'orienter vers; au contraire, le

moi et son étranger au moi sont indissociablement liés l'un à l'autre du point de vue du

contenu, et ce pour tout contenu, et le moi est sentant tout au long de la reIation».(Ms
C16/68a), cité dans Montavont, De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, op.
cit., p. 249.

64 Sur la question du lieu de l'ego voir aussi P. Audi Où je suis, op. cit.
65 Au-delà de ce que le terme suggère intuitivement, adhérence est également un

terme mathématique, qui par sa signification en topologie générale convient tout à fait à

ce que nous cherchons à décrire.
66 II est peu probable que M. Henry eût été d'accord avec cette interprétation de

l'auto-affection. L'adhérence n'est pas un concept henryen même si on peut lire dans

L'essence de la manifestation, op. cit., p. 858: «L'affectivité révèle l'absolu dans sa

totalité parce qu'elle n'est rien d'autre que son adhérence parfaite à soi [...]».



50 BEAT MICHEL

structure de la subjectivité, nous ne pouvons pas décrire des étants, de l'ordre
de ceux qui peuplent le monde. On a ici affaire à un mode d'être particulier,
où la partie n'est pas forcément plus petite que le tout. Ainsi le rapport entre

l'esprit, surface de la monade, et le soubassement, son intérieur, ne peut pas
être abordé en termes d'interactions entre entités séparées.

L'âme ou la chair est ce à quoi l'esprit adhère immédiatement, ce qui est
situé directement sous la surface de la monade. Le corps est plus éloigné de

l'esprit que l'âme et donc situé plus à l'intérieur. Dans cette géométrie, qui
bien sûr n'est pas celle de l'espace physique tridimensionnel, c'est le corps qui
est dans l'âme et non pas l'âme qui est dans le corps. Enfin la nature* forme le

centre de la monade. Ceci implique que les data sensibles qui affectent le sujet

pour donner lieu à la constitution des objets du monde, viennent de l'intérieur
de la monade et non pas de l'extérieur. L'extérieur, c'est le monde constitué par
la conscience et ce n'est pas ce monde-là qui peut nous affecter physiquement.
L'affection procède de l'intérieur vers la surface, ce qui va à l'encontre de

l'idée intuitive selon laquelle nos sens, situés en surface captent les signes d'un
monde existant en-soi pour les acheminer vers un centre de la monade qui les

interprète67.
Au centre de la monade se trouve un noyau, qu'on peut appeler nature*

avec Husserl, qui est cette réalité inconnaissable qui a provoqué en dernier
lieu la sensation. Ce noyau est pour l'ego comme une limite à l'infini. Et il
est forcément inter-subjectif, il déborde la monade personnelle. L'image
tridimensionnelle utilisée jusqu'ici ne rend pas justice à cet aspect. Une
géométrie autrement plus abstraite et plus difficile y serait nécessaire. Enfin,
toute la manière dont nous constituons collectivement le monde est basée sur
la croyance qu'en fin de compte ce noyau de notre réalité intérieure, la nature*
husserlienne, et le monde constitué sont, d'une certaine manière, identiques.
Nous avons l'intuition que derrière les deux il y a une réalité matérielle
commune. Mais cette intuition est de l'ordre d'une idée régulatrice dont nous
avons besoin pour nous orienter dans la réalité. La véritable relation entre
monde et nature* nous échappe.

Nous sommes partis de la séquence nature-corps-âme-esprit telle qu'elle
apparaît au § 62 d'Ideen II, où corps et âme sont insérés entre les deux pôles

que sont la nature et l'esprit. En rapprochant la chair henryenne de l'âme
(soubassement) husserlienne, nous avons vu que Husserl et Henry situent la

vie du sujet respectivement dans la sphère des actes intentionnels et dans celle

67 11 y a un argument d'ordre scientifique pour l'idée d'une perception qui provienne
d'une sensation affectant le sujet de l'intérieur de la monade. Dans l'évolution du vivant,
l'origine de la perception doit être cherchée dans la distinction entre un effet favorable
ou défavorable de l'environnement sur l'organisme. Ainsi le mouvement d'une bactérie
est dirigé par un simple gradient chimique de son environnement, qui va de favorable
à défavorable pour sa physiologie. La sensation de bien-être ou mal-être corporel,
qui deviendra souffrance et jouissance, selon les termes de Michel Henry, précède la

perception d'un point de vue évolutif.



UAME ENTRE CORPS ET ESPRIT 51

de la sensibilité. On peut voir chez Husserl une rupture entre esprit d'un côté

et âme-corps-nature de l'autre, alors que chez Henry, pour qui esprit et chair
sont inséparables, cette rupture se situerait plutôt entre âme et corps constitué.

En faisant appel à la notion de monade, centrale pour le Husserl des Méditations

cartésiennes, nous proposons une vision topologique de la séquence

husserlienne, où le pôle esprit se trouve maintenant à la surface de la monade et

le pôle nature en son centre. Nous avons voulu montrer que l'identification que
Husserl semble effectuer entre «nature» en tant que soubassement et «nature»
en tant qu'objet des sciences de la nature était difficilement tenable. Cette

nature-là, qui soutient l'âme, nous apparaît plutôt comme une sorte de «point
de fuite» de la subjectivité. Enfin la surface esprit, vue comme simple lieu
géométrique, n'a de réalité que par le soubassement et lorsqu'elle est affectée

par celui-ci, on peut affirmer avec Henry qu'il y a auto-affection68.

68 L'auteur tient à remercier François Sebbah, Jacques Zwahlen et Martial de

Montmollin pour les remarques importantes qu'ils ont bien voulu faire à différents
stades de l'élaboration de cet article.




	L'âme entre corps et esprit : le concept husserlien de soubassement à la lumière de la phénoménologie matérielle de Michel Henry

