Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 1

Artikel: La construction narrative de la figure de moise comme prophéte dans le
deutéronome

Autor: Sonnet, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1B 3AOY 42443 (204@ 20

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 1-20

LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE
LA FIGURE DE MOISE COMME PROPHETE
DANS LE DEUTERONOME'

JEAN-PIERRE SONNET

Résumé

Le Deutéronome se termine sur une déclaration qui confére a Moise un
statut prophétique sans égal dans [’histoire biblique (Dt 34,10). L’ étude que
voici caractérise la maniére dont le récit du Deutéronome instruit le «dossier»
de ['autorité prophétique de Moise en tant que dispensateur de la Torah,
enseignement «de seconde mainy, et non oracle «de premiere mainy. Le livre,
montre-t-on, propose une «théorie narrative» de cette particularité. Et s il loue
en finale la grandeur de Moise le prophete, ce n’est pas sans faire intervenir la
figure du «prophéte comme Moise» annoncé en Dt 18.

Le Deutéronome se termine sur une déclaration qui confére a Moise un
statut prophétique sans égal dans I’histoire biblique — «Plus jamais en Israél
ne s’est levé un prophete comme Moise, lui que Yhwh connaissait face a
face» (Dt 34,10). Dans la recherche exégétique récente, I’'unité que forme Dt
34,10-12 a été essentiellement abordée sous son aspect génétique, c’est-a-dire
en tant qu’ajout de la part d’une rédaction tardive et/ou finale du Pentateuque,
et dans sa fonction «canonique» : la déclaration en question intervient comme
un point d’orgue, démarquant le Pentateuque (ou la Torah de Moise) d’autres
ensembles littéraires, effectifs ou potentiels, au sein du canon de la Bible
hébraique?. Sans exclure de telles hypothéses, I’enquéte que voici adoptera
une perspective différente, proprement narrative. La question devient alors:
comment |’affirmation du narrateur en Dt 34,10 s’inscrit-elle dans I’intrigue

' Ces pages représentent une version abrégée d’une intervention faite le 25 mars
2009 a Lausanne dans le cadre du colloque «Inspiration et Ecriture(s) dans I’ Antiquité»
organis¢ par |'Institut Romand des Sciences Bibliques. Je remercie C. Nihan, D. Markl
et, de maniére trés particuliére, N. Lohfink, précieux interlocuteurs dans I’élaboration
de cet essai.

* Sur le role de Dt 34 dans la rédaction d’ensemble du Pentateuque, voir en parti-
culier K. Scumip, «The Late Persian Formation of the Torah: Observations on Deute-
ronomy 34», in: Judah and the Judeans in the Fourth Century B.c.E., O. LIPSCHITS,
G.N.Kx~orpers, R. ALBERTZ (¢ds), Winona Lake, Eisenbrauns, 2007, p. 237-251 (et les
renvois a la littérature antérieure).

i
1

AL

/

/



2 JEAN-PIERRE SONNET

du Deutéronome ? Ou encore : comment le Deutéronome instruit-il, entre son
ouverture et sa conclusion, le «dossier» de 1’autorité prophétique de Moise ?
Dans le cinquie¢me livre du Pentateuque, on le sait, la médiation mosaique
recoit des contours particuliers, puisque Moise y est I’homme de la Torah, de
I’enseignement «de seconde main», et non de I’oracle «de premiére main».
Le livre fait-il la théorie de cette particularité ? Ce faisant, le Deutéronome
oppose-t-il son Moise «enseignant» au «prophéte» que le lecteur a suivi
depuis les premiers chapitres de I’'Exode, ou coordonne-t-il ces deux modes de
meédiation ? Et, dans de telles perspectives, qu’en est-il du «prophete comme
Moise», annoncé en Dt 18 ?

De maniere délibérée, I'enquéte que voici épousera la séquence du récit, entre
le premier et le dernier chapitre du livre. Les perspectives panoramiques (qui
surplombent de maniere synchronique toutes les données du récit) contrarient
en effet la maniére dont le Deutéronome instruit le dossier en question. Cette
maniére est narrative, et donc séquentielle et cumulative ; elle met en jeu les trois
universaux narratifs que sont le suspense, la curiosité et la surprise, jouant tous
les trois sur I’avant et ’aprés de la narration”; elle appelle donc une exposition
critique qui tienne compte de la logique, temporelle et ordonnée, du récit.

1. L’enseignement du Moise deutéronomique: une scéne fondatrice ?
a. Mise en place du paradigme

On pourrait dire que 1’autorité de Moise dans le Deutéronome se joue dés
le troisiéme verset du premier chapitre : «Or 1’an quarante, le onziéme mois, le
premier du mois, Moise parla aux fils d’Israél selon tout ce que Yhwh lui avait
ordonné pour eux (Q77K WX M MX WK 732).» Ainsi que I’a indiqué Norbert
Lohfink?, ce verset occupe une position centrale dans 1’ouverture du livre — le
discours du narrateur qui prélude aux «paroles» mosaiques:

* Pour une présentation de I'incidence des universaux en question dans le récit
biblique, voir M. STERNBERG, The Poetics of Biblical Narrative. Ideological Literature
and the Drama of Reading, Bloomington, Indiana University Press, 1985, p. 264-320;
J.-P. SonnET, «L’analyse narrative des récits bibliques», in: Manuel d exégése de | 'Ancien
Testament, M. Bauks, C. NIHaN (éds), MoBi 61, Geneve, Labor et Fides, 2008, p. 70-72.
Le Deutéronome, on le verra, met en jeu chacune de ces dynamiques, qu’il s’agisse
du suspense (au sein de I’histoire racontée, I’apostasie du peuple aura-t-elle le dernier
mot ?), de la curiosité (lorsqu’il annonce un «prophéte comme Moise», Yhwh a-t-il en
téte une prophétie «en roue libre» ou une prophétie couplée a la Torah mosaique ?) ou de
la surprise (des éléments de I’histoire antérieure, passés sous silence a I’insu du lecteur,
font I’objet d’une révélation in extremis de la part du Moise deutéronomique, obligeant
le lecteur a reconsidérer I’ensemble de la révélation de I’Horeb).

% Voir N. LoHrFmk, «Der Bundesschlufl im Land Moab. Redaktionsgeschichtliches zu
Dt 28,69-32.47» (1962), in: Ip., Studien zum Deuteronomium und zur deuteronomisti-
schen Literatur I, SBAB 8, Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk, 1990, p. 53, n. 2.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 3

Les paroles que parla Moise (v. 1)
Lieu: au-dela du Jourdain... (v. 1)
Temps: il y a onze jours de marche... (v. 2)
Moise parla... selon tout ce que Yhwh avait ordonné (v. 3)
Temps: aprés avoir défait Sihon... (v. 4)
Lieu: au-dela du Jourdain... (v. 5)
Moise entreprit d’exposer cette Torah en disant (v. 5)

Employée par le narrateur, la formule «selon tout ce que Yhwh/Dieu (lui)
avait ordonné» apparait ailleurs dans le Pentateuque, renvoyant chaque fois a
des paroles divines mentionnées précédemment dans le récit®. Ainsi que 1’écrit
Frangoise Mirguet, «Dt 1,3b représente un cas tres particulier [...]. Le discours
divin évoqué ici n’a pas été relaté antérieurement dans la narration, sauf a
considérer qu’il s’agit des paroles divines rapportées dans les livres précédant
le Deutéronome»® — hypothése a laquelle la suite du récit nous fera revenir.
Quoi qu’il en soit de cette fonction rétrospective, 1’ensemble du verset 3 a
par ailleurs une indéniable valeur prospective, puisqu’il annonce les dévelop-
pements discursifs — les discours mosaiques — qui vont suivre. D’emblée, le
narrateur fait ici preuve de son omniscience. Avant que Moise n’ait dit un seul
mot, le narrateur annonce en effet que la communication mosaique fut une
communication réussie (du moins de la part de son locuteur). Et elle le fut
selon un critére proprement divin (c’est ici la pointe de I’omniscience) : «selon
tout ce que Yhwh lui avait ordonné a leur propos». D’emblée, nous savons que
les discours qui suivront ne seront pas une tentative généreuse et/ou approxi-
mative de la part de Moise mais une transmission effective, conforme en tout
point a un mandat divin’. Dans ce commentaire autorisé, il importe par ailleurs
de relever I'incidence d’une préposition, marquée par une simple consonne:
«comme/suivant/selon (2) tout...». Cette modalisation a quelque chose de
surprenant. Le lecteur aurait pu s’attendre a une phrase du type «Moise dit
tout ce que Yhwh lui avait dim», ou méme «Moise dit toutes les paroles que
Yhwh lui avait dites» (cf. Ex 4,30: «Aaron dit toutes les paroles que Yhwh
avait dites a Moise», cf. également Jr 30,2). Le narrateur ne nous annonce pas
une transmission d’oracles transmis verbatim, «parole pour parole»*, mais une
communication conforme a des instructions divines. Il y a la une formalité
singuliere que la suite du récit permettra d’élucider.

° La formule apparait onze fois dans le Pentateuque (Gn 6,22; 7,5; Ex 39,32b.42;
40,16; Nb 1,54; 2,34, 8,20: 9,5; 30,1; Dt 1,3); «la narration n’y recourt [...] que pour
diriger I’attention du lecteur vers une parole divine déja énoncée» (F. MIRGUET, La repré-
sentation du divin dans les récits du Pentateuque. Médiations syntaxiques et narratives,
VTSup 123, Leiden, Brill, 2009, p. 153).

® MIRGUET, Représentation, p. 154.

7 Voir a ce propos L. PerLITT, Deuteronomium, BK, AT V, Lfg. 1-2, Neukirchen-
Vluyn, Neukirchener Verlag, 1990, p. 17; J.-P. SonneT, The Book within the Book:
Writing in Deuteronomy, BibInt 14, Leiden, Brill, 1997, p. 10, 25, 198, 243 ; K. FINSTER-
BUSCH, Weisung fiir Israel. Studien zu religiésem Lehren und Lernen im Deuteronomium
und seinem Umfeld, FAT 44, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2005, p. 119.

¥ Voir FINSTERBUSCH, Weisung, 119.



4 JEAN-PIERRE SONNET

En Dt 1,3, le narrateur engage ainsi d’emblée son autorité, se portant garant
de la conformité de la communication mosaique avec le mandat divin dont elle
procéde: «selon tout ce que Yhwh lui avait ordonné» . Une question surgit des
lors : avons-nous affaire ici a un pur argument d’autorité de la part du narrateur ?
Aurons-nous droit a une explicitation de cette affirmation, et a une exposition
du mandat en question ? Pour répondre a ces questions, il suffira de suivre la
réapparition d’expressions réunissant les éléments «Yhwh», «ordonna (7% au
piel), «<a Moise» (dans le discours du narrateur), ou «Yhwh m’ordonna» (dans le
discours de Moise) °.

Une premiére occurrence de la combinaison des €léments en question se
lit en Dt 4,5 «Vois, je vous enseigne les lois et les coutumes, comme (MWR2)
Yhwh mon Dieu me I’a ordonné (1), pour que vous les mettiez en pratique
(mwyY) quand vous serez dans le pays ou vous allez entrer pour en prendre
possession». C’est a présent Moise qui parle (et non plus le narrateur) et fait
écho lui aussi @ un mandat divin («m’a ordonné»), sans I’expliciter pour autant.
Cette intervention contribue par ailleurs a construire ce qui sera bientot un
paradigme : Moise associe a I"«ordre» divin le verbe Tn% au piel, «enseigner» ',
et précise la finalité de cet enseignement: la mise en pratique (le «faire», nwy)
des «lois et coutumes» enseignées. L’occurrence suivante du paradigme en Dt
4,12-14 ajoute au noyau déja rencontré un élément important; il nous mettra
sur la piste d’une scene fondatrice.

b. Une scéne fondatrice «en ce temps-la»

{12] Et Yhwh vous a parlé du milieu du feu: une voix parlait, et vous I’entendicz,
mais vous n’aperceviez aucune forme, il n’y avait rien d’autre que la voix. [13] Il

 Venant au seuil du livre, I’affirmation du narrateur est dés lors créairice de
puissantes et endurantes «premieres impressions». En psychologie de la perception, la
loi des premiéres impressions (primacy effect) €tablit que ce qui vient en téte dans la
communication d’un message, et singuliérement d’un récit, s’imprime en profondeur
dans I’esprit de celui qui aborde I’euvre, et oriente la réception de ce qui suit. Voir
M. STERNBERG, Expositional Modes and Temporal Ordering in Fiction, Baltimore, Johns
Hopkins University Press, 1978, p. 93-102; M. Perry, «Literary Dynamics: How the
Order of a Text Creates its Meaning», Poetics Today, 1, 1979, p. 35-61. Par ailleurs
il convient de remarquer que le Deutéronome inverse la situation communicationnelle
illustrée jusqu’a présent dans le Pentateuque (je dois cette observation a N. Lohfink);
le lecteur y découvrait les paroles divines lorsqu ‘elles étaient communiquées par Dieu
a Moise, avant que ce dernier ne les transmette au peuple ; le lecteur se trouve a présent
aligné sur les destinataires de Moise, découvrant avec eux I’enseignement conforme
au mandat divin. Cautionnée par le narrateur en Dt 1,3, I'autorité de Moise se trouve
également accentuée par cette situation communicationnelle inédite.

10 Qutre Dt 1,3, la combinaison se présente en 4,5.14 et 6,1 (ou le pronom désignant
Moise se trouve élidé) ; dans un contexte différent, ¢f. 10,5 et 28,69.

' Le verbe 117 au piel, «enseigner», a fait son entrée en Dt 4,1, sur les levres de
Moise: «Et maintenant, Israél, écoute les lois et les coutumes que je vous enseigne
moi-méme & mettre en pratique» (cf. les emplois en 4,5.14; 5,31 et 6,1).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 5

vous a communiqué son alliance, les dix paroles qu’il vous a ordonné de mettre en
pratique, et il les a écrites sur deux tables de pierre.[14] Et a moi, Yiwh m’a ordonné
en ce temps-1a (X717 N¥2 M M3 °NXY) de vous enseigner les lois et les coutumes pour
que vous les mettiez en pratique dans le pays ol vous allez passer pour en prendre
possession» (Dt 4,12-14).

Le paradigme est a nouveau illustré (a partir du mandat divin, cette fois),
et I’élément nouveau est le syntagme X7 NV, «en ce temps-la». Le mandat a
eu une scéne fondatrice «en ce temps-la», ¢’est-a-dire lors de la théophanie de
I’Horeb . La formule «en ce temps-la» apparait a plusieurs reprises dans le
Deutéronome au sein d’une stratégie de «révélation surérogatoire» de la part du
Moise deutéronomique, en forme de surprise narrative. La formule a la valeur
d’un «en fait, a I’époque», permettant a Moise, seul témoin des événements
fondateurs, de révéler a son auditoire des éléments ou des aspects déterminants
de I'histoire en question jusqu’a présent passés sous silence '*. Moise, a ce
point, raconte les choses sur le mode du felling — en résumant lui-méme les
faits, sans les mettre en scene devant nos yeux. C’est dans le chapitre 5, et donc
a I’intérieur du discours de la Torah (Dt 4,44-28,68), que Moise revient sur
I’affaire en mode showing ou scénique, nous faisant «assister» a la scéne en
donnant la parole aux protagonistes de I’action. Effrayé par I’aspect terrifiant
de la théophanie, le peuple, raconte Moise, lui adressa alors une requéte :

[25]Et maintenant, pourquoi mourir dévorés par ce grand feu? Si nous continuons
a entendre la voix de Yhwh notre Dieu, nous mourrons. [26] Est-il jamais arrivé a
un homme d’entendre comme nous la voix du Dieu vivant parler du milieu du feu,
et de rester en vie ? [27] Approche, toi, et écoute tout ce que Yhwh notre Dieu te
dira: toi, tu nous diras (1270) tout ce que Yhwh notre Dieu t’aura dif (127°) et nous
I’écouterons, nous le mettrons en pratique.» [28] Yhwh a entendu la voix de vos
paroles quand vous me parliez; Yhwh m’a dit: «J’ai entendu la voix des paroles que
ce peuple te disait; ils ont bien fait en disant tout cela. [29] Si seulement leur cceur
était décidé a me craindre et a observer tous les jours tous mes commandements,
pour leur bonheur et celui de leurs fils, a jamais ! [30] Va leur dire : “Retournez a vos
tentes !”” [31] Et toi, tiens-toi ici avec moi; je dirai (77127X1) tout le commandement,
les lois et les coutumes que tu leur enseigneras (oT7n) pour qu’ils les mettent en
pratigue dans le pays que je leur donne afin qu’ils en prennent possession.»

Deux éléments du paradigme («tu enseigneras» pour qu’ «ils mettent
en pratique») se retrouvent dans le v. 31; le verbe du mandat («ordonner»)
est absent, pour la simple raison que le mandat est, cette fois, I’événement
raconté (les v. 30-31 mettent sur la bouche de Dieu, a I’adresse de Moise, deux
impératifs — «va leur dire», «tiens-toi ici» — et surtout un inaccompli a valeur
d’impératif — «tu leur enseigneras»).

12 Voir FiNsTERBUSCH, Weisung, p. 119 et 155-157.

5 Voir SONNET, Book, p. 66-67, n. 77 (voir ainsi les emplois en 1,9.16.18; 4,14;
5,5;9,20; 10,1). Le lecteur se trouve ici dans une situation analogue a celle des destina-
taires de Moise, puisque le narrateur de I’Exode, du Lévitique et des Nombres ne I’a pas
informé des données a présent révélées par Moise.



6 JEAN-PIERRE SONNET

La scene fait revivre un moment de la théophanie rapporté au chap. 20 de
I’Exode: apres la révélation des dix paroles, le peuple supplia Moise de faire
office d’intermédiaire dans la suite de I’événement de révélation. Dans le récit
de I’Exode, en 20,19, le peuple utilise a deux reprises le verbe «parler» (127):
«Ils dirent a Moise: “Parle-nous (127) toi-méme et nous entendrons; mais que
Dieu ne nous parle pas (127°), ce serait notre mort !”» Dans le récit que Moise
fait de I’incident dans le Deutéronome, le prophéte fait écho a ce double verbe,
en étoffant le compte rendu des échanges. Le peuple lui a dit: «Approche, toi,
et écoute tout ce que Yhwh notre Dieu te dira: toi, tu nous diras (727n) tout ce
que Yhwh notre Dieu t’aura dit (727°) et nous I’écouterons, nous le mettrons
en pratique» (5,27). Dans les deux versions de la sceéne, celle de I’Exode et
celle du Deutéronome, la demande du peuple était donc que Moise dise ce
que Dieu aura dit: paroles pour paroles. Continuant son récit, le Moise deute-
ronomique révele ce que le narrateur de I’Exode a passé sous silence. Dans
I'intervention divine «restituée» par Moise, le point important se lit au v. 31,
qui fait assister a une subtile reformulation de la demande du peuple de la part
de Dieu'. Le peuple avait demandé a Moise de lui redire ce que Dieu lui aurait
dit. Lorsque Dieu fait sienne la demande du peuple, il en déplace I'un des
termes : «Et toi, tiens-toi ici avec moi; je dirai (7727X7) tout le commandement,
les lois et les coutumes que tu leur enseigneras (2%0) pour qu’ils les mettent
en pratique dans le pays que je leur donne afin qu’ils en prennent possession.»
C’est ici que Dieu introduit avec astuce le mandat qui fonde le Deutéronome,
en faisant jouer le principe «I’homme propose, Dieu dispose» : le peuple avait
proposé : tu nous diras ce qu’il t’aura dit; Dieu répond: tu leur enseigneras
ce que je t’aurai dit'. Le verbe ™?, au piel, révéle la nature illocutoire de
la communication mosaique qui suivra dans le Deutéronome: il s’agit d’un
enseignement, normatif et prescriptif, sur base d’une révélation antérieure '‘.

¥ Voir a ce propos SONNET, Book, p. 37-38 et 47-48; ¢f. €galement B. M. LevInson,
L’ herméneutique de ['innovation. Canon et exégeése dans ['lsraél bibligue, Le livre et
le rouleau 24, Bruxelles, Lessius, 2005, p. 49, n. 43. L’argument est repris par FINSTER-
BUSCH, Weisung, p. 166-169.

5 La maniére qu’a Dieu de reformuler le propos humain a sans doute son illus-
tration biblique la plus fameuse en 2 Sam 7, ot ’on voit Dieu reprendre, compléter
et subvertir le propos de David (de construire une «maison» pour Yhwh), mais il est
présent de maniére insistante dans ’ensemble du corpus narratif de la Bible; voir mon
étude a paraitre «The Rhetorics of God’s Amendments in Biblical Narrative».

18 Pour un relevé de I’emploi des verbe‘s liés a I’enseignement dans le Deutéronome,
voir FINSTERBUSCH, Weisung, p. 116-117. A propos de la centralité de I'enseignement
dans la culture biblique et dans le Deutéronome, voir N. LoHrink, «Der Glaube und die
ndchste Generation. Das Gottesvolk der Bibel als Lerngemeinschaft», in: Das Jiidische
am Christentum. Die verlorene Dimension, Herder, Freiburg, 1987, p. 144-166 et
260-263; D.L.Carr, Writing on the Iablet of the Heart: Origins of Scripture and
Literature, New York, Oxford University Press, 2005, p. 111-174. La mise en relief
de I’enseignement de Moise dans le Deutéronome ne doit cependant pas occulter la
dimension prescriptive de la Torah qu’il formule. Voir a ce propos les remarques de
N. LonrFink sur le couplage des verbes 7, piel, «enseigner», et M, piel, «ordonner»,
dans le discours de Mofise : «Prolegomena zu einer Rechtshermeneutik des Pentateuch»,



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 7

[l en est question dans I’occurrence ultérieure du paradigme, qui suit presque
immeédiatement la scéne du mandat: «Voici le commandement, les lois et
les coutumes que Yhwh votre Dieu [m’] a ordonné (mx) de vous apprendre
(TM92) a mettre en pratique (MYY?) dans le pays ol vous allez passer pour
en prendre possession» (6,1). 1l s’agit, pour Moise, non de redire les paroles
recues, mais de les enseigner, en les (re)formulant dans une communication
didactique ordonnée a leur mise en pratique de 1’autre c6té du Jourdain,
¢’est-a-dire dans la «modernité» de 1’existence sur la terre de la promesse.
En 5,25-31, les destinataires de Moise, et le lecteur avec eux, ont ainsi pris
connaissance de la scéne fondatrice évoquée des I’ouverture du livre, en 1,3.
Cette scéne est la scéne étiologique de la Torah en tant que Torah, c’est-a-dire
en tant que loi prescrite par voie d’enseignement.

c. Un enseignement canonisé

La «reformulation didactique» ordonnée par Dieu a Moise, peut-on se
demander, est-elle un exercice d’actualisation transitoire, destinée a s’effacer
devant d’autres mises a jour ? Se prétera-t-elle elle-méme a des reformula-
tions ultérieures, bientdt confiées a d’autres agents ? A ce point du texte,
remarquons que le contraire est plutdt affirmé. Moise, en effet, fait jouer
au bénéfice de son propre enseignement la «formule du canon» qu’il a fait
intervenir a propos des paroles du Décalogue : «Ces paroles, Yhwh les a dites
a toute votre assemblée [...] avec une voix puissante, et il n’a rien ajouté
(70° X71)» (5,22). Cette méme formule du canon — en version longue, cette
fois — est associée par Moise a ses propres paroles: «Toute la parole que je
vous commande, vous la garderez pour la pratiquer — tu n’y ajouteras rien et
tu n’y enléveras rien (13n7 ¥1a0 X7 19y qon-872)» (13,1) . Le paradoxe est de
taille, car le Moise deutéronomique ne s’est pas privé d’ajouter aux disposi-
tions recues «en ce temps-la» (et notamment dans le passage immédiatement
précédent, qui porte sur 1’autel des sacrifices '*); toutefois, stipule le Moise-
enseignant, il n’y a plus a «ajouter» a sa propre Torah : ’expansion mosaique
est elle-méme canonique.

dans Studien zum Deuteronomium und zur deuteronomistischen Literatur V, SBAB 38,
Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 2005, p. 181-231; voir p. 198-199, n. 59.

7 Pour une présentation du phénomene littéraire et théologique de la «formule du
canony», voir LEVINSON, Herméneutique, p. 15-17 (avec bibliographie). A propos des
antécédents cunéiformes et de 1’histoire rédactionnelle de cette formule en Dt 4,2 et 13,1,
voir B. M. LEvinsoN, «The Neo-Assyrian Origins of the Canon Formula in Deuteronomy
13:1», in: Scriptural Exegesis: The Shapes of Culture and the Religious Imagination.
Essays in Honor of Michael Fishbane, D. A. GreeN, L. S. Lieer (éds), Oxford, Oxford
University Press, 2009, p. 25-45.

'8 Voir B. M. LevINSON, Deuteronomy and the Hermeneutics of Legal Innovation,
Oxford, Oxford University Press, 1997, p. 23-52.



8 JEAN-PIERRE SONNET

2. Moise enseignant la Torah: un mandat prophétique ?

La canonicité d’une parole (ou d’un texte) biblique est étroitement liée a
son inspiration prophétique. De maniére tres significative, le verset ou Moise
met en jeu la «formule du canon» (Dt 13,1), est suivi d’un premier ensei-
gnement de sa part a propos du prophete et de ce qui le qualifie (13,2-6). D’ou
la question qui nous occupera a ce point de I’enquéte : lorsqu’il enseigne, et
lorsqu’il enseigne a propos de I’étre-prophéte, Moise est-il lui-méme
prophéte ? Le «premier Moise», celui que le lecteur a suivi depuis le livre de
I’Exode jusqu’au livre des Nombres, est manifestement intervenu en tant que
prophete ; le récit de sa vocation en témoigne, au départ de tant de «paroles»
transmises comme celles de Yhwh. Ce Moise est donc prophéte, méme si,
comme I’a fait remarquer Lothar Perlitt dans un article classique, le titre de
X°21, «prophéte», ne lui est jamais appliqué de maniére directe'’. Qu’en est-il
dans les discours du Deutéronome, et notamment dans le discours de la Torah
(4,44-28,69), ou la médiation de Moise prend une forme nouvelle, celle de
I’enseignement ? Aprés tout, le signe distinctif de la prophétie est celui de
la transmission de ’oracle, et nous voyons Moise développer a présent un
discours «second», reformulant de sa propre autorité des oracles recus lors de
la théophanie fondatrice de I’Horeb/Sinai (Ex 20; 21-23). Pour le dire avec
les mots de Sven Tengstrom: «si nous comparons le langage et les formes
de discours dans [le Deutéronome] avec les formes de discours prophétique
telles qu’elles sont présentées par exemple dans ['ouvrage classique de C.
Westermann, The Basic Forms of Prophetical Speech, nous sommes forcés
d’admettre qu’il n’y a rien du genre dans le Deutéronome.»?° La question,
on vient de le voir, se radicalise lorsque Moise se met a enseigner a propos
du prophéte, comme il le fait en Dt 13,2-6 et comme il le fera en 18,9-22:
faut-il étre prophéte pour statuer ce qu’il en est du prophéte ? A cette
question théorique, il convient sans doute de proposer une réponse sur le
plan pratique : dans son enseignement deutéronomique, Moise répond-il aux
critéres qu’il fournit lui-méme en matiere de prophétie ? Correspond-il au
double «portrait» qu’il donne du prophéte authentique ?

¥ Voir L. Peruitt, «Mose als Prophet», EvT 31 (1971) 588-608; republié dans
Ip., Deuteronomium-Studien, FAT 8, Tiibingen, Mohr Siebeck, 1994, p. 1-19; voir
récemment C. NiHAN, «“Un prophéte comme Moise” (Dt 18,15). Genése et relectures
d’une construction deutéronomiste», dans La construction de la figure de Moise. The
Construction of the Figure of Moses, T. ROMER (éd.), Transeuphraténe, Supplément 13,
Paris, Gabalda, 2007, p. 44-45.

20 S, TENGSTROM, «Moses and the Prophets in the Deuteronomistic History», SJOT
8/2 (1994), p. 260 (je traduis).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 9

a. Dt 13,2-6: le critére de la non-apostasie

Le portrait du prophéte en Dt 13,2-6 constitue en fait un portrait par la
négative, puisque Moise met le peuple en garde contre tout (faux) prophéte
incitant a I’apostasie, et qui dirait en substance aux fils d’Israél: «suivons
d’autres dieux que vous n’avez pas connus et servons-les» (13,3 ; ¢f. 13,7.14).
La mise en demeure est catégorique : «tu n’écouteras (¥nwn X?) pas les paroles
de ce prophéte ou les visions de ce visionnaire» (13,4); ¢’est la voix de Yhwh, et
celle-1a seule, qu’il importe d’écouter: «c’est sa voix que vous écouterez (17921
wawn)» (13,5). Le Moise deutéronomique, on le sait, multiplie, presque ad
nauseam, les mises en garde contre une telle forme d’apostasie; il le fait
notamment a travers une formule qui prend a contrepied ’incitation du faux
propheéte : «Vous ne suivrez pas d’autres dieux parmi ceux des peuples qui vous
entourent» (6,14 ¢f. 8,19; 11,28; 13,3 ; 28,14)°".

Dans son souci de prévenir toute déviation idolatrique, le Moise deutéro-
nomique joint par ailleurs la démonstration a I’injonction. La théophanie de
I’Horeb, fait-il comprendre, était exempte de tout «germe» idolatrique parce
qu’elle se passait de la médiation de la «forme» (711mn)*: «Une voix parlait,
et vous ’entendiez, mais vous n’aperceviez aucune forme, il n’y avait rien
d’autre que la voix» (4,12); «Prenez bien garde a vous-mémes: vous n’avez vu
aucune forme le jour ou Yhwh vous a parlé a I’'Horeb, du milieu du feu. N’allez
pas vous corrompre en vous fabriquant une idole, une forme quelconque de
divinité, I'image d’un homme ou d’une femme [...]» (4,15-16). En d’autres
termes : il n’y avait dans la communication de I’Horeb aucune forme qui puisse
cautionner, par analogie, une culture ou un culte de la forme visible et des lors
une dérive idolatrique. Il n’y avait qu’une voix, celle de Dieu, que la voix
mosaique a parfaitement relayée a I’époque, sans déperdition aucune, et qu’elle
relaie a nouveau a présent sur le mode de 1’enseignement.

b. Dt 18,22 le critére de ['accomplissement de la parole prophétique

Le second petit traité sur le prophete se lit en Dt 18,9-22; il fait écho
au premier, inscrivant avec lui dans la séquence des lois «l’alternative entre

21 Voir M. WEINFELD, Deuteronomy and the Deuteronomic School, Oxford, Oxford
University Press, 1972, p. 320-321.

2 Voir R. D. NeLson, Deuteronomy. A Commentary, OTL, Louisville, Westminster,
2002, p. 66. En Ex 20, le rapport entre communication divine et rejet de I’idolatrie se
situait au niveau de la succession thématique: la communication «du haut des cieux»
(v. 22) s’opposait a la fabrication d’idoles muettes (v. 23). Dans le Deutéronome, les
rapports sont internes et croisés: la communication divine s’avére exempte de toute
«forme» se prétant a la perversion idolatrique.



10 JEAN-PIERRE SONNET

“vraie” et “fausse” prophétie, selon une problématique chére aux cercles
Dtr et prophétiques apres 'exil (¢f. Jr 23,9-32; Ez 13; Mi 3,5-8, etc.)n .
Des références croisées se laissent observer entre les deux instructions sur la
prophétie, et la seconde est par ailleurs le point d’orgue de I’enseignement de
Moise concernant les «offices» dans I’Israél a venir (16,18-18,22). Le titre de
prophéte s’y rapproche singuli¢rement de Moise puisqu’il y est question du
«prophéte comme» Moise, que Yhwh suscitera au milieu de son peuple — le
«prophéte comme moi» (dit Moise au v. 15), «comme toi» (dit Dieu a Moise
auv. 18).

Deux aspects de cette disposition méritent d’étre soulignés. D’une part,
institution du «prophéte comme Moise» est ancrée dans la scéne qui a légitimé
la médiation prophétique de Moise* : elle dérive elle aussi de la demande du
peuple a I’Horeb de ne plus avoir a écouter, sans médiation, la voix de Yhwh
(cf. 5,23-31 et Ex 20,18-21%). D’autre part, la promesse de Dieu, telle qu’elle
est rapportée par Moise, fait naitre une question: les paroles que Dieu mettra
dans ia bouche du prophete en question (vv. 18-19: «mes paroles») sont-elles
couplées aux paroles de la Torah (deutéronomique) de Moise, ou seront-elles
I’expression d’une révélation ultérieure, en roue libre, sans lien avec le nouveau
canon mosaique *® ? A ce point du discours (et du récit), il n’y a pas d’élément
qui permette de répondre a la question; I’¢lément cl€, on le verra, sera fourni
in extremis par le narrateur.

Par ailleurs, en finale de ce petit traité¢, Moise introduit un second critére
qualifiant la parole prophétique?’. Moise s’est fait le porte-parole d’une mise en
garde de Dieu a I’égard du propheéte qui aurait «la présomption de dire en [son]
nom une parole [qu’il ne lui a] pas ordonné de dire ou qui parlerait au nom
d’autres dieux» (v. 20). Cette mise en garde fait surgir une question, que Moise
met sur les lévres du peuple: «Comment saurons-nous que ce n’est pas une
parole dite par Yhwh ?» (v. 21). Moise formule alors le critere de I’accomplis-
sement: «Si ce que le prophéte a dit au noin de Yhwh ne se produit pas, si cela
n’arrive pas, alors ce n’est pas une parole dite par Yhwh, c’est par présomption

# NiHAN, «Un prophéte comme Moise», p. 53.

¥ Voir NELsON, Deuteronomy, p. 235, qui parle d’«étiologie de la prophétie» a
propos de la scéne racontée en 18,16-22; voir également NiaN, «Un prophéte comme
Moise», p. 54.

% Dans la version deutéronomique de sa demande (telle qu’elle est racontée donc
par le Moise deutéronomique), le peuple souligne par deux fois le danger qu’il encourt
s’il «continue» (Dt 5,25 et 18,16) a écouter la voix de Yhwh; non sans ironie, Dieu
répond a cette demande en mettant en place, outre la médiation de Moise, la médiation
«continuée» du «prophete comme Moise».

% NiHaN, «Un prophéte comme Moise», p. 55-67, répond a cette question en
reconstituant une histoire de la rédaction du Deutéronome (avec référence a des études
antérieures) ; I’enquéte que voici regoit au contraire ses parametres du récit canonique du
Deutéronome, dans sa cohérence narrative.

7 Ce faisant Moise reprend un point introduit dans le premier portrait du propheéte :
«et que le signe ou le prodige qu’il t’avait promis se réalise» (13,3).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 11

que le prophete I’a dite» (v. 22). Le critére en question rejaillit évidemment
sur la communication mosaique : la parole de Moise se qualifie-t-elle (comme
prophétique) selon ce critére d’accomplissement ? L’enquéte pourrait suivre
bien des pistes, car Moise a annoncé bien des choses dans ses quatre discours
(en matiere d’exil et de retour d’exil, par exemple). La réponse a cette question
viendra elle aussi in extremis: le livre du Deutéronome ne se clora pas sans
répondre a la question de I’accomplissement de la parole mosaique®. Cette
réponse exigera au préalable des développements proprement dramatiques:
tout ce qui est déterminant dans le Deutéronome est bel et bien soumis a la loi
du récit.

3. Les lecons d’une finale narrative: Dt 31-34

Avec le chap. 31, le lecteur assiste a un renversement représentationnel : le
narrateur prend le dessus sur Moise (comme source d’énonciation), et raconte
ce que Moise n’aurait pu raconter. L’histoire en cours, celle du dernier jour de
la vie de Moise, y prend en effet le dessus sur I’histoire fondatrice que racontait
Moise. Un tournant dans I’intrigue se produit en 31,14, Pour la premiére fois
dans le Deutéronome, la voix divine retentit en direct sur la scéne du récit, sans
étre prise en charge par le discours citant de Moise. Jusqu’ici, tout ce que Moise
a transmis au peuple était (quant a [’origine) ancien pour lui. Le lecteur atteint
le point ou Moise lui-méme apprend du nouveau, et tombe sur la péripétie de
I"histoire racontée?’. Moise avait pris toutes les dispositions nécessaires pour
assurer au discours de la Torah, mis par écrit et lu de sept ans en sept ans,
une réception heureuse, de génération en génération: «pour qu’ils entendent
et pour qu’ils apprennent (YT1%°), pour qu’ils craignent Yhwh votre Dieu et
veillent a observer toutes les paroles de cette Torah. Et leurs fils, qui ne savent
pas, entendront; et ils apprendront (172%*)** a craindre Yhwh votre Dieu tous
les jours ou vous serez en vie sur la terre dont vous allez prendre possession en
passant le Jourdain» (31,12-13).

Survient alors I'imprévu dans le scénario mosaique. Convoqué dans la
tente de la rencontre, Moise apprend de Dieu que sa mort sera le signal de
I’infidélité du peuple: «Voici que tu vas te coucher avec tes peres, et ce peuple
va se lever pour se prostituer en suivant d’autres dieux» (31,16). En d’autres

2 Un signal est toutefois déja donné, qui manifeste la marge entre Moise et le
faux prophete en question. Si Moise est celui qui parle «selon tout ce que Yhwh lui a
ordonné (X M7 M WK 723)» (Dt 1,3), le faux prophéte est celui qui «dit [parle] ce que
[Dieu] ne lui [a] pas ordonné (1'n"1x-X? wR)» (18,20). Je remercie N. Lohfink qui m’a
fait part de cette observation.

# Ainsi que G. BrauLik I’a relevé (Deuteronomium I1, Echter Verlag, Wiirzburg,
1992, p. 221).

30 La réception de la Torah enseignée (1%, piel) s’accomplit comme «appren-
tissage» (7%, gal); voir I'analyse développée de FINSTERBUSCH, Weisung, p. 287-294.



12 JEAN-PIERRE SONNET

termes, Moise découvre que la logique d’apostasie qu’il dénongait a propos du
faux prophéte en Dt 13 le rattrape. Ce qui viendra apres Moise, ¢’est [’ apostasie
du peuple: ce peuple «se tournera vers d’autres dieux et les servira» (31,20).
Exactement comme au Sinai, ou I’absence de Moise sur la montagne avait
plongé le peuple dans le désarroi et I’infidélité du veau d’or, 1’alliance qui vient
d’étre renouvelée au bord du Jourdain, dans les plaines de Moab (voir 28,69)°!,
semble destinée a une rupture sans délai, c’est-a-dire des le retrait de Moise.
L’oracle se termine néanmoins par la mise en place d’un ultime dispositif divin:
la révélation du chant, «ce chant», que Dieu ordonne a Moise d’écrire (Moise
devra donc faire un ajout au texte déja cloturé) et d’apprendre (7, piel) au
peuple (31,19)%2. Il s agit du poéme w1, «Ecoutez cieux» (qu’on lit en Dt 32),
qui parlera a la place de Dieu au moment du retrait divin, aux jours ou Dieu
«cachera sa face» (31,18). Ce réquisitoire prophétique en forme poétique fera
office de «témoin contre» le peuple, dans son infidélité (31,19), et ce statut de
témoin a charge est élargi au livre de la Torah lui-méme (31,26)%. La Torah qui
devait catalyser la fidélité du peuple dénonce a présent son infidélité. Cette note
d’infidélité I’emportera-t-elle ? Non, car une autre note prend le dessus dans
la finale du récit, en rassemblant les thématiques majeures du Deutéronome en
matiere d’autorité prophétique.

a. Dt 34 en tant que conclusion de ['intrigue
«Moise prophéte» en Exode — Deutéronome

En Dt 32,49-50, Moise, qui vient de transmettre le chant, a re¢u un ordre
pour le moins abrupt: «Monte sur cette montagne [...]. Puis meurs sur la
montagne ou tu seras monté». A 1’ordre divin répond le récit d’exécution en
34,5: «Et Moise, le serviteur de Yhwh, mourut 1a, au pays de Moab, selon
Pordre de Yhwh (M "0-5u)». Pour mesurer la puissance conclusive de ce
verset, il convient de traduire plus littéralement I’expression sur laquelle il
se termine: M7 *9-7¥ signifie littéralement «sur la bouche de Yhwh». Dans
la mémoire du lecteur, le motif de la bouche a en propre de ressusciter une
intrigue trés ancienne, remontant aux premiers chapitres de I’Exode, et lie a la
question de I’inspiration prophétique**. La réapparition de ce motif révele que

' Voir le relevé des échos entre le récit que fait Moise de I’affaire du veau d’or
(Dt 9,7-10,10) et son annonce de I’idolatrie a venir du peuple (Dt 31,27-29) dans
J.-P. SoNNET, «Le Deutéronome et la modernité du livre», NRT 118 (1996), p. 488-490.

32" A propos de I’apprentissage du chant, voir I’analyse de FINSTERBUSCH, Weisung,
p. 294-298,.

* Voir SONNET, Book, p. 165-167.

** A propos du role structurant de I’expression 7 -5y, «sur la bouche de Yhwhy,
cf. I’étude (en clé d’histoire de la rédaction) de F. Garcia Lopez, «La place du Lévitique
et des Nombres dans la formation du Pentateuque», in: T. RoMer (éd.), The Books of
Leviticus and Numbers, BETL 215, Louvain, Peeters, 2008, p. 82-97.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 13

la finale du Deutéronome fournit également au Pentateuque sa finale narrative **.
La mémoire du lecteur devra ici, plus encore qu’ailleurs dans le Deutéronome,
opérer au niveau d’une double cohérence: celle du Deutéronome et celle du
Pentateuque.

Le cycle de Moise, entre Exode et Deutéronome, est en effet scandé et unifié
par le motif de la bouche — en d’autres termes par I’un des phénoménes consti-
tutifs de I’inspiration prophétique, celui de la mise de 1’oracle sur la «bouche»
(712) du prophete*. Ce motif est apparu au seuil du cycle mosaique : écartant
’objection de Moise en Ex 4,10 («J’ai la bouche pesante et la langue pesante»),
Dieu lui a répondu qu’il est celui qui donne a I’homme «une bouche» (v. 11),
et il lui promet d’étre «avec [sa] bouche [0 av])» (v. 12; ¢f. 15.16). Ce motifa
connu sa révélation la plus forte en Nb 12,8, au sein d’une polémique familiale
autour de la question «qui est prophete ?». Dieu a alors manifesté le caractére
suréminent de la médiation de Moise : «Je lui parle bouche a bouche (79-5% 79)».
Le motif est ensuite réapparu dans ce qui fait la péripétie «centrale» de ce
cycle: le péché de Moise, qui lui vaut de ne pas passer sur la terre (Nb 20),
une scéne que Dieu a résumée en Nb 27,14 : «parce que vous vous étes rebellés
contre ma bouche ("9) dans le désert de Tsin». Mais le motif de la bouche
est également associé a une ultime péripétie au terme de la vie du prophete.
«Moise mourut 12 [...] sur la bouche [*0 5p] de Yhwh» (Dt 34,5): on ne pourrait
imaginer un accomplissement plus fort de I’existence prophétique. Dans son

> Si Dt 34 fait office de finale au macro-récit de la vie de Moise entre Exode et
Deutéronome, le raccord se produit aussi avec la Genése. Non seulement, ainsi que
I’écrit T. ROMER, «le dernier discours de Yhwh a Moise en Dt 34 4 est une citation
littérale de la premiére promesse divine faite 8 Abraham en Gn 12,7» («Le Pentateuque»,
in: Ip. et alii, Introduction a l’Ancien Testament, Genéve, MoBi 49, Labor et Fides,
2004, p. 64), mais la mort de Moise a cent-vingt ans (Dt 34,7), ainsi que 1’a fait observer
K. Scumip, recoupe de son coté la limite de cent vingt ans impartie aux hommes par Dieu
en Gn 6,3 («Late Persian Formation», p. 247-250). Par ailleurs, un phénomene d’écho
se produit également entre Gn 49 (Jacob bénit ses douze fils) et Dt 33 (Moise bénit
les douze tribus), dans la répétition d’une scéne de bénédiction, «donnée par les deux
principales figures qui définissent I’identité d’Israél» (ROMER, «Pentateuque», p. 64). Il
importe toutefois de relever une variante: en Gn 49 le narrateur rapporte la bénédiction
d’un pere (exaltant d’ailleurs sa paternité); en Dt 33, il rapporte la bénédiction d’un
prophéte (33,1 précise en effet «Moise, I’homme de Dieu» [cf. Jos 14,6], recourant a
une appellation a connotation prophétique, ¢f. 1 Sam 2,27;9,6; 1 R 12.22;13,1,2 R 4-8
passim, etc.; voir SONNET, Book, p. 210-215). La Genése racontait des engendrements;
le Deutéronome raconte ce qui s’engendre uniquement par la parole prophétique. De
part et d’autre, il s’agit d’un acte de parole de bénédiction, mais la particularité de Dt
33 repose sur I’affinité de deux voix contigués: celle du narrateur «prophétique», hors
drame, et celle du prophete, dans le drame. Le Pentateuque ne se termine pas sans cette
métamorphose de la scéne de bénédiction, qui traduit le déplacement de la médiation
fondatrice, et produit un effet de «mise en abyme».

% Le motif de la bouche est en effet associé a la «physique» de I’inspiration ainsi
qu’a la «phénoménologie de la prophétie» (voir notamment Nb 22,38 ; Dt 18,18 Jr 1,9);
ce motif fonctionne en contrepoint avec celui de la descente ou de ’emprise de I’Esprit
sur la personne du prophéte, ¢f. notamment Nb 11,17.25.29; 1 S 10,10; JI 3,1-2; voir en
particulier Is 63,11, a propos de Moise.



14 JEAN-PIERRE SONNET

obéissance extréme, Moise retourne la pointe de ’accusation divine suite a son
péché aux eaux de Mériba (en Nb 20), et meurt en retrouvant I’'immédiateté
du prophéte avec son Dieu. De par son lien avec le symbole de la «bouche»,
la carriere de Moise met ainsi en intrigue et en abyme un élément paradigma-
tique de I’inspiration biblique*’. Il y a bien intrigue, car les péripéties n’ont pas
manqué dans la trajectoire de Moise en tant que prophéte (les derniéres prenant
place entre Dt 31,14 et 34,5), et c’est ainsi a ["ultime éducation d’un prophéte
que fait assister le Deutéronome **.

On peut toutefois objecter que ce qui s’accomplit ainsi est la macro-
intrigue prophétique de Moise, celle qui se noue dans le livre de I’Exode (voir
la référence en Dt 34,11-12 aux signes et prodiges accomplis par Moise en
Egypte). Comment étre siir que cette conclusion n’enjambe pas la Torah deuté-
ronomique, qui a fait jouer un autre registre que celui de ’oracle mis sur la
bouche ? Le Moise qui meurt en prophéte est-il aussi celui qui a reformulé
I’oracle, soumettant la loi donnée au Sinai a une traduction didactique consé-
quente ? Cette question trouve sa réponse en 34,8-9, ou I’intrigue liée au Moise
enseignant resurgit et trouve son accomplissement.

b. Dt 34 en tant que conclusion de l'intrigue «le prophéte comme Moise»

En Dt 34,9, le narrateur résume proleptiquement I’immédiat aprés-Moise,
le temps de Josué*. La médiation de Josué, «rempli de I’esprit de sagesse» *,
est on ne peut plus efficace, puisque le narrateur précise au v. 9: «les fils
d’Israél écoutérent [Josu€] et firent selon ce que Yhwh avait ordonné a Moise
(AWn-NR MY MY WK WY IRW-112 1YOR WHTM)». Ainsi que I’a indiqué Meir
Sternberg, la mise en sceéne des actes de réception est un élément constitutif de
la poétique narrative de la Bible: le point de vue du destinataire (son écoute ou
sa non-écoute, sa compréhension du message et sa maniere de s’y confermer)
joue régulierement un role déterminant dans les intrigues bibliques®', comme
le monte d’ailleurs en épingle Dt 4,12: «Et Yhwh vous a parlé du milieu du

37 Voir J.-P. SonneT, «De Moise et du narrateur: pour une pensée narrative de
I’inspiration», in: La réception des Ecritures inspirées. Exégése, histoire et théologie,
P. GiBerT et C. THEOBALD (€ds), Paris, Bayard-RSR, 2007, p. 106-109.

¥ Voir J.-P. SonneT, «Le rendez-vous du Dieu vivant. La mort de Moise dans
I’intrigue du Deutéronome (Dt 1-4 et Dt 31-34)», NRT 123 (2001), p. 365-369.

3% Le narrateur reprend ici le fil narratif «Josué» qui court depuis Dt 1,38; 3,28 et
31,7-8.23, prolongeant Nb 27,18-23 (voir notamment le v. 20 : «Tu lui donneras une part
de ta puissance afin que toute la communauté des fils d’Isra&l I’écoute»).

4 Voir Nb 27,18 : «Prends Josué, fils de Noun, homme en qui il y a de I’esprit; tu
poseras la main sur lui» ; I'imposition des mains par Mofise et I’inspiration de Josué sont
reliées en Dt 34,9 sur le mode de la cause a I'effet : «Josué, fils de Noun, était rempli d’un
esprit de sagesse parce que Moise lui avait imposé les mains».

1 Voir a ce propos M. STERNBERG, «The World from the Addressee’s Viewpoint:
Reception as Representation, Dialogue as Monologue», Style, 20 (1986), p. 295-318.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 15

feu: une voix parlait, et vous 'entendiez, mais vous n’aperceviez aucune
forme, il n’y avait rien d’autre que la voix» (voir aussi 5,28). Le théme de
I’écoute est certes omniprésent dans les discours de Moise (comme injonction,
comme possibilité dans le futur, ou encore dans des rapports d’écoute et surtout
de non-écoute dans le passé), mais nulle part n’avons-nous eu droit, avant Dt
34,9, a une scéne d’écoute effective de ’enseignement de Moise dans le récit
englobant. Il y a des lors a donner tout son poids a I'information que donne
ici le narrateur®, ainsi qu’a la forme qu’il lui donne: ces éléments ont une
incidence décisive dans I’intrigue d’ensemble du Deutéronome.

1. L’affirmation du narrateur en Dt 34,9 fait apparaitre ce qui est le grand
arc narratif du Deutéronome :

Dbl Dt 18,20  Dt349
 «Moise parlaaux fils | «si le prophete, lui, a la | «les fils d’Israél ég’:outérent
d’Israél selon tout ce que | présomption de dire en | [Josué] et firent selon ce
Yhwh avait ordonné pour | mon nom une parole que Yhwh avait ordonné a
eux o | que je ne lui aurai pas | Moise - '
- ' de dire» | -

L’inclusion entre Dt 1,3 et 34,9 maintient le développement des trente-
quatre chapitres du Deutéronome au sein d’un unique acte de communication,
entre énonciation et réception, et manifeste qu’il s agit 1a d’'une communication
réussie. Le lecteur savait depuis 1,3 que I’entreprise mosaique était un succes
quant a sa source (Moise a effectivement transmis les choses selon 1’ordre
divin); il découvre en 34,9 qu’elle I’est également du coté des destinataires:
les «fils d’Israél» (cf. 1,3) non seulement «écouterent», mais «firent» aussi,
«selon ce que Yhwh avait ordonné a Moise» (34,9). Ainsi que I’énonce le
paradigme mis en place depuis 4,5, cette mise en pratique (ce «faire») est en
effet la finalité¢ ultime de la transmission mosaique. L’inclusion majeure du
Deutéronome met toutefois en évidence le décalage venu se loger au cceur de
cet acte de communication: ce n’est pas Moise qui est entendu, mais Josué,
son successeur; c’est a travers la médiation de Josué que la Torah mosaique
parvient a sa destination. Il y a la un rebondissement qui «fait» I’intrigue du
Deutéronome, et sur lequel je reviendrai.

Nonobstant tous les nuages qui ont pu s’amonceler a I’horizon des discours
mosaiques (dans une dynamique de suspense), le Deutéronome se termine
sur le récit d’une réception effective de la Torah. Ce n’est pas 'infidélité du
peuple, présente comme une menace dans les discours de Moise depuis 4,25
et apparemment imminente depuis la théophanie du chap. 31, qui a le dernier

# 11 s’agit de la note finale de I’histoire racontée ; les développements qui suivent en
Dt 34,10-12 ont la forme d’une remontée dans le temps.



16 JEAN-PIERRE SONNET

mot dans I’enceinte du Deutéronome, mais 1’écoute et la mise en pratique de
I’enseignement mosaique par les fils d’Israél. Le lecteur est donc amené a
réviser sa compréhension de I’annonce divine en 31,16. L’apostasie du peuple
suivra bien la mort de Moise, mais non immédiatement, comme 1’avait redouté
Moise (et comme |’a imaginé avec lui le lecteur) en 31,27-29: «Car je le sais:
aprés ma mort vous allez vous corrompre totalement et vous écarter du chemin
que je vous ali prescrit» (v. 29). Ainsi que I’explique E. Segal, une telle révision
illustre une loi fondamentale de la lecture du récit: «Aussi longtemps que nous
n’avons pas atteint la fin, [nos jugements a propos du degré et de la nature
de la cloture du récit] devront toujours demeurer ouverts a des réajustements
(incluant des renversements du tout au tout), parce que ce qu’il reste a lire
du texte peut contenir des développements supplémentaires — ce qui apparait
“ouvert” peut étre “fermé”, et ce qui apparait “fermé” peut étre “ouvert a
nouveau”» . L’apostasie annoncée n’est donc pas survenue immédiatement
apres la mort de Moise ; ainsi que le découvrira le lecteur, elle se produira dans
I’histoire post-mosaique apres le temps de rémission qu’est la génération de
Josué (voir Jg 2,10-12). Les annonces d’infidélité et d’apostasie formulées dans
le Deutéronome, et puissamment reformulées dans le cantique «Ecoutez cieux»
en Dt 32, ne sont donc pas annulées (elles s’accompliront en effet); préala-
blement a ces péripéties futures, I’histoire post-mosaique s’ouvre toutefois sur
le tableau d’une obéissance possible: en dépit de ce qui laissait présager le
contraire, le peuple a initialement «choisi la vie» (cf. 30,19-20 et 32,47)*.

Le grand arc communicationnel qui va de Dt 1,3 a 34,9, de la parole a
I’écoute et a I’agir conséquent, est a son tour resitué en 34,10-12 a I'intérieur
d’un arc plus englobant encore. On y découvre que le «faire» du peuple du v. 9
(2wv), rendu possible par la médiation enseignante du «dernier» Moise et par
celle de Josué, fait écho au «faire» fondateur du «premier» Moise, celui que
Yhwh envoya accomplir (Mmwy5) des signes et des prodiges en Egypte (v. 11),
le Moise qui agit (7wY) a main forte sous les yeux de tout Israél (v. 12). La mise
en ceuvre des fils d’Israél n’est pas a la mesure du seul haut fait rhétorique et

# E. SecaL, «Closure in Detective Fiction», Poetics Today, 31 (2010) 156,
synthétisant Ip., The Problem of Narrative Closure:. How Stories Are (Not) Finished,
PhD diss., Tel Aviv University, 2007 [en hébreu]. L’intérét de I’étude de E. Segal réside
dans sa maniére de (re)penser le phénomeéne de la cloture du récit a partir des trois
universaux (suspense, curiosité, surprise) qui en ont entretenu la «tension» et donc
I’intérét.

# Méme note en Jg 2,7: «Le peuple servit Yhwh toute la vie de Josué et toute la
vie des anciens qui vécurent encore aprés Josué et qui avaient vu toute la grande ceuvre
que Yhwh avait faite pour Israél.» Un clair signal de la fin du répit se lit en Jg 2,17, dans
une déclaration du narrateur qui non seulement inverse les termes du sommaire de Dt
34,9, mais fait également écho a ’annonce de I’infidélité du peuple en Dt 31: «Mais,
méme leurs juges, ils ne les écouterent pas, car ils se prostituérent a d’autres dieux [cf.
Dt 31,16.18.20] et se prosternerent devant eux; ils s’écartérent vite du chemin [¢f. Dt
9,12; 31,19] ou avaient marché leurs peres qui avaient écouté les commandements de
Yhwh; ils ne firent pas ainsi» (voir W. Gross, Richter, HTKAT, Freiburg im Breisgau,
Herder, 2009, p. 208).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 17

didactique de Moise le dernier jour de sa vie, dans les plaines de Moab; elle
est le point d’aboutissement des hauts faits initiés en Egypte, aux jours de la
servitude ; elle est la réception pratique de ce que Dieu a mis en ceuvre a travers
Moise des les origines pour la libération du peuple.

2. Le verbe utilisé par le narrateur au v. 9, «les fils d’Israél écouterent
[Josué]», fait émerger rétrospectivement la présence d’un leitwort — le verbe
«écouter» — dans les deux instructions sur le prophete, aux chap. 13 et 18.
La dynamique contrastée qu’y met en place I’emploi de ce verbe amorce une
maniére d’intrigue autour de la figure prophétique. A propos du prophéte
apostat, il est dit en 13,4: «tu n’écouteras pas les paroles de ce prophéte»
(13,4); du «prophéte comme Moise», il est dit par contre: «lui, vous I’écou-
terez» (18,15). En 34,9, le contraste dans les scénarios futurs débouche sur un
récit d’accomplissement a propos de Josué: «les fils d’Israél I’écoutérent, lui»,
ainsi que le manifeste le tableau suivant:

Dt 13,4-5 el L Bee
(Le prophéte apostat) (Le «prophéte comme | (Récit d’accomplissement)
Moise») . -
«Tu n’écouteras (X2 ynwn) | «Lui, vous I’écouterez «Les ﬁls;d’Is_raél
pas les paroles de ce (wown PIR)> | Pécouterent, lui

prophéte ou les visions de (PR wawM)»
ce visionnaire»

«C’est sa voix [de Yhwh]
que vous écouterez

(wnwn 17p2)»

Le Deutéronome est ainsi I’enceinte d un accomplissement littéral et effectif
d’une parole annoncée par Moise au nom de Yhwh : «Lui, vous I’écouterez» —
«et ils I’écouterent, lui». Le critere formulé négativement par Moise en 18,22
(«Si ce que le prophete a dit au nom de Yhwh ne se produit pas, si cela n’arrive
pas, alors ce n’est pas une parole dite par Yhwh») se vérifie positivement dans
le cas de Moise. La parole qu’il a annoncée dans 1’enseignement cautionné par
Yhwh se réalise, et cet accomplissement vient confirmer la qualification de
Moise comme prophéte. Le méme verset se révele le lieu d’une double duty
puisqu’il permet également de reconnaitre en Josu€ le prophéte annoncé par
Moise : Josué est celui dont Moise avait dit «lui, vous I’écouterez» (18,15)%.

# Ibn Ezra (env. 1092-1167) a relevé le phénoméne d’écho entre 18,15 et 34,9,
qui lui permet d’identifier Josué au prophéte annoncé (voir son commentaire sur Dt
18,15, repris par Abraham Hazquni [né en 1627]). Malgré ’avis contraire de H.M.
Barstap («The Understanding of the Prophets in Deuteronomy», SJOT 8/2 [1994]
247-248), qui identifie le prophéte annoncé avec le seul Josué, lire la suite de I’histoire
dite deutéronomiste, c’est découvrir que Josué est en fait le premier d’une série de
prophétes envoyés par Yhwh —.«mes serviteurs, les prophétes» (2 R 17,13.23; 21,10;
24,2) — afin d’avertir le peuple et d’éviter la catastrophe de I’exil; le dernier représentant
en est apparemment Jérémie (¢f. Jr 7,25; 25,4; 26,5; 29,19 TM; 35,15; 44.4). Voir
notamment J. BLENKINSOPP, Prophecy and Canon: A Contribution to the Study of Jewish



18 JEAN-PIERRE SONNET

Du coup, le lecteur regoit la réponse a la question que soulevait le portrait
du «prophéte comme Moise» en Dt 18 (dans une dynamique de curiosité): les
paroles du prophéte a venir seront-elles couplées ou non aux paroles du Moise
deutéronomique ? Dans un beau raccourci, le narrateur fait comprendre en
34,9 qu’en écoutant la figure post-mosaique (Josué), les fils d’Israél se sont
conformés a la révélation mosaique, c’est-a-dire a ce que Yhwh avait ordonné
a Moise: «Les fils d’Israél 1’écouterent, et ils firent selon ce que Yhwh avait
ordonné a Moise (RMwn-nk M MX Wwr3).» Ce qu’a dit Josué mene a terme,
dans un bel effet perlocutoire («ils I’écoutérent et ils firent»), ce que Yhwh
avait ordonné & Moise. Plus exactement encore, fait comprendre le narrateur, la
médiation de Josué permet au peuple d’agir «selon ce que Yhwh avait ordonné
a Moise» ; le «selon» unitaire ("w&>) de Dt 34,9 répond au «selon» distributif
("wx 703) de Dt 1,3. La relation Josué — fils d’Israél se situe dans 1’exact prolon-
gement de la relation Yhwh — Moise quant a la transmission du dessein divin.

3. Le peuple, de son co6té, vit également une forme d’exaucement. La
meédiation de Josué permet en effet la réalisation du veeu formulé par le peuple
lors de la scéne fondatrice (Dt 5,23-33)4:

Dt 5,27 Dt 34,9
«tu nous rediras tout ce que Yhwh notre | «lls I’écoutérent et ils firent
Dieu t’aura dit, et nous écouterons et (Y.L WHEM)»
nous ferons (W NYAL)»

Pour le lecteur du Pentateuque, c’est la un rapport d’exécution chargé de sens,
puisque le syntagme utilisé («nous écouterons, nous ferons», «ils I’écouterent et
ils firent») fait écho a I’engagement du peuple lors de la théophanie du Sinai:
«Tout ce qu’a dit Yhwh, nous ferons et nous écouterons (¥nwn 7wy)» (Ex 24,7).
L’engagement fut certes solennel, mais il n’a pas eu de répondant, sous la forme
d’un rapport «ils firent, ils écoutérent» de la part du narrateur dans I’enceinte
du livre de I’'Exode. L’écoute effective du peuple en Dt 34,9 constitue ainsi non
seulement le point d’aboutissement de ’acte de communication commencé en
Dt 1 mais aussi le point d’arrivée de I’entreprise communicationnelle plus englo-
bante initi¢e des les premiers chapitres du livre de I’Exode et culminant au Sinai.

Origins, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 1977, p. 39-53 ; SoNNET, Book, p.
196-197 ; NiHAN, «Prophéte comme Moise», p. 56-59. La reprise synthétique en 2 R 17
manifeste toutefois que si Josué fut écouté et se qualifia dés lors de maniére exemplaire
en tant que prophete comme Moise («ils I’écoutérent» [Dt 34,9]), les autres prophétes ne
furent pas exaucés de la sorte: «ils n’ont pas écouté» (2 R 17,14). Le contraste met en
relief le refus délibéré du peuple dans sa non-écoute.

% Ce veeu du peuple, par ailleurs, croise providentiellement les dispositions prises
par Dieu lors de ’installation de Josué comme successeur de Moise en Nb 27,20; Dieu
donne en effet I’instruction suivante a Moise : «Tu lui donneras une part de ta puissance
afin que toute la communauté des fils d’Isragl I’écoute (wnw»).»

7" A propos du réle structurant de cette formule en Ex 19-24, voir J.-P. SONNET, «Le
Sinai dans I’événement de sa lecture. La dimension pragmatique de Exode 19-24», NRT
111 (1989), p. 322-344, et particulierement p. 335-336 et 341-343.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 19

Lors du coup de théatre en Dt 31,14-29, Moise s’¢était fortement ému
du caractere imminent de la dérive idolatrique du peuple (voir v. 26-29). Ce
scénario n’a pas eu le dernier mot grace a la parole prophétique de Josué, et
grice a ce que Dieu a mis en place autour de la transition de Moise a Josué, qu’il
s’agisse de I’institution du «prophéte comme Moise», ou encore, en Dt 31-32,
de I’écriture de la Torah, ordonnée a sa transmission au-dela du Jourdain, de la
transformation de la Torah en «témoin contre» le peuple, et de la révélation du
chant (Dt 32), effectivement chanté par Moise e Hoshéa-Josué (32,44)*. Ces
dispositifs n’ont pas été vains, puisqu’ils débouchent sur une écoute effective
du peuple. L’intrigue du Deutéronome tient dés lors dans le déplacement
qu’elle raconte : la Torah de Moise n’est effectivement entendue qu’a travers la
parole de son successeur, Josu¢, et moyennant une série de dispositifs mis en
place par Moise lui-méme. Le Deutéronome est ainsi I’histoire d’un prophete
qui se fait entendre quand il n’est plus (la), mais non sans avoir écrit «jusqu’au
bout» (31,24), chanté «jusqu’au bout» (31,30) et «achevé» de parler (32,45).

Conclusion

Au lecteur qui a fait sienne la proposition narrative du Deutéronome, la
déclaration du narrateur en Dt 34,10 «Plus jamais en Israél ne s’est levé un
prophéte comme Moise» apparait comme la conclusion d’une démonstration.
Cet éloge surgit immédiatement apres le rapport d’accomplissement en 34,9,
«les fils d’Israél écoutérent [Josué] et firent comme Yhwh avait ordonné
a Moise» ; il sanctionne dés lors la réussite de la communication mosaique,
relayée par Josué*. Ce rapport d’accomplissement, ainsi qu’on 1’a vu, noue
plusieurs «fils rouges» qui ont sous-tendu le récit, 8 commencer par celui de la
fiabilité de Moise, sur lequel s’ouvrait le livre: «Moise parla aux fils d’Isra¢l
selon tout ce que Yhwh lui avait ordonné pour eux» (1,3). L’enchainement
des v. 9 et 10 manifeste des lors que 1’incomparabilité prophétique de Moise
n’enjambe pas le moment deutéronomique ; 1’explicitation de cette incompa-
rabilité (v. 10) est au contraire appelée par le succes de la communication sui
generis qu’est I’enseignement deutéronomique de Moise, porté a terme par
Josué (v. 9). Cet accomplissement permet au narrateur de récapituler la geste
totale du prophete depuis ses débuts égyptiens (v. 11-12).

Par ailleurs, la déclaration du narrateur au v. 10 a été assortie d’une déter-
mination clé: «Plus jamais en Israél ne s’est levé un prophéte comme Moise,

¥ La profération du chant par Moise et Josué, dans un contexte qui fait écho a
I’affaire du veau d’or (voir supra n. 31), occupe structurellement une position analogue a
celle de I’intercession de Moise lors de cette crise (voir Dt 9,18-29; 10,10-11). La scéne
associe donc Moise et Josué dans une commune intercession prophétique.

* Cf. Ag 1,12-14, pour une réception similaire de la parole prophétique. Voir, en
contexte également prophétique, la mise en abyme de la fécondité de la parole en Is
55,10-11 et de son irréversibilité en Is 45,23.



20 JEAN-PIERRE SONNET

lui que Yhwh connaissait face a face (D°19-2x% 219)» (Dt 34,10). Le statut
prophétique sans égal de Moise dérive de la maniére dont Dieu a connu son
prophete, comme en vis-a-vis. Ce motif du face-a-face, toutefois, n’est pas
inconnu du lecteur du Deutéronome, puisqu’il est intervenu — au profit cette
fois du peuple — dans le récit qu’a fait Moise de la scene fondatrice de I’Horeb.
«Yhwh a parlé avec vous face a face (2°122 079) sur la montagne, du milieu
du feu», a expliqué Moise a ses interlocuteurs (5,4); 'immédiateté de I’inter-
locution des fils d’Israél avec Yhwh, a par ailleurs précisé Mofse, a été rendue
possible par une médiation prophétique, la sienne propre : «et moi, je me tenais
alors entre Yhwh et vous, pour vous communiquer la parole de Yhwh» (5,5).
L’interlocution divine a ainsi pris la forme d’une «immédiateté médiatisée» >,
et on peut croire que toute I’entreprise communicationnelle du Deutéronome
est ordonnée a la ré-effectuation de cet événement singulier : le Dieu de I"Horeb
continue de s’adresser a des générations nouvelles grace aux médiations
prophétiques qu’il a mises en place. En 34,10, le narrateur manifeste au lecteur
que le médiateur, Moise, a, le premier, bénéficié de I'immédiateté divine, en
étant connu face-a-face (voir Ex 33,11; Nb 12,8). En se surimprimant dans
’acte de lecture, ces rapports d’immédiateté et de médiation permettent de
ressaisir I'intrigue du Deutéronome: c’est I’histoire d’une communication
divine qui se rend immédiate de génération en génération («il vous parlait face
a face») grace a la médiation d’un prophete-enseignant lui-méme connu «face
a face» par son Dieu. Ou encore: c’est I'histoire de la transitivité du don (ou
de la parole) de Dieu rendue possible par la médiation du prophéte connu de
Dieu. Loin d’étre close sur les temps fondateurs, cette transitivité fondatrice
rejoint les générations de I’histoire en s’enrichissant de la médiation historique
du «prophéte comme Moise». Elle donne toute sa mesure lorsque la Torah
de Moise est transmise par le «prophéte comme Moise», et est effectivement
entendue par les fils d’Israél («ils écouterent» [Dt 34,9]). Si Moise n’a pas
mené le peuple jusqu’a la terre de la promesse, il a, par sa médiation et par
celle du «prophéte comme Moise», fait aboutir «tout ce que Yhwh lui avait
ordonné» jusque dans 1’écoute et la pratique du peuple sur la terre en question.
C’est en cela qu’il est prophete sans égal, et référence pour tous les temps.

3 Voir le concept (symétrique) de «médiation immédiate» introduit par J.-L. MaRrION
dans L'idole et la distance, Paris, Grasset, 1977, p. 201-219.



	La construction narrative de la figure de moïse comme prophète dans le deutéronome

