
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 1

Artikel: La construction narrative de la figure de moïse comme prophète dans le
deutéronome

Autor: Sonnet, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


/JÈ> 3i0ì:/^-^3r3O^-^ii)
REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 142 (2010). P. 1-20

LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE
LA FIGURE DE MOÏSE COMME PROPHÈTE

DANS LE DEUTÉRONOME '

Jean-Pierre Sonnet

Résumé

Le Deutéronome se termine sur une déclaration qui confère à Moïse un
statut prophétique sans égal dans l'histoire biblique (Dt 34,10). L'étude que
voici caractérise la manière dont le récit du Deutéronome instruit le «dossier»
de l'autorité prophétique de Moïse en tant que dispensateur de la Torah,

enseignement «de seconde main», et non oracle «de première main». Le livre,
montre-t-on, propose une «théorie narrative» de cetteparticularité. Et s'il loue

enfinole la grandeur de Moïse le prophète, ce n 'est pas sans faire intervenir la
figure du «prophète comme Moïse» annoncé en Dt 18.

Le Deutéronome se termine sur une déclaration qui confère à Moïse un
statut prophétique sans égal dans l'histoire biblique - «Plus jamais en Israël
ne s'est levé un prophète comme Moïse, lui que Yhwh connaissait face à

face» (Dt 34,10). Dans la recherche exégétique récente, l'unité que forme Dt
34,10-12 a été essentiellement abordée sous son aspect génétique, c'est-à-dire
en tant qu'ajout de la part d'une rédaction tardive et/ou finale du Pentateuque,
et dans sa fonction «canonique» : la déclaration en question intervient comme
un point d'orgue, démarquant le Pentateuque (ou la Torah de Moïse) d'autres
ensembles littéraires, effectifs ou potentiels, au sein du canon de la Bible
hébraïque2. Sans exclure de telles hypothèses, l'enquête que voici adoptera
une perspective différente, proprement narrative. La question devient alors:
comment l'affirmation du narrateur en Dt 34,10 s'inscrit-elle dans l'intrigue

1 Ces pages représentent une version abrégée d'une intervention faite le 25 mars
2009 à Lausanne dans le cadre du colloque «Inspiration et Écriture(s) dans l'Antiquité»
organisé par l'Institut Romand des Sciences Bibliques. Je remercie C. Nihan, D. Markl
et, de manière très particulière, N. Lohfink, précieux interlocuteurs dans l'élaboration
de cet essai.

: Sur le rôle de Dt 34 dans la rédaction d'ensemble du Pentateuque, voir en
particulier K. Schmid, «The Late Persian Formation of the Torah: Observations on
Deuteronomy 34», in: Judah and the Judeans in the Fourth Century B.c.E., O. Lipschits,
G.N.Knoppers, R. Albertz (éds), Winona Lake, Eisenbrauns, 2007, p. 237-251 (et les
renvois à la littérature antérieure).



2 JEAN-PIERRE SONNET

du Deutéronome Ou encore : comment le Deutéronome instruit-il, entre son
ouverture et sa conclusion, le «dossier» de l'autorité prophétique de Moïse
Dans le cinquième livre du Pentateuque, on le sait, la médiation mosaïque
reçoit des contours particuliers, puisque Moïse y est l'homme de la Torah, de

l'enseignement «de seconde main», et non de l'oracle «de première main».
Le livre fait-il la théorie de cette particularité Ce faisant, le Deutéronome

oppose-t-il son Moïse «enseignant» au «prophète» que le lecteur a suivi
depuis les premiers chapitres de l'Exode, ou coordonne-t-il ces deux modes de

médiation Et, dans de telles perspectives, qu'en est-il du «prophète comme
Moïse», annoncé en Dt 18

De manière délibérée, l'enquête que voici épousera la séquence du récit, entre
le premier et le dernier chapitre du livre. Les perspectives panoramiques (qui
surplombent de manière synchronique toutes les données du récit) contrarient

en effet la manière dont le Deutéronome instruit le dossier en question. Cette

manière est narrative, et donc séquentielle et cumulative ; elle met enjeu les trois
universaux narratifs que sont le suspense, la curiosité et la surprise, jouant tous
les trois sur l'avant et l'après de la narration3; elle appelle donc une exposition
critique qui tienne compte de la logique, temporelle et ordonnée, du récit.

1. L'enseignement du Moïse deutéronomique : une scène fondatrice

a. Mise en place du paradigme

On pourrait dire que l'autorité de Moïse dans le Deutéronome se joue dès

le troisième verset du premier chapitre : «Or l'an quarante, le onzième mois, le

premier du mois, Moïse parla aux fils d'Israël selon tout ce que Yhwh lui avait
ordonné pour eux (nróx "inx mm ms ~iïï?n ?dd).» Ainsi que l'a indiqué Norbert
Lohfink4, ce verset occupe une position centrale dans l'ouverture du livre - le

discours du narrateur qui prélude aux «paroles» mosaïques :

3 Pour une présentation de l'incidence des universaux en question dans le récit
biblique, voir M. Sternberg, The Poetics ofBiblical Narrative. Ideological Literature
and the Drama ofReading, Bloomington, Indiana University Press, 1985, p. 264-320:
J.-P. Sonnet, «L'analyse narrative des récits bibliques», in : Manuel d'exégèse de l'Ancien
Testament, M. Baüks, C. Nihan (éds), MoBi 61, Genève. Labor et Fides. 2008, p. 70-72.
Le Deutéronome, on le verra, met en jeu chacune de ces dynamiques, qu'il s'agisse
du suspense (au sein de l'histoire racontée, l'apostasie du peuple aura-t-elle le dernier
mot de la curiosité (lorsqu'il annonce un «prophète comme Moïse», Yhwh a-t-il en
tête une prophétie «en roue libre» ou une prophétie couplée à la Torah mosaïque ou de

la surprise (des éléments de l'histoire antérieure, passés sous silence à l'insu du lecteur,
font l'objet d'une révélation in extremis de la part du Moïse deutéronomique, obligeant
le lecteur à reconsidérer l'ensemble de la révélation de l'Horeb).

4 VoirN. Lohfink, «Der Bundesschluß im Land Moab. Redaktionsgeschichtliches zu
Dt 28,69-32,47» (1962), in: Id., Studien zum Deuteronomium und zur deateronomistischen

Literatur I, SBAB 8, Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk, 1990, p. 53, n. 2.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 3

Les paroles que parla Moïse (v. 1

Lieu: au-delà du Jourdain... (v. 1)

Temps: il y a onze jours de marche... (v. 2)
Moïse parla... selon tout ce que Yhwh avait ordonné (v. 3)

Temps : après avoir défait Sihon... (v. 4)
Lieu : au-delà du Jourdain... (v. 5)

Moïse entreprit d'exposer cette Torah en disant (v. 5)

Employée par le narrateur, la formule «selon tout ce que Yhwh/Dieu (lui)
avait ordonné» apparaît ailleurs dans le Pentateuque, renvoyant chaque fois à

des paroles divines mentionnées précédemment dans le récit5. Ainsi que l'écrit
Françoise Mirguet, «Dt 1,3b représente un cas très particulier [...]. Le discours
divin évoqué ici n'a pas été relaté antérieurement dans la narration, sauf à

considérer qu'il s'agit des paroles divines rapportées dans les livres précédant
le Deutéronome»6 - hypothèse à laquelle la suite du récit nous fera revenir.

Quoi qu'il en soit de cette fonction rétrospective, l'ensemble du verset 3 a

par ailleurs une indéniable valeur prospective, puisqu'il annonce les développements

discursifs - les discours mosaïques - qui vont suivre. D'emblée, le

narrateur fait ici preuve de son omniscience. Avant que Moïse n'ait dit un seul

mot, le narrateur annonce en effet que la communication mosaïque fut une
communication réussie (du moins de la part de son locuteur). Et elle le fut
selon un critère proprement divin (c'est ici la pointe de l'omniscience) : «selon

tout ce que Yhwh lui avait ordonné à leur propos». D'emblée, nous savons que
les discours qui suivront ne seront pas une tentative généreuse et/ou approximative

de la part de Moïse mais une transmission effective, conforme en tout
point à un mandat divin7. Dans ce commentaire autorisé, il importe par ailleurs
de relever l'incidence d'une préposition, marquée par une simple consonne:
«comme/suivant/selon (D) tout...». Cette modalisation a quelque chose de

surprenant. Le lecteur aurait pu s'attendre à une phrase du type «Moïse dit
tout ce que Yhwh lui avait dit», ou même «Moïse dit toutes les paroles que
Yhwh lui avait dites» (cf. Ex 4,30: «Aaron dit toutes les paroles que Yhwh
avait dites à Moïse», cf. également Jr 30,2). Le narrateur ne nous annonce pas

une transmission d'oracles transmis verbatim, «parole pour parole»8, mais une
communication conforme à des instructions divines. Il y a là une formalité
singulière que la suite du récit permettra d'élucider.

5 La formule apparaît onze fois dans le Pentateuque (Gn 6,22 ; 7,5 ; Ex 39,32b.42 ;

40,16; Nb 1,54; 2,34; 8,20; 9,5; 30,1; Dt 1,3); «la narration n'y recourt [...] que pour
diriger l'attention du lecteur vers une parole divine déjà énoncée» (F. Mirguet, La
représentation du divin dans les récits du Pentateuque. Médiations syntaxiques et narratives,
VTSup 123. Leiden. Brill. 2009, p. 153).

6 Mirguet, Représentation, p. 154.

Voir à ce propos L. Perlitt. Deitleronomium. BK, AT V. Lfg. 1-2, Neukirchen-
Vluyn. Neukirchener Verlag. 1990. p. 17; J.-P. Sonnet, The Book within the Book:
Writing in Deuteronomy. Biblnt 14, Leiden, Brill. 1997, p. 10, 25, 198, 243 ; K. Finsterbusch,

Weisungfür Israel. Studien zu religiösem Lehren und Lernen im Deuteronomlum
und seinem Umfeld. FAT 44, Tübingen, Mohr Siebeck, 2005. p. 119.

8 Voir Finsterbusch, Weisung. 119.



4 JEAN-PIERRE SONNET

En Dt 1,3, le narrateur engage ainsi d'emblée son autorité, se portant garant
de la conformité de la communication mosaïque avec le mandat divin dont elle

procède : «selon tout ce que Yhwh lui avait ordonné» '. Une question surgit dès

lors : avons-nous affaire ici à un pur argument d'autorité de la part du narrateur

Aurons-nous droit à une exphcitation de cette affirmation, et à une exposition
du mandat en question Pour répondre à ces questions, il suffira de suivre la

réapparition d'expressions réunissant les éléments «Yhwh», «ordonna (mû au

piel), «à Moïse» (dans le discours du narrateur), ou «Yhwh m'ordonna» (dans le

discours de Moïse)10.

Une première occurrence de la combinaison des éléments en question se

lit en Dt 4,5 : «Vois, je vous enseigne les lois et les coutumes, comme (nu>îO)

Yhwh mon Dieu me l'a ordonné (^ts), pour que vous les mettiez en pratique

(Twvyb) quand vous serez dans le pays où vous allez entrer pour en prendre

possession». C'est à présent Moïse qui parle (et non plus le narrateur) et fait
écho lui aussi à un mandat divin («m'a ordonné»), sans l'expliciter pour autant.

Cette intervention contribue par ailleurs à construire ce qui sera bientôt un

paradigme : Moïse associe à l'«ordre» divin le verbe tûb au piel, «enseigner» ",
et précise la finalité de cet enseignement : la mise en pratique (le «faire», nwy)
des «lois et coutumes» enseignées. L'occurrence suivante du paradigme en Dt

4,12-14 ajoute au noyau déjà rencontré un élément important; il nous mettra

sur la piste d'une scène fondatrice.

b. Une scènefondatrice «en ce temps-là»

[12] Et Yhwh vous a parlé du milieu du feu: une voix parlait, et vous l'entendiez,
mais vous n'aperceviez aucune forme, il n'y avait rien d'autre que la voix. [13] Il

9 Venant au seuil du livre, l'affirmation du narrateur est dès lors créatrice de

puissantes et endurantes «premières impressions». En psychologie de la perception, la

loi des premières impressions (primacy effect) établit que ce qui vient en tête dans la

communication d'un message, et singulièrement d'un récit, s'imprime en profondeur
dans l'esprit de celui qui aborde l'œuvre, et oriente la réception de ce qui suit. Voir
M. Sternberg, Expositlonal Modes and Temporal Ordering in Fiction. Baltimore, Johns

Hopkins University Press, 1978, p. 93-102; M. Perry, «Literary Dynamics: How the

Order of a Text Creates its Meaning», Poetics Today, 1, 1979, p. 35-61. Par ailleurs
il convient de remarquer que le Deutéronome inverse la situation communicationnelle
illustrée jusqu'à présent dans le Pentateuque (je dois cette observation à N. Lohfink):
le lecteur y découvrait les paroles divines lorsqu elles étaient communiquées par Dieu
à Moïse, avant que ce dernier ne les transmette au peuple : le lecteur se trouve à présent

aligné sur les destinataires de Moïse, découvrant avec eux l'enseignement conforme

au mandat divin. Cautionnée par le narrateur en Dt 1,3, l'autorité de Moïse se trouve
également accentuée par cette situation communicationnelle inédite.

10 Outre Dt 1,3, la combinaison se présente en4,5.14 et 6.1 (où le pronom désignant
Moïse se trouve élidé); dans un contexte différent, cf. 10,5 et 28,69.

11 Le verbe ~lri"? au piel. «enseigner», a fait son entrée en Dt 4.1. sur les lèvres de

Moïse: «Et maintenant, Israël, écoute les lois et les coutumes que je vous enseigne
moi-même à mettre en pratique» (cf. les emplois en 4,5.14; 5,31 et 6,1).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 5

vous a communiqué son alliance, les dix paroles qu'il vous a ordonné de mettre en

pratique, et il les a écrites sur deux tables de pierre. [14] Et à moi. Yhwh m 'a ordonné
en ce temps-là (Kinn run mrr ms tho) de vous enseigner les lois et les coutumes pour
que vous les mettiez en pratique dans le pays où vous allez passer pour en prendre
possession» (Dt 4.12-14).

Le paradigme est à nouveau illustré (à partir du mandat divin, cette fois),
et l'élément nouveau est le syntagme xinn nsi, «en ce temps-là». Le mandat a

eu une scène fondatrice «en ce temps-là», c'est-à-dire lors de la théophanie de

l'Horeb12. La formule «en ce temps-là» apparaît à plusieurs reprises dans le

Deutéronome au sein d'une stratégie de «révélation surérogatoire» de la part du
Moïse deutéronomique, en forme de surprise narrative. La formule a la valeur
d'un «en fait, à l'époque», permettant à Moïse, seul témoin des événements
fondateurs, de révéler à son auditoire des éléments ou des aspects déterminants
de l'histoire en question jusqu'à présent passés sous silence ". Moïse, à ce

point, raconte les choses sur le mode du telling - en résumant lui-même les

faits, sans les mettre en scène devant nos yeux. C'est dans le chapitre 5, et donc
à l'intérieur du discours de la Torah (Dt 4,44-28,68), que Moïse revient sur
l'affaire en mode showing ou scénique, nous faisant «assister» à la scène en

donnant la parole aux protagonistes de l'action. Effrayé par l'aspect terrifiant
de la théophanie, le peuple, raconte Moïse, lui adressa alors une requête :

[25] Et maintenant, pourquoi mourir dévorés par ce grand feu? Si nous continuons
à entendre la voix de Yhwh notre Dieu, nous mourrons. [26] Est-il jamais arrivé à

un homme d'entendre comme nous la voix du Dieu vivant parler du milieu du feu,
et de rester en vie [27] Approche, toi, et écoute tout ce que Yhwh notre Dieu te
dira: toi, tu nous diras (""mn) tout ce que Yhwh notre Dieu t'aura dit ("QT) et nous
l'écouterons. nous le mettrons en pratique.» [28] Yhwh a entendu la voix de vos
paroles quand vous me parliez ; Yhwh m'a dit : «J'ai entendu la voix des paroles que
ce peuple te disait: ils ont bien fait en disant tout cela. [29] Si seulement leur cœur
était décidé à me craindre et à observer tous les jours tous mes commandements,

pour leur bonheur et celui de leurs fils, à jamais [30] Va leur dire : "Retournez à vos
tentes !" [31] Et toi. tiens-toi ici avec moi ; je dirai (mxixi) tout le commandement,
les lois et les coutumes que tu leur enseigneras (uirrin) pour qu'ils les mettent en

pratique dans le pays que je leur donne afin qu'ils en prennent possession.»

Deux éléments du paradigme («tu enseigneras» pour qu' «ils mettent
en pratique») se retrouvent dans le v. 31 ; le verbe du mandat («ordonner»)
est absent, pour la simple raison que le mandat est, cette fois, l'événement
raconté (les v. 30-31 mettent sur la bouche de Dieu, à l'adresse de Moïse, deux

impératifs - «va leur dire», «tiens-toi ici» - et surtout un inaccompli à valeur

d'impératif- «tu leur enseigneras»).

12 Voir Finsterbusch, Weisung, p. 119 et 155-157.
13 Voir Sonnet. Book, p. 66-67. n. 77 (voir ainsi les emplois en 1,9.16.18: 4.14;

5,5 ; 9,20 ; 10,1 Le lecteur se trouve ici dans une situation analogue à celle des destinataires

de Moïse, puisque le narrateur de l'Exode, du Lévitique et des Nombres ne l'a pas
informé des données à présent révélées par Moïse.



6 JEAN-PIERRE SONNET

La scène fait revivre un moment de la théophanie rapporté au chap. 20 de

l'Exode: après la révélation des dix paroles, le peuple supplia Moïse de faire
office d'intermédiaire dans la suite de l'événement de révélation. Dans le récit
de l'Exode, en 20,19, le peuple utilise à deux reprises le verbe «parler» (mn) :

«Ils dirent à Moïse; "Parle-nous (137) toi-même et nous entendrons; mais que
Dieu ne nous parle pas ("OT), ce serait notre mort !"» Dans le récit que Moïse
fait de l'incident dans le Deutéronome, le prophète fait écho à ce double verbe,
en étoffant le compte rendu des échanges. Le peuple lui a dit: «Approche, toi,
et écoute tout ce que Yhwh notre Dieu te dira : toi, tu nous diras (mnn) tout ce

que Yhwh notre Dieu t'aura dit (TXP) et nous l'écouterons, nous le mettrons
en pratique» (5,27). Dans les deux versions de la scène, celle de l'Exode et

celle du Deutéronome, la demande du peuple était donc que Moïse dise ce

que Dieu aura dit : paroles pour paroles. Continuant son récit, le Moïse
deutéronomique révèle ce que le narrateur de l'Exode a passé sous silence. Dans

l'intervention divine «restituée» par Moïse, le point important se lit au v. 31,

qui fait assister à une subtile reformulation de la demande du peuple de la part
de Dieul4. Le peuple avait demandé à Moïse de lui redire ce que Dieu lui aurait
dit. Lorsque Dieu fait sienne la demande du peuple, il en déplace l'un des

termes : «Et toi, tiens-toi ici avec moi ; je dirai (mxTM"i) tout le commandement,
les lois et les coutumes que tu leur enseigneras (Diöbn) pour qu'ils les mettent
en pratique dans le pays que je leur donne afin qu'ils en prennent possession.»
C'est ici que Dieu introduit avec astuce le mandat qui fonde le Deutéronome,
en faisant jouer le principe «l'homme propose, Dieu dispose» : le peuple avait

proposé: tu nous diras ce qu'il t'aura dit; Dieu répond: tu leur enseigneras
ce que je t'aurai dit15. Le verbe to'?, au piel, révèle la nature illocutoire de

la communication mosaïque qui suivra dans le Deutéronome: il s'agit d'un
enseignement, normatif et prescriptif, sur base d'une révélation antérieure16.

14 Voir à ce propos Sonnet, Book, p. 37-38 et 47-48 ; cf. également B. M. Levinson,
L'herméneutique de l'innovation. Canon et exégèse dans l'Israël biblique. Le livre et
le rouleau 24, Bruxelles, Lessius, 2005, p. 49, n. 43. L'argument est repris par Finster-
busch, Weisung, p. 166-169.

15 La manière qu'a Dieu de reformuler le propos humain a sans doute son
illustration biblique la plus fameuse en 2 Sam 7, où l'on voit Dieu reprendre, compléter
et subvertir le propos de David (de construire une «maison» pour Yhwh), mais il est
présent de manière insistante dans l'ensemble du corpus narratif de la Bible; voir mon
étude à paraître «The Rhetorics of God's Amendments in Biblical Narrative».

16 Pour un relevé de l'emploi des verbes liés à l'enseignement dans le Deutéronome.
voir Finsterbusch, Weisung, p. 116-117. A propos de la centralité de l'enseignement
dans la culture biblique et dans le Deutéronome, voirN. Lohfink. «Der Glaube und die
nächste Generation. Das Gottesvolk der Bibel als Lerngemeinschaft», in : Das Jüdische
am Christentum. Die verlorene Dimension, Flerder, Freiburg, 1987, p. 144-166 et

260-263; D.L.Carr. Writing on the Tablet of the Heart: Origins of Scripture and
Literature, New York, Oxford University Press, 2005, p. 111-174. La mise en relief
de l'enseignement de Moïse dans le Deutéronome ne doit cependant pas occulter la

dimension prescriptive de la Torah qu'il formule. Voir à ce propos les remarques de

N. Lohfink sur le couplage des verbes irh, piel, «enseigner», et mx, piel, «ordonner»,
dans le discours de Moïse : «Prolegomena zu einer Rechtshermeneutik des Pentateuch»,



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 7

Il en est question dans l'occurrence ultérieure du paradigme, qui suit presque
immédiatement la scène du mandat : «Voici le commandement, les lois et

les coutumes que Yhwh votre Dieu [m'] a ordonné (ms) de vous apprendre
(TOV?) à mettre en pratique (mOT?) dans le pays où vous allez passer pour
en prendre possession» (6,1). Il s'agit, pour Moïse, non de redire les paroles

reçues, mais de les enseigner, en les (re)formulant dans une communication

didactique ordonnée à leur mise en pratique de l'autre côté du Jourdain,
c'est-à-dire dans la «modernité» de l'existence sur la terre de la promesse.
En 5,25-31, les destinataires de Moïse, et le lecteur avec eux, ont ainsi pris
connaissance de la scène fondatrice évoquée dès l'ouverture du livre, en 1,3.

Cette scène est la scène étiologique de la Torah en tant que Torah, c'est-à-dire
en tant que loi prescrite par voie d'enseignement.

c. Un enseignement canonisé

La «reformulation didactique» ordonnée par Dieu à Moïse, peut-on se

demander, est-elle un exercice d'actualisation transitoire, destinée à s'effacer
devant d'autres mises à jour Se prêtera-t-elle elle-même à des reformulations

ultérieures, bientôt confiées à d'autres agents À ce point du texte,

remarquons que le contraire est plutôt affirmé. Moïse, en effet, fait jouer
au bénéfice de son propre enseignement la «formule du canon» qu'il a fait
intervenir à propos des paroles du Décalogue : «Ces paroles, Yhwh les a dites
à toute votre assemblée [...] avec une voix puissante, et il n'a rien ajouté
(•"10' N?!)» (5,22). Cette même formule du canon - en version longue, cette
fois - est associée par Moïse à ses propres paroles : «Toute la parole que je
vous commande, vous la garderez pour la pratiquer - tu n'y ajouteras rien et

tu n'y enlèveras rien (uaa yiin nVi v?y non-N?)» (13,1) ". Le paradoxe est de

taille, car le Moïse deutéronomique ne s'est pas privé d'ajouter aux dispositions

reçues «en ce temps-là» (et notamment dans le passage immédiatement

précédent, qui porte sur l'autel des sacrifices18); toutefois, stipule le Moïse-

enseignant, il n'y a plus à «ajouter» à sa propre Torah : l'expansion mosaïque
est elle-même canonique.

dans Studien zum Deiiteronomium und zur deuteronomistischen Literatur V, SBAB 38,
Stuttgart. Katholisches Bibelwerk, 2005, p. 181-231 ; voir p. 198-199, n. 59.

17 Pour une présentation du phénomène littéraire et théologique de la «formule du

canon», voir Levinson. Herméneutique, p. 15-17 (avec bibliographie). A propos des

antécédents cunéiformes et de l'histoire rédactionnelle de cette formule en Dt 4,2 et 13,1,
voir B. M. Levinson, «The Neo-Assyrian Origins of the Canon Formula in Deuteronomy
13:1», in: Scriptural Exegesis: The Shapes of Culture and the Religious Imagination.
Essays in Honor ofMichael Fishbone, D. A. Green, L. S. Lieber (éds), Oxford. Oxford
University Press. 2009. p. 25-45.

ls Voir B. M. Levinson, Deuteronomy and the Hermeneutics of Legal Innovation.
Oxford, Oxford University Press, 1997, p. 23-52.



JEAN-PIERRE SONNET

2. Moïse enseignant la Torah : un mandat prophétique

La canonicité d'une parole (ou d'un texte) biblique est étroitement liée à

son inspiration prophétique. De manière très significative, le verset où Moïse
met en jeu la «formule du canon» (Dt 13,1), est suivi d'un premier
enseignement de sa part à propos du prophète et de ce qui le qualifie 13,2-6). D'où
la question qui nous occupera à ce point de l'enquête: lorsqu'il enseigne, et

lorsqu'il enseigne à propos de l'être-prophète, Moïse est-il lui-même
prophète Le «premier Moïse», celui que le lecteur a suivi depuis le livre de

l'Exode jusqu'au livre des Nombres, est manifestement intervenu en tant que
prophète ; le récit de sa vocation en témoigne, au départ de tant de «paroles»
transmises comme celles de Yhwh. Ce Moïse est donc prophète, même si,

comme l'a fait remarquer Lothar Perlitt dans un article classique, le titre de

N'a:, «prophète», ne lui est jamais appliqué de manière directe ". Qu'en est-il
dans les discours du Deutéronome, et notamment dans le discours de la Torah

(4,44-28,69), où la médiation de Moïse prend une forme nouvelle, celle de

l'enseignement Après tout, le signe distinctif de la prophétie est celui de

la transmission de l'oracle, et nous voyons Moïse développer à présent un
discours «second», reformulant de sa propre autorité des oracles reçus lors de

la théophanie fondatrice de l'Horeb/Sinaï (Ex 20; 21-23). Pour le dire avec
les mots de Sven Tengström : «si nous comparons le langage et les formes
de discours dans [le Deutéronome] avec les formes de discours prophétique
telles qu'elles sont présentées par exemple dans l'ouvrage classique de C.

Westermann, The Basic Forms ofProphetical Speech, nous sommes forcés
d'admettre qu'il n'y a rien du genre dans le Deutéronome.»20 La question,
on vient de le voir, se radicalise lorsque Moïse se met à enseigner à propos
du prophète, comme il le fait en Dt 13,2-6 et comme il le fera en 18,9-22:
faut-il être prophète pour statuer ce qu'il en est du prophète À cette

question théorique, il convient sans doute de proposer une réponse sur le

plan pratique : dans son enseignement deutéronomique, Moïse répond-il aux
critères qu'il fournit lui-même en matière de prophétie Correspond-il au

double «portrait» qu'il donne du prophète authentique

|g Voir L. Perlitt, «Mose als Prophet», Ev T 31 (1971) 588-608; republié dans

Id., Deuteronomium-Studien, FAT 8, Tübingen, Mohr Siebeck, 1994, p. 1-19; voir
récemment C. Nihan, «"Un prophète comme Moïse" (Dt 18,15). Genèse et relectures
d'une construction deutéronomiste», dans La construction de la figure de Moïse. The
Construction of the Figure of Moses, T. Römer (éd.), Transeuphratène, Supplément 13,

Paris, Gabalda, 2007, p. 44-45.
20 S. Tengström, «Moses and the Prophets in the Deuteronomistic History», SJOT

8/2(1994), p. 260 (je traduis).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE

a. Dt 13,2-6 : le critère de la non-apostasie

Le portrait du prophète en Dt 13,2-6 constitue en fait un portrait par la

négative, puisque Moïse met le peuple en garde contre tout (faux) prophète
incitant à l'apostasie, et qui dirait en substance aux fils d'Israël: «suivons
d'autres dieux que vous n'avez pas connus et servons-les» (13,3 ; cf. 13,7.14).
La mise en demeure est catégorique: «tu n'écouteras (sacri K7) pas les paroles
de ce prophète ou les visions de ce visionnaire» 13,4) ; c'est la voix de Yhwh, et

celle-là seule, qu'il importe d'écouter: «c'est sa voix que vous écouterez (Ï7pm

wacn)» (13,5). Le Moïse deutéronomique, on le sait, multiplie, presque ad
nauseam, les mises en garde contre une telle forme d'apostasie; il le fait
notamment à travers une formule qui prend à contrepied l'incitation du faux

prophète : «Vous ne suivrez pas d'autres dieux parmi ceux des peuples qui vous
entourent» (6,14; cf. 8,19; 11,28; 13,3; 28,14)21.

Dans son souci de prévenir toute déviation idolâtrique, le Moïse

deutéronomique joint par ailleurs la démonstration à l'injonction. La théophanie de

l'Horeb, fait-il comprendre, était exempte de tout «germe» idolâtrique parce
qu'elle se passait de la médiation de la «forme» (nuan)22: «Une voix parlait,
et vous l'entendiez, mais vous n'aperceviez aucune forme, il n'y avait rien
d'autre que la voix» (4,12) ; «Prenez bien garde à vous-mêmes : vous n'avez vu
aucune/or/w<? le jour où Yhwh vous a parlé à l'Horeb, du milieu du feu. N'allez
pas vous corrompre en vous fabriquant une idole, uniforme quelconque de

divinité, l'image d'un homme ou d'une femme [...]» (4,15-16). En d'autres
termes : il n'y avait dans la communication de l'Horeb aucune forme qui puisse
cautionner, par analogie, une culture ou un culte de la forme visible et dès lors

une dérive idolâtrique. Il n'y avait qu'une voix, celle de Dieu, que la voix
mosaïque a parfaitement relayée à l'époque, sans déperdition aucune, et qu'elle
relaie à nouveau à présent sur le mode de l'enseignement.

b. Dt 18,22 : le critère de l'accomplissement de la parole prophétique

Le second petit traité sur le prophète se lit en Dt 18,9-22; il fait écho

au premier, inscrivant avec lui dans la séquence des lois «l'alternative entre

21 Voir M. Weinfeld, Deuteronomy and the Deuteronomio School, Oxford, Oxford
University Press, 1972, p. 320-321.

22 Voir R. D. Nelson, Deuteronomy. A Commentary, OTL, Louisville, Westminster,
2002, p. 66. En Ex 20, le rapport entre communication divine et rejet de l'idolâtrie se

situait au niveau de la succession thématique : la communication «du haut des cieux»
(v. 22) s'opposait à la fabrication d'idoles muettes (v. 23). Dans le Deutéronome, les

rapports sont internes et croisés: la communication divine s'avère exempte de toute
«forme» se prêtant à la perversion idolâtrique.



10 JEAN-PIERRE SONNET

"vraie" et "fausse" prophétie, selon une problématique chère aux cercles

Dtr et prophétiques après l'exil (cf. Jr 23,9-32; Ez 13; Mi 3,5-8, etc.)»23.

Des références croisées se laissent observer entre les deux instructions sur la

prophétie, et la seconde est par ailleurs le point d'orgue de l'enseignement de

Moïse concernant les «offices» dans l'Israël à venir (16,18-18,22). Le titre de

prophète s'y rapproche singulièrement de Moïse puisqu'il y est question du

«prophète comme» Moïse, que Yhwh suscitera au milieu de son peuple - le

«prophète comme moi» (dit Moïse au v. 15), «comme toi» (dit Dieu à Moïse

au v. 18).
Deux aspects de cette disposition méritent d'être soulignés. D'une part,

l'institution du «prophète comme Moïse» est ancrée dans la scène qui a légitimé
la médiation prophétique de Moïse24: elle dérive elle aussi de la demande du

peuple à l'Horeb de ne plus avoir à écouter, sans médiation, la voix de Yhwh
(cf. 5,23-31 et Ex 20,18-2125). D'autre part, la promesse de Dieu, telle qu'elle
est rapportée par Moïse, fait naître une question : les paroles que Dieu mettra
dans ia bouche du prophète en question (vv. 18-19 : «mes paroles») sont-elles

couplées aux paroles de la Torah (deutéronomique) de Moïse, ou seront-elles

l'expression d'une révélation ultérieure, en roue libre, sans lien avec le nouveau
canon mosaïque26 À ce point du discours (et du récit), il n'y a pas d'élément

qui permette de répondre à la question; l'élément clé, on le verra, sera fourni
in extremis par le narrateur.

Par ailleurs, en finale de ce petit traité, Moïse introduit un second critère

qualifiant la parole prophétique27. Moïse s'est fait le porte-parole d'une mise en

garde de Dieu à l'égard du prophète qui aurait «la présomption de dire en [son]
nom une parole [qu'il ne lui a] pas ordonné de dire ou qui parlerait au nom
d'autres dieux» (v. 20). Cette mise en garde fait surgir une question, que Moïse
met sur les lèvres du peuple: «Comment saurons-nous que ce n'est pas une

parole dite par Yhwh ?» (v. 21). Moïse formule alors le critère de l'accomplissement

: «Si ce que le prophète a dit au nom de Yhwh ne se produit pas, si cela

n'arrive pas, alors ce n'est pas une parole dite par Yhwh, c'est par présomption

23 Nihan. «Un prophète comme Moïse», p. 53.
24 Voir Nelson, Deuteronomy, p. 235, qui parle d'«étiologie de la prophétie» à

propos de la scène racontée en 18,16-22; voir également Nihan. «Un prophète comme
Moïse», p. 54.

:s Dans la version deutéronomique de sa demande (telle qu'elle est racontée donc

par le Moïse deutéronomique), le peuple souligne par deux fois le danger qu'il encourt
s'il «continue» (Dt 5.25 et 18.16) à écouter la voix de Yhwh; non sans ironie. Dieu
répond à cette demande en mettant en place, outre la médiation de Moïse, la médiation
«continuée» du «prophète comme Moïse».

26 Nihan, «Un prophète comme Moïse», p. 55-67, répond à cette question en
reconstituant une histoire de la rédaction du Deutéronome (avec référence à des études

antérieures) ; l'enquête que voici reçoit au contraire ses paramètres du récit canonique du

Deutéronome, dans sa cohérence narrative.
27 Ce faisant Moïse reprend un point introduit dans le premier portrait du prophète :

«et que le signe ou le prodige qu'il t'avait promis se réalise» (13,3).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 11

que le prophète l'a dite» (v. 22). Le critère en question rejaillit évidemment

sur la communication mosaïque : la parole de Moïse se qualifie-t-elle (comme
prophétique) selon ce critère d'accomplissement L'enquête pourrait suivre
bien des pistes, car Moïse a annoncé bien des choses dans ses quatre discours

(en matière d'exil et de retour d'exil, par exemple). La réponse à cette question
viendra elle aussi in extremis : le livre du Deutéronome ne se clora pas sans

répondre à la question de l'accomplissement de la parole mosaïque28. Cette

réponse exigera au préalable des développements proprement dramatiques:
tout ce qui est déterminant dans le Deutéronome est bel et bien soumis à la loi
du récit.

3. Les leçons d'une finale narrative: Dt 31-34

Avec le chap. 31, le lecteur assiste à un renversement représentationnel : le

narrateur prend le dessus sur Moïse (comme source d'énonciation), et raconte

ce que Moïse n'aurait pu raconter. L'histoire en cours, celle du dernier jour de

la vie de Moïse, y prend en effet le dessus sur l'histoire fondatrice que racontait
Moïse. Un tournant dans l'intrigue se produit en 31,14. Pour la première fois
dans le Deutéronome, la voix divine retentit en direct sur la scène du récit, sans

être prise en charge par le discours citant de Moïse. Jusqu'ici, tout ce que Moïse
a transmis au peuple était (quant à l'origine) ancien pour lui. Le lecteur atteint
le point où Moïse lui-même apprend du nouveau, et tombe sur la péripétie de

l'histoire racontée29. Moïse avait pris toutes les dispositions nécessaires pour
assurer au discours de la Torah, mis par écrit et lu de sept ans en sept ans,

une réception heureuse, de génération en génération: «pour qu'ils entendent

et pour qu'ils apprennent (nab-1), pour qu'ils craignent Yhwh votre Dieu et

veillent à observer toutes les paroles de cette Torah. Et leurs fils, qui ne savent

pas, entendront; et ils apprendront (nab')30 à craindre Yhwh votre Dieu tous
les jours où vous serez en vie sur la terre dont vous allez prendre possession en

passant le Jourdain» (31,12-13).
Survient alors l'imprévu dans le scénario mosaïque. Convoqué dans la

tente de la rencontre, Moïse apprend de Dieu que sa mort sera le signal de

l'infidélité du peuple : «Voici que tu vas te coucher avec tes pères, et ce peuple
va se lever pour se prostituer en suivant d'autres dieux» (31,16). En d'autres

28 Un signal est toutefois déjà donné, qui manifeste la marge entre Moïse et le
faux prophète en question. Si Moïse est celui qui parle «selon tout ce que Yhwh lui a

ordonné ("inx mrr ms "TON '733)» (Dt 1,3). le faux prophète est celui qui «dit [parle] ce que
[Dieu] ne lui [a] pas ordonné (wnMÒ t^k)» (18,20). Je remercie N. Lohfink qui m'a
fait part de cette observation.

29 Ainsi que G. Braltik l'a relevé (Deiiteronomium IL Echter Verlag, Würzburg,
1992, p. 221).

30 La réception de la Torah enseignée ("lô1?, piel) s'accomplit comme «apprentissage»

(TO1?, qal); voir l'analyse développée de Finsterbusch, Weisung, p. 287-294.



12 JEAN-PIERRE SONNET

termes, Moïse découvre que la logique d'apostasie qu'il dénonçait à propos du
faux prophète en Dt 13 le rattrape. Ce qui viendra après Moïse, c'est l'apostasie
du peuple: ce peuple «se tournera vers d'autres dieux et les servira» (31,20).
Exactement comme au Sinaï, où l'absence de Moïse sur la montagne avait
plongé le peuple dans le désarroi et l'infidélité du veau d'or, l'alliance qui vient
d'être renouvelée au bord du Jourdain, dans les plaines de Moab (voir 28,69)31,
semble destinée à une rupture sans délai, c'est-à-dire dès le retrait de Moïse.
L'oracle se termine néanmoins par la mise en place d'un ultime dispositifdivin :

la révélation du chant, «ce chant», que Dieu ordonne à Moïse d'écrire (Moïse
devra donc faire un ajout au texte déjà clôturé) et d'apprendre (la1?, piel) au

peuple (31,19)32. Il s'agit du poème irrxn, «Écoutez cieux» (qu'on lit en Dt 32),
qui parlera à la place de Dieu au moment du retrait divin, aux jours où Dieu
«cachera sa face» (31,18). Ce réquisitoire prophétique en forme poétique fera
office de «témoin contre» le peuple, dans son infidélité (31,19), et ce statut de

témoin à charge est élargi au livre de la Torah lui-même (31,26) 3\ La Torah qui
devait catalyser la fidélité du peuple dénonce à présent son infidélité. Cette note
d'infidélité l'emportera-t-elle Non, car une autre note prend le dessus dans
la finale du récit, en rassemblant les thématiques majeures du Deutéronome en
matière d'autorité prophétique.

a. Dt 34 en tant que conclusion de l'intrigue
«Moïse prophète» en Exode - Deutéronome

En Dt 32,49-50, Moïse, qui vient de transmettre le chant, a reçu un ordre

pour le moins abrupt: «Monte sur cette montagne [...]. Puis meurs sur la

montagne où tu seras monté». À l'ordre divin répond le récit d'exécution en

34,5 : «Et Moïse, le serviteur de Yhwh, mourut là, au pays de Moab, selon
l'ordre de Yhwh (mm 1D-7ï)». Pour mesurer la puissance conclusive de ce

verset, il convient de traduire plus littéralement l'expression sur laquelle il
se termine : mm 'D-1?» signifie littéralement «sur la bouche de Yhwh». Dans
la mémoire du lecteur, le motif de la bouche a en propre de ressusciter une

intrigue très ancienne, remontant aux premiers chapitres de l'Exode, et liée à la

question de l'inspiration prophétique34. La réapparition de ce motif révèle que

31 Voir le relevé des échos entre le récit que fait Moïse de l'affaire du veau d'or
(Dt 9.7-10,10) et son annonce de l'idolâtrie à venir du peuple (Dt 31.27-29) dans
J.-P. Sonnet, «Le Deutéronome et la modernité du livre», NRT 11% (1996). p. 488-490.

n A propos de l'apprentissage du chant, voir l'analyse de Finsterbusch, Weisung,
p. 294-298.

33 Voir Sonnet, Book, p. 165-167.
34 À propos du rôle structurant de l'expression m.T 'D-'"?-?, «sur la bouche de Yhwh».

cf. l'étude (en clé d'histoire de la rédaction) de F. Garcia Lopez, «La place du Lévitique
et des Nombres dans la formation du Pentateuque». in: T. Römer (éd.), The Books of
Leviticus and Numbers, BETL 215, Louvain, Peeters, 2008, p. 82-97.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 13

la finale du Deutéronome fournit également au Pentateuque sa finale narrative35.

La mémoire du lecteur devra ici, plus encore qu'ailleurs dans le Deutéronome,
opérer au niveau d'une double cohérence : celle du Deutéronome et celle du

Pentateuque.
Le cycle de Moïse, entre Exode et Deutéronome, est en effet scandé et unifié

par le motif de la bouche - en d'autres termes par l'un des phénomènes constitutifs

de l'inspiration prophétique, celui de la mise de l'oracle sur la «bouche»

(ns) du prophète36. Ce motif est apparu au seuil du cycle mosaïque : écartant

l'objection de Moïse en Ex 4,10 («J'ai la bouche pesante et la langue pesante»),
Dieu lui a répondu qu'il est celui qui donne à l'homme «une bouche» (v. 11),

etil lui promet d'être «avec [sa] bouche [T3 DS])» (v. 12; cf. 15.16). Ce motif a

connu sa révélation la plus forte en Nb 12,8, au sein d'une polémique familiale
autour de la question «qui est prophète ?». Dieu a alors manifesté le caractère
suréminent de la médiation de Moïse : «Je lui parle bouche à bouche (r?D-'7x rra)».

Le motif est ensuite réapparu dans ce qui fait la péripétie «centrale» de ce

cycle : le péché de Moïse, qui lui vaut de ne pas passer sur la terre (Nb 20),
une scène que Dieu a résumée en Nb 27,14 : «parce que vous vous êtes rebellés

contre ma bouche ('a) dans le désert de Tsin». Mais le motif de la bouche

est également associé à une ultime péripétie au terme de la vie du prophète.
«Moïse mourut là [...] sur la bouche [»a by\ de Yhwh» (Dt 34,5) : on ne pourrait
imaginer un accomplissement plus fort de l'existence prophétique. Dans son

55 Si Dt 34 fait office de finale au macro-récit de la vie de Moïse entre Exode et

Deutéronome, le raccord se produit aussi avec la Genèse. Non seulement, ainsi que
l'écrit T. Römer, «le dernier discours de Yhwh à Moïse en Dt 34,4 est une citation
littérale de la première promesse divine faite àAbraham en Gn 12,7» («Le Pentateuque»,
in: Id. et alii, Introduction à l'Ancien Testament, Genève, MoBi 49, Labor et Fides,
2004. p. 64), mais la mort de Moïse à cent-vingt ans (Dt 34,7), ainsi que l'a fait observer
K. Schmid, recoupe de son côté la limite de cent vingt ans impartie aux hommes par Dieu
en Gn 6,3 («Late Persian Formation», p. 247-250). Par ailleurs, un phénomène d'écho
se produit également entre Gn 49 (Jacob bénit ses douze fils) et Dt 33 (Moïse bénit
les douze tribus), dans la répétition d'une scène de bénédiction, «donnée par les deux
principales figures qui définissent l'identité d'Israël» (Römer, «Pentateuque», p. 64). Il
importe toutefois de relever une variante : en Gn 49 le narrateur rapporte la bénédiction
d'un père (exaltant d'ailleurs sa paternité); en Dt 33, il rapporte la bénédiction d'un
prophète (33,1 précise en effet «Moïse, l'homme de Dieu» [cf. Jos 14,6], recourant à

une appellation à connotation prophétique, cf 1 Sam2,27;9,6; 1 R 12.22; 13,l,2R4-8
passim, etc. ; voir Sonnet, Book. p. 210-215). La Genèse racontait des engendrements ;

le Deutéronome raconte ce qui s'engendre uniquement par la parole prophétique. De

part et d'autre, il s'agit d'un acte de parole de bénédiction, mais la particularité de Dt
33 repose sur l'affinité de deux voix contiguës: celle du narrateur «prophétique», hors
drame, et celle du prophète, dans le drame. Le Pentateuque ne se termine pas sans cette
métamorphose de la scène de bénédiction, qui traduit le déplacement de la médiation
fondatrice, et produit un effet de «mise en abyme».

î6 Le motif de la bouche est en effet associé à la «physique» de l'inspiration ainsi
qu'à la «phénoménologie de la prophétie» (voir notamment Nb 22,38 ; Dt 18,18 ; Jr 1,9) ;

ce motif fonctionne en contrepoint avec celui de la descente ou de l'emprise de l'Esprit
sur la personne du prophète, cf. notamment Nb 11,17.25.29; 1 S 10,10; Jl 3,1-2; voir en

particulier Is 63,11. à propos de Moïse.



14 JEAN-PIERRE SONNET

obéissance extrême, Moïse retourne la pointe de l'accusation divine suite à son

péché aux eaux de Mériba (en Nb 20), et meurt en retrouvant l'immédiateté
du prophète avec son Dieu. De par son lien avec le symbole de la «bouche»,
la carrière de Moïse met ainsi en intrigue et en abyme un élément paradigmatique

de l'inspiration biblique37. Il y a bien intrigue, car les péripéties n'ont pas
manqué dans la trajectoire de Moïse en tant que prophète (les dernières prenant
place entre Dt 31,14 et 34,5), et c'est ainsi à l'ultime éducation d'un prophète

que fait assister le Deutéronome38.
On peut toutefois objecter que ce qui s'accomplit ainsi est la

macrointrigue prophétique de Moïse, celle qui se noue dans le livre de l'Exode (voir
la référence en Dt 34,11-12 aux signes et prodiges accomplis par Moïse en

Egypte). Comment être sûr que cette conclusion n'enjambe pas la Torah
deutéronomique, qui a fait jouer un autre registre que celui de l'oracle mis sur la

bouche Le Moïse qui meurt en prophète est-il aussi celui qui a reformulé
l'oracle, soumettant la loi donnée au Sinaï à une traduction didactique
conséquente Cette question trouve sa réponse en 34,8-9, où l'intrigue liée au Moïse

enseignant resurgit et trouve son accomplissement.

b. Dt 34 en tant que conclusion de l'intrigue «le prophète comme Moïse»

En Dt 34,9, le narrateur résume proleptiquement l'immédiat après-Moïse,
le temps de Josué39. La médiation de Josué, «rempli de l'esprit de sagesse»40,

est on ne peut plus efficace, puisque le narrateur précise au v. 9: «les fils
d'Israël écoutèrent [Josué] et firent selon ce que Yhwh avait ordonné à Moïse

(nca-ra mn1 ms tmao îwi "anar--'» vbv. wann)». Ainsi que l'a indiqué Meir
Sternberg, la mise en scène des actes de réception est un élément constitutif de

la poétique narrative de la Bible : le point de vue du destinataire (son écoute ou
sa non-écoute, sa compréhension du message et sa manière de s'y conformer)
joue régulièrement un rôle déterminant dans les intrigues bibliques41, comme
le monte d'ailleurs en épingle Dt 4,12: «Et Yhwh vous a parlé du milieu du

37 Voir J.-P. Sonnet, «De Moïse et du narrateur: pour une pensée narrative de

l'inspiration», in: La réception des Écritures inspirées. Exégèse, histoire et théologie.
P. Gibert et C. Theobald (éds), Paris, Bayard-RSR, 2007, p. 106-109.

38 Voir J.-P. Sonnet, «Le rendez-vous du Dieu vivant. La mort de Moïse dans

l'intrigue du Deutéronome (Dt 1-4 et Dt 31-34)», NRT 123 (2001), p. 365-369.
39 Le narrateur reprend ici le fil narratif «Josué» qui court depuis Dt 1,38; 3,28 et

31,7-8.23. prolongeant Nb 27,18-23 (voir notamment le v. 20 : «Tu lui donneras une part
de ta puissance afin que toute la communauté des fils d'Israël l'écoute»),

40 VoirNb 27,18: «Prends Josué, fils de Noun, homme en qui il y a de l'esprit: tu

poseras la main sur lui» ; l'imposition des mains par Moïse et l'inspiration de Josué sont
reliées en Dt 34,9 sur le mode de la cause à l'effet : «Josué, fils de Noun, était rempli d'un
esprit de sagesse parce que Moïse lui avait imposé les mains».

41 Voir à ce propos M. Sternberg, «The World from the Addressee's Viewpoint:
Reception as Representation, Dialogue as Monologue», Style, 20 (1986), p. 295-318.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 15

feu: une voix parlait, et vous l'entendiez, mais vous n'aperceviez aucune
forme, il n'y avait rien d'autre que la voix» (voir aussi 5,28). Le thème de

l'écoute est certes omniprésent dans les discours de Moïse (comme injonction,
comme possibilité dans le futur, ou encore dans des rapports d'écoute et surtout
de non-écoute dans le passé), mais nulle part n'avons-nous eu droit, avant Dt
34,9, à une scène d'écoute effective de l'enseignement de Moïse dans le récit
englobant. Il y a dès lors à donner tout son poids à l'information que donne

ici le narrateur42, ainsi qu'à la forme qu'il lui donne: ces éléments ont une
incidence décisive dans l'intrigue d'ensemble du Deutéronome.

1. L'affirmation du narrateur en Dt 34,9 fait apparaître ce qui est le grand
arc narratif du Deutéronome :

Dtl,3 Dt 18,20 Dt 34,9

«Moïse parla aux fils
d'Israël selon tout ce que
Yhwh avait ordonné pour
eux
(dd'7n wn nw ms ivm "ed)»

«si le prophète, lui, a la

présomption de dire en

mon nom une parole

que je ne lui aurai pas
ordonné (vms-H?? "HPK)

de dire»

«les fils d'Israël écoutèrent
[Josué] et firent selon ce

que Yhwh avait ordonné à

Moïse
(mra-rtn mm mx -rana îwi)»

L'inclusion entre Dt 1,3 et 34,9 maintient le développement des trente-

quatre chapitres du Deutéronome au sein d'un unique acte de communication,
entre énonciation et réception, et manifeste qu'il s'agit là d'une communication
réussie. Le lecteur savait depuis 1,3 que l'entreprise mosaïque était un succès

quant à sa source (Moïse a effectivement transmis les choses selon l'ordre
divin); il découvre en 34,9 qu'elle l'est également du côté des destinataires:
les «fils d'Israël» (cf 1,3) non seulement «écoutèrent», mais «firent» aussi,
«selon ce que Yhwh avait ordonné à Moïse» (34,9). Ainsi que l'énonce le

paradigme mis en place depuis 4,5, cette mise en pratique (ce «faire») est en
effet la finalité ultime de la transmission mosaïque. L'inclusion majeure du

Deutéronome met toutefois en évidence le décalage venu se loger au cœur de

cet acte de communication : ce n'est pas Moïse qui est entendu, mais Josué,

son successeur; c'est à travers la médiation de Josué que la Torah mosaïque
parvient à sa destination. Il y a là un rebondissement qui «fait» l'intrigue du

Deutéronome, et sur lequel je reviendrai.
Nonobstant tous les nuages qui ont pu s'amonceler à l'horizon des discours

mosaïques (dans une dynamique de suspense), le Deutéronome se termine

sur le récit d'une réception effective de la Torah. Ce n'est pas l'infidélité du

peuple, présente comme une menace dans les discours de Moïse depuis 4,25
et apparemment imminente depuis la théophanie du chap. 31, qui a le dernier

42 II s'agit de la note finale de l'histoire racontée ; les développements qui suivent en

Dt 34.10-12 ont la forme d'une remontée dans le temps.



16 JEAN-PIERRE SONNET

mot dans l'enceinte du Deutéronome, mais l'écoute et la mise en pratique de

l'enseignement mosaïque par les fils d'Israël. Le lecteur est donc amené à

réviser sa compréhension de l'annonce divine en 31,16. L'apostasie du peuple
suivra bien la mort de Moïse, mais non immédiatement, comme l'avait redouté
Moïse (et comme l'a imaginé avec lui le lecteur) en 31,27-29 : «Car je le sais :

après ma mort vous allez vous corrompre totalement et vous écarter du chemin

que je vous ai prescrit» (v. 29). Ainsi que l'explique E. Segai, une telle révision
illustre une loi fondamentale de la lecture du récit: «Aussi longtemps que nous
n'avons pas atteint la fin, [nos jugements à propos du degré et de la nature
de la clôture du récit] devront toujours demeurer ouverts à des réajustements
(incluant des renversements du tout au tout), parce que ce qu'il reste à lire
du texte peut contenir des développements supplémentaires - ce qui apparaît
"ouvert" peut être "fermé", et ce qui apparaît "fermé" peut être "ouvert à

nouveau"»43. L'apostasie annoncée n'est donc pas survenue immédiatement
après la mort de Moïse ; ainsi que le découvrira le lecteur, elle se produira dans

l'histoire post-mosaïque après le temps de rémission qu'est la génération de

Josué (voir Jg 2,10-12). Les annonces d'infidélité et d'apostasie formulées dans
le Deutéronome, et puissamment reformulées dans le cantique «Ecoutez cieux»
en Dt 32, ne sont donc pas annulées (elles s'accompliront en effet);
préalablement à ces péripéties futures, l'histoire post-mosaïque s'ouvre toutefois sur
le tableau d'une obéissance possible : en dépit de ce qui laissait présager le

contraire, le peuple a initialement «choisi la vie» (cf. 30,19-20 et 32,47)44.
Le grand arc communicationnel qui va de Dt 1,3 à 34,9, de la parole à

l'écoute et à l'agir conséquent, est à son tour resitué en 34,10-12 à l'intérieur
d'un arc plus englobant encore. On y découvre que le «faire» du peuple du v. 9

(1B>3H), rendu possible par la médiation enseignante du «dernier» Moïse et par
celle de Josué, fait écho au «faire» fondateur du «premier» Moïse, celui que
Yhwh envoya accomplir (rmcyb) des signes et des prodiges en Egypte (v. 11),
le Moïse qui agit (fWS) à main forte sous les yeux de tout Israël (v. 12). La mise

en œuvre des fils d'Israël n'est pas à la mesure du seul haut fait rhétorique et

43 E. Segal, «Closure in Detective Fiction», Poetics Today. 31 (2010) 156.

synthétisant Id., The Problem of Narrative Closure: How Stories Are (Not) Finished.
PhD diss., Tel Aviv University, 2007 [en hébreu]. L'intérêt de l'étude de E. Segal réside
dans sa manière de (re)penser le phénomène de la clôture du récit à partir des trois
universaux (suspense, curiosité, surprise) qui en ont entretenu la «tension» et donc
l'intérêt.

44 Même note en Jg 2,7 : «Le peuple servit Yhwh toute la vie de Josué et toute la

vie des anciens qui vécurent encore après Josué et qui avaient vu toute la grande œuvre
que Yhwh avait faite pour Israël.» Un clair signal de la fin du répit se lit en Jg 2,17, dans

une déclaration du narrateur qui non seulement inverse les termes du sommaire de Dt
34,9, mais fait également écho à l'annonce de l'infidélité du peuple en Dt 31 : «Mais,
même leurs juges, ils ne les écoutèrent pas, car ils se prostituèrent à d'autres dieux [cf.
Dt 31,16.18.20] et se prosternèrent devant eux; ils s'écartèrent vite du chemin [cf. Dt
9,12; 31,19] où avaient marché leurs pères qui avaient écouté les commandements de

Yhwh; ils ne firent pas ainsi» (voir W. Gross, Richter, HTKAT. Freiburg im Breisgau.
Herder, 2009, p. 208).



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOÏSE 17

didactique de Moïse le dernier jour de sa vie, dans les plaines de Moab ; elle
est le point d'aboutissement des hauts faits initiés en Egypte, aux jours de la

servitude ; elle est la réception pratique de ce que Dieu a mis en œuvre à travers
Moïse dès les origines pour la libération du peuple.

2. Le verbe utilisé par le narrateur au v. 9, «les fils d'Israël écoutèrent

[Josué]», fait émerger rétrospectivement la présence d'un leitwort - le verbe
«écouter» - dans les deux instructions sur le prophète, aux chap. 13 et 18.

La dynamique contrastée qu'y met en place l'emploi de ce verbe amorce une
manière d'intrigue autour de la figure prophétique. À propos du prophète
apostat, il est dit en 13,4: «tu n'écouteras pas les paroles de ce prophète»
(13,4); du «prophète comme Moïse», il est dit par contre: «lui, vous l'écou-
terez» (18,15). En 34,9, le contraste dans les scénarios futurs débouche sur un
récit d'accomplissement à propos de Josué : «les fils d'Israël l'écoutèrent, lui»,
ainsi que le manifeste le tableau suivant:

Dt 13,4-5 Dt 18,15 Dt 34,9
(Le prophète apostat) (Le «prophète comme

Moïse»)
(Récit d'accomplissement)

«Tu n'écouteras (x'7 mtvit) «Lui, vous l'écouterez «Les fils d'Israël
pas les paroles de ce (nynœn vïx)» l'écoutèrent, lui
prophète ou les visions de (r'7s îsaim)»
ce visionnaire»
«C'est sa voix [de Yhwh]
que vous écouterez
(wamn -ppm)»

Le Deutéronome est ainsi l'enceinte d'un accomplissement littéral et effectif
d'une parole annoncée par Moïse au nom de Yhwh : «Lui, vous l'écouterez» —»

«et ils l'écoutèrent, lui». Le critère formulé négativement par Moïse en 18,22

(«Si ce que le prophète a dit au nom de Yhwh ne se produit pas, si cela n'arrive

pas, alors ce n'est pas une parole dite par Yhwh») se vérifie positivement dans

le cas de Moïse. La parole qu'il a annoncée dans l'enseignement cautionné par
Yhwh se réalise, et cet accomplissement vient confirmer la qualification de

Moïse comme prophète. Le même verset se révèle le lieu d'une double duty
puisqu'il permet également de reconnaître en Josué le prophète annoncé par
Moïse : Josué est celui dont Moïse avait dit «lui, vous l'écouterez» (18,15)45.

45 Ibn Ezra (env. 1092-1167) a relevé le phénomène d'écho entre 18,15 et 34,9,
qui lui permet d'identifier Josué au prophète annoncé (voir son commentaire sur Dt
18,15. repris par Abraham Hazquni [né en 1627]). Malgré l'avis contraire de H.M.
Barstad («The Understanding of the Prophets in Deuteronomy», SJOT 8/2 [1994]
247-248), qui identifie le prophète annoncé avec le seul Josué, lire la suite de l'histoire
dite deutéronomiste, c'est découvrir que Josué est en fait le premier d'une série de

prophètes envoyés par Yhwh - «mes serviteurs, les prophètes» (2 R 17,13.23; 21,10;
24,2)-afin d'avertir le peuple et d'éviter la catastrophe de l'exil; le dernier représentant
en est apparemment Jérémie (cf. Jr 7,25; 25,4; 26,5; 29,19 TM; 35,15; 44,4). Voir
notamment J. Blenkinsopp, Prophecy and Canon: A Contribution to the Study ofJewish



18 JEAN-PIERRE SONNET

Du coup, le lecteur reçoit la réponse à la question que soulevait le portrait
du «prophète comme Moïse» en Dt 18 (dans une dynamique de curiosité) : les

paroles du prophète à venir seront-elles couplées ou non aux paroles du Moïse

deutéronomique Dans un beau raccourci, le narrateur fait comprendre en

34,9 qu'en écoutant la figure post-mosaïque (Josué), les fils d'Israël se sont
conformés à la révélation mosaïque, c'est-à-dire à ce que Yhwh avait ordonné
à Moïse: «Les fils d'Israël l'écoutèrent, et ils firent selon ce que Yhwh avait
ordonné à Moïse (nwa-nx mn1 ms "itP&o).» Ce qu'a dit Josué mène à terme,
dans un bel effet perlocutoire («ils l'écoutèrent et ils firent»), ce que Yhwh
avait ordonné à Moïse. Plus exactement encore, fait comprendre le narrateur, la

médiation de Josué permet au peuple d'agir «selon ce que Yhwh avait ordonné
à Moïse»; le «selon» unitaire (ntizXD) de Dt 34,9 répond au «selon» distributif
("itt>N bDD) de Dt 1,3. La relation Josué-fils d'Israël se situe dans l'exact
prolongement de la relation Yhwh - Moïse quant à la transmission du dessein divin.

3. Le peuple, de son côté, vit également une forme d'exaucement. La
médiation de Josué permet en effet la réalisation du vœu formulé par le peuple
lors de la scène fondatrice (Dt 5,23-33)46:

Dt 5,27 Dt 34,9

«tu nous rediras tout ce que Yhwh notre
Dieu t'aura dit, et nous écouterons et
nous ferons (lTOin lim\Vi)»

«Ils l'écoutèrent et ilsfirent
(IW!... iraizn)»

Pour le lecteur du Pentateuque, c'est là un rapport d'exécution chargé de sens,

puisque le syntagme utilisé («nous écouterons, nous ferons», «ils l'écoutèrent et

ils firent») fait écho à l'engagement du peuple lors de la théophanie du Sinaï:
«Tout ce qu'a dit Yhwh, nous ferons et nous écouterons (irotOTi niOT:)» (Ex 24,7)47.

L'engagement fut certes solennel, mais il n'a pas eu de répondant, sous la forme
d'un rapport «ils firent, ils écoutèrent» de la part du narrateur dans l'enceinte
du livre de l'Exode. L'écoute effective du peuple en Dt 34,9 constitue ainsi non
seulement le point d'aboutissement de l'acte de communication commencé en
Dt 1 mais aussi le point d'arrivée de l'entreprise communicationnelle plus englobante

initiée dès les premiers chapitres du livre de l'Exode et culminant au Sinaï.

Origins. Notre Dame, University ofNotre Dame Press, 1977, p. 39-53 ; Sonnet, Book. p.
196-197; Nihan, «Prophète comme Moïse», p. 56-59. La reprise synthétique en 2 R 17

manifeste toutefois que si Josué fut écouté et se qualifia dès lors de manière exemplaire
en tant que prophète comme Moïse («ils l'écoutèrent» [Dt 34,9]), les autres prophètes ne
furent pas exaucés de la sorte: «ils n'ont pas écouté» (2 R 17,14). Le contraste met en
relief le refus délibéré du peuple dans sa non-écoute.

46 Ce vœu du peuple, par ailleurs, croise providentiellement les dispositions prises
par Dieu lors de l'installation de Josué comme successeur de Moïse en Nb 27.20: Dieu
donne en effet l'instruction suivante à Moïse : «Tu lui donneras une part de ta puissance
afin que toute la communauté des fils d'Israël l'écoute (vpnw).»

47 À propos du rôle structurant de cette formule en Ex 19-24, voir J.-P. Sonnet, «Le
Sinaï dans l'événement de sa lecture. La dimension pragmatique de Exode 19-24». NRT
111 (1989), p. 322-344, et particulièrement p. 335-336 et 341-343.



LA CONSTRUCTION NARRATIVE DE LA FIGURE DE MOISE 19

Lors du coup de théâtre en Dt 31,14-29, Moïse s'était fortement ému

du caractère imminent de la dérive idolâtrique du peuple (voir v. 26-29). Ce

scénario n'a pas eu le dernier mot grâce à la parole prophétique de Josué, et

grâce à ce que Dieu a mis en place autour de la transition de Moïse à Josué, qu'il
s'agisse de l'institution du «prophète comme Moïse», ou encore, en Dt 31-32,
de l'écriture de la Torah, ordonnée à sa transmission au-delà du Jourdain, de la

transformation de la Torah en «témoin contre» le peuple, et de la révélation du

chant (Dt 32), effectivement chanté par Moïse et Hoshéa-Josué (32,44)48. Ces

dispositifs n'ont pas été vains, puisqu'ils débouchent sur une écoute effective
du peuple. L'intrigue du Deutéronome tient dès lors dans le déplacement

qu'elle raconte : la Torah de Moïse n'est effectivement entendue qu'à travers la

parole de son successeur, Josué, et moyennant une série de dispositifs mis en

place par Moïse lui-même. Le Deutéronome est ainsi l'histoire d'un prophète
qui se fait entendre quand il n'est plus (là), mais non sans avoir écrit «jusqu'au
bout» (31,24), chanté «jusqu'au bout» (31,30) et «achevé» de parler (32,45).

Conclusion

Au lecteur qui a fait sienne la proposition narrative du Deutéronome, la

déclaration du narrateur en Dt 34,10 «Plus jamais en Israël ne s'est levé un

prophète comme Moïse» apparaît comme la conclusion d'une démonstration.
Cet éloge surgit immédiatement après le rapport d'accomplissement en 34,9,
«les fils d'Israël écoutèrent [Josué] et firent comme Yhwh avait ordonné
à Moïse»; il sanctionne dès lors la réussite de la communication mosaïque,
relayée par Josué49. Ce rapport d'accomplissement, ainsi qu'on l'a vu, noue

plusieurs «fils rouges» qui ont sous-tendu le récit, à commencer par celui de la

fiabilité de Moïse, sur lequel s'ouvrait le livre: «Moïse parla aux fils d'Israël
selon tout ce que Yhwh lui avait ordonné pour eux» (1,3). L'enchaînement
des v. 9 et 10 manifeste dès lors que l'incomparabilité prophétique de Moïse

n'enjambe pas le moment deutéronomique; l'explicitation de cette incompa-
rabilité (v. 10) est au contraire appelée par le succès de la communication sui

generis qu'est l'enseignement deutéronomique de Moïse, porté à terme par
Josué (v. 9). Cet accomplissement permet au narrateur de récapituler la geste
totale du prophète depuis ses débuts égyptiens (v. 11-12).

Par ailleurs, la déclaration du narrateur au v. 10 a été assortie d'une
détermination clé : «Plus jamais en Israël ne s'est levé un prophète comme Moïse,

4S La profération du chant par Moïse et Josué. dans un contexte qui fait écho à

l'affaire du veau d'or (voir supra n. 31 occupe structurellement une position analogue à

celle de l'intercession de Moïse lors de cette crise (voir Dt 9.18-29; 10.10-11). La scène
associe donc Moïse et Josué dans une commune intercession prophétique.

49 Cf. Ag 1.12-14. pour une réception similaire de la parole prophétique. Voir, en
contexte également prophétique, la mise en abyme de la fécondité de la parole en Is
55.10-11 et de son irréversibilité en Is 45,23.



20 JEAN-PIERRE SONNET

lui que Yhwh connaissait face à face (?,33-'7X D^a)» (Dt 34,10). Le statut

prophétique sans égal de Moïse dérive de la manière dont Dieu a connu son

prophète, comme en vis-à-vis. Ce motif du face-à-face, toutefois, n'est pas
inconnu du lecteur du Deutéronome, puisqu'il est intervenu - au profit cette
fois du peuple - dans le récit qu'a fait Moïse de la scène fondatrice de l'Horeb.
«Yhwh a parlé avec vous face à face (o'JDH cna) sur la montagne, du milieu
du feu», a expliqué Moïse à ses interlocuteurs (5,4); l'immédiateté de
l'interlocution des fils d'Israël avec Yhwh, a par ailleurs précisé Moïse, a été rendue

possible par une médiation prophétique, la sienne propre : «et moi, je me tenais
alors entre Yhwh et vous, pour vous communiquer la parole de Yhwh» (5,5).
L'interlocution divine a ainsi pris la forme d'une «immédiateté médiatisée»50,

et on peut croire que toute l'entreprise communicationnelle du Deutéronome
est ordonnée à la ré-effectuation de cet événement singulier : le Dieu de l'Horeb
continue de s'adresser à des générations nouvelles grâce aux médiations

prophétiques qu'il a mises en place. En 34,10, le narrateur manifeste au lecteur

que le médiateur, Moïse, a, le premier, bénéficié de l'immédiateté divine, en
étant connu face-à-face (voir Ex 33,11 ; Nb 12,8). En se surimprimant dans

l'acte de lecture, ces rapports d'immédiateté et de médiation permettent de

ressaisir l'intrigue du Deutéronome: c'est l'histoire d'une communication
divine qui se rend immédiate de génération en génération («il vous parlait face
à face») grâce à la médiation d'un prophète-enseignant lui-même connu «face
à face» par son Dieu. Ou encore: c'est l'histoire de la transitivité du don (ou
de la parole) de Dieu rendue possible par la médiation du prophète connu de

Dieu. Loin d'être close sur les temps fondateurs, cette transitivité fondatrice
rejoint les générations de l'histoire en s'enrichissant de la médiation historique
du «prophète comme Moïse». Elle donne toute sa mesure lorsque la Torah
de Moïse est transmise par le «prophète comme Moïse», et est effectivement
entendue par les fils d'Israël («ils écoutèrent» [Dt 34,9]). Si Moïse n'a pas
mené le peuple jusqu'à la terre de la promesse, il a, par sa médiation et par
celle du «prophète comme Moïse», fait aboutir «tout ce que Yhwh lui avait
ordonné» jusque dans l'écoute et la pratique du peuple sur la terre en question.
C'est en cela qu'il est prophète sans égal, et référence pour tous les temps.

50 Voir le concept (symétrique) de «médiation immédiate» introduit par J.-L. Marion
dans L 'idole et la distance, Paris, Grasset, 1977, p. 201-219.


	La construction narrative de la figure de moïse comme prophète dans le deutéronome

