
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique à la mystique

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2011), P. 331-363

BIBLIOGRAPHIE

M. Bonelli, A. Longo (éds), «Quid est Veritas ?» Hommage à Jonathan Histoire de

Barnes, Naples, Bibliopolis, 2010,315p. la Philosophie

Le présent volume d'hommage trouve son origine lointaine dans la nomination du

philosophe et historien de la philosophie J. Barnes à la chaire de philosophie antique de

l'Université de Genève. Des étudiants, doctorants ou collègues se sont entendus pour
offrir en cadeau ce volume au maître qui a occupé ce poste de 1994 à 2002. L'ouvrage,
dont le titre est emprunté étrangement à Ponce Pilate (Jn 18,38), comprend dix articles
de longueur très inégale (de 12 à 46 pages) sur des sujets variés, mais liés aux
préoccupations passées ou présentes du dédicataire, allant des présocratiques à Frege :

M. Bonelli, «L'origine eleatica della scienza degli esseri» (p. 15-38); S. Imhoof,
«Héraclès entre loup et chien. Réflexions sur quelques possibilités de vie naturelle dans

l'Antiquité» (39-85); F. Paracchini, «Raisons et déraisons d'un étonnement millénaire:
à propos de l'analyse aristotélicienne du changement dans Physique Z 5» (p. 87-114);
C.Chiesa, «L'asymétrie du sujet et du prédicat» (p. 115-142); E. Gobbo, «Aristote,
Métaphysique Y 5, 1009 a 6-16: le Àôyoç de Protagoras et la négation du principe de

non-contradiction sont-ils équivalents ?» (p. 143-155); L. Corti, «Sextus Empiricus:
Scepticisme sans doute» (p. 157-177); G. Lombardi, «Apollonio Discolo: domande e

dubbi» (p. 179-218); A. Longo, «Note sulla tesi di Plotino dell'anima non discesa:

l'approccio dialettico e l'apporto della Repubblica di Platone» (p. 219-231); C. Besson,
«Propositions, dispositions and logical knowledge» (p. 233-268); B. Morison, «Frege
on a defect in mathematical symbolism» (p. 269-301). L'ouvrage s'achève sur une
bibliographie (p. 303-315). Il n'est guère envisageable de discuter chacun des articles. Je

n'en retiens que deux, ce qui ne laisse en rien préjuger de la valeur intrinsèque des

autres. L'article d'A. Longo porte sur une doctrine plotinienne spécifique: l'âme
humaine descendue dans un corps demeure toujours liée à l'intellect et à l'intelligible
par une partie d'elle-même. Cette thèse métaphysique originale - et considérée par
Plotin lui-même comme une innovation (IV 8 [6] 8,1-2) -, sera généralement critiquée
par les néoplatoniciens postérieurs. L'A. recherche, d'une part, quelles sont les raisons

qui justifient la thèse plotinienne, et quels sont, d'autre part, les arguments des opposants.
Pour la première question, l'A. propose de donner un rôle central aux trois "images" de

la République que sont l'analogie entre le soleil et le bien, la ligne divisée et la caverne ;

pour Plotin, chacune décrit une relation originale entre l'âme et l'intellect, mettant
l'accent sur une certaine continuité entre les deux niveaux ontologiques. Les critiques -
Jamblique, Hermias, Proclus, Damascius - insisteront sur les difficultés qui résultent de

la thèse, en s'appuyant sur une attitude plutôt empirique (p. 229), par opposition à

l'approche qu'on peut qualifier je pense d'analytique - plutôt que dialectique, qui n'est
pas clair (p. 223) - défendue par Plotin: en effet, c'est par une analyse de l'essence
même de l'âme que le philosophe conclut à la nécessité pour celle-ci de conserver un
accès direct à l'intelligible. Des critiques, l'A. retient celles que Proclus, deux siècles

après Plotin, formulera (p. 229-230) : 1. l'âme n'est pas divine au sens propre, car elle ne

pense pas toujours et son immortalité n'est pas d'essence, mais se comprend plutôt
comme un don du Démiurge (In Tim. Ill 231,5-26); 2. l'âme pèche aussi par sa faculté
supérieure de jugement et de choix (In Tim. Ill 334,4-8); 3. l'âme n'est pas toujours
bienheureuse, comme cela devrait être le cas si sa partie supérieure pensait toujours



332 BIBLIOGRAPHIE

l'intelligible (In Tim. Ill 334,8-15); 4. finalement, aucun texte platonicien ne permet de
soutenir la thèse plotinienne: c'est le contraire qui est vrai (In Tim. Ill 334,15-27 [Phèdre
248a] et 333,31-334,3 [Timée 43c-d]). L'A. admet que ces deux positions opposées
justifient largement la thèse de Damascius, plus de deux siècles après Plotin, selon
laquelle il y a fondamentalement deux courants dans le platonisme, dont l'un donne la

primauté à la philosophie avec Plotin et Porphyre, l'autre à la pratique hiératique, c'est-
à-dire à la théurgique, depuis Jamblique, puis Syrianus et Proclus (In Phaed. I, § 172

Westerink). En fin de compte, il me semble que les deux thèses ne sont pas si éloignées
l'une de l'autre et ne viennent pas corroborer la thèse de Damascius. Pour Proclus, il
s'agit souvent d'établir des frontières nettes et précises entre les différents niveaux
d'être. Et en effet, l'âme particulière humaine est d'une essence différente de celle des
âmes divines ou autres ; ainsi, ses puissances et ses activités lui seront également propres.
Mais ce philosophe fait de grands efforts par ailleurs pour maintenir la continuité entre
les niveaux et en particulier pour garantir l'existence d'un lien métaphysique entre l'âme
humaine et le monde intelligible, et finalement avec le principe lui-même. La notion
technique de manence (uovfj) exprime ce lien toujours maintenu avec le supérieur.
L'intégration de tous les niveaux dans l'âme même, y compris l'«un», permet un retour
de l'âme vers son principe par une voie qui est celle du retour sur soi et de l'intériorité.
La démarche est donc encore franchement philosophique ou, dirions-nous, métaphysique.
La théurgie, comme pratique, a sans doute une fonction qui lui est propre - se nourrissant
d'ailleurs de l'air du temps -, et que le système veut justifier (voir la théorie des

CTuvOiipata, marques ou symboles); mais le philosophe peut réaliser sur un mode
entièrement philosophique tout ce que permet de son côté le système plotinien. Pour
terminer, je dirai un mot de l'article, issu d'un travail en cours, de L. Corti sur la
différence entre les scepticismes ancien et moderne - plus précisément cartésien. L'A.
voit dans la présence ou l'absence de la notion de doute le critère de cette distinction.
Chez Sextus Empiricus, le sceptique n'est pas un douteur - le vocabulaire du doute y est
absent -, mais se trouve dans l'incapacité, dit l'A., de préférer une affirmation à sa

négation; ainsi, il est amené à suspendre son jugement, à vivre àôoÇàorcoç, c'est-à-dire
sans proférer de jugement, au contraire des dogmatiques ; c'est là la disposition cognitive
qui le conduit à ne pas être affecté par le trouble (ataraxie). Par contre, le doute qui
caractérise le moment sceptique de la démarche cartésienne est un état inconfortable qui
demande à être dépassé et ne conduit en aucun cas à l'ataraxie. Le cartésien, selon l'A.,
ne croit pas que P ou non-P; Sextus, lui, ne juge pas que P ou non-P. Or la croyance,
précise-t-il, est un état ou une disposition, le jugement un acte, et «l'état de doute est un
état de non-croyance» (p. 175). Suivant une suggestion de Barnes (Sextus Empiricus.
Outlines oj Scepticism, Cambridge, 20002, p. XXIV-XXV), l'A. soutient qu'existent des

croyances qui ne sont pas fondées sur un jugement préalable (par exemple, «il y a au
moins vingt trois mots dans cet article» ou «j'ai commencé à l'écrire il y a plus de dix
jours», etc.); en effet, seules ces dernières peuvent être compatibles avec l'exigence de

suspension de jugement. Or, à supposer que de telles croyances existent réellement, il
resterait à montrer l'intérêt philosophique qu'il y aurait à défendre cette interprétation
paradoxale du scepticisme sextien (en effet, de son côté, Barnes admet qu'il «n'est pas
facile de croire que c'est bien là le scepticisme de Sextus» [ibid. p. XXV]). L'A. fait
donc l'hypothèse que le projet de vie sceptique selon Sextus ne comporte pas «une vie
sans croyances, mais une vie sans jugements» (p. 176). Il semble bien pourtant que
l'ataraxie exige le renoncement aux croyances - en tout cas à certaines d'entre elles -,
aussi bien qu'aux jugements, même si celles-ci ne sont pas issues d'un jugement. Reste
à approfondir, selon l'A. lui-même, cette différence... Signalons pour finir quelques
négligences formelles qui déparent un volume, par ailleurs, de belle facture. On regrettera
tout particulièrement que le grec, assez abondant dans les notes, soit souvent mal
accentué ou fautif (p. 16 [non pas ÙTiap^ôvrcoç éoxiv, mais wiapxôvrcov éariv]; p. 40,
n. 1 ; 2; 4; p. 41, n. 5; 6; 7, etc.). Parmi les coquilles gênantes, on notera: «sophisticated»



BIBLIOGRAPHIE 333

non «sophistical» (p. 15); que signifie «sans brancheo> (p. 19 haut [peut-être "sans
broncher"]) Il manque un appel de note (p. 229, n. 21, à «Teodoro di Asine» [?]) ; p. 228
«la tesi plotiniana non discesa» la tesi plotiniana dell'anima non discesa); p. 229 lire
«posteriori», non «poteriori», etc.

Jean-Pierre Schneider

Carole Fry, Lettres croisées de Jérôme et Augustin, traduites, présentées et

annotées (Fragments), Paris, Belles Lettres/Migne, 2010, 501 p.

Durant ces trois dernières décennies, les études augustiniennes ont connu un
important renouveau. Pour s'en tenir à la connaissance des sources, la découverte la
plus notoire fut probablement celle de vingt-six sermons africains d'Augustin encore
inconnus, par François Dolbeau en 1990 (formant deux ensembles, ces sermons furent
publiés dans un même volume en 1996). Autre découverte importante, les lettres
exhumées et éditées (en 1981) par Johannes Divjak, soit vingt-sept lettres d'Augustin,
deux de correspondants et une de Jérôme, qui offrent de précieux témoignages sur la vie
quotidienne et le climat intellectuel de l'Afrique du Nord au début du vc siècle. L'une de

ces lettres (désignée comme Lettre 19*) vient enrichir le dossier de la correspondance
entre Augustin et Jérôme dont Carole Fry livre la traduction française dans le présent
volume. Les échanges épistolaires d'Augustin et de Jérôme avaient déjà bénéficié de

traductions commentées en allemand (par Alfons Fürst en 2002) et en anglais (par
Carolinne White en 1990). Caroline Fry livre ici la première traduction française du

corpus complet, en l'état actuel de la recherche. Sur la base des travaux d'Alfons Fürst
(2002) et de Ralph Hennings (Der Briefwechsel zwischen Augustinus und Hieronymus
und ihrer Streit um den Kanon des Alten Testaments und die Auslegung von Gal. 2,

11-14, paru en 1994), elle discute la chronologie des échanges et organise le corpus,
intercalant là où il sied la description de lettres perdues dont on possède des traces ou des

témoignages sûrs. Ses commentaires à la traduction, par endroits abondants, enrichissent
les commentaires de Fürst d'un ensemble de remarques stylistiques et linguistiques qui
caractérisent l'approche de l'A. Plus que l'histoire du dogme ou l'histoire sociale et
intellectuelle de la chrétienté entre 380 et 420, ce sont bien les dimensions littéraires et
linguistiques qui font pour l'A. l'intérêt de la correspondance entre Jérôme et Augustin.
L'ajout en annexe de la traduction du chapitre De la lettre tiré du manuel de rhétorique
de Caius lulius Victor se justifie dans cette approche littéraire. Si la bibliographie ne
mentionne pas le demier volume de l'édition critique de Klaus-Detlef Daur para en
2009 dans le CCL (les Lettres CI-CXXXIX) - l'A. n'ayant pas eu accès à cette édition
au moment de l'élaboration de sa traduction -, l'ensemble des outils bibliographiques,
chronologiques, lexicaux et indexicaux fournis en fin de volume facilite heureusement
l'orientation du lecteur dans la correspondance lacunaire de Jérôme et d'Augustin. Il n'est
plus besoin de souligner l'intérêt de cette correspondance pour l'histoire intellectuelle de
la chrétienté. Un premier groupe de lettres, dont l'amorce thématique est l'interprétation
de Gai. 2, 11-14 par Jérôme, traite de la licéité d'un mensonge opportun et de sa possible
présence dans un texte canonique. Chez Augustin se fait jour une tension évidente entre
vérité infaillible reconnue au contenu des textes du canon et obscurité de ces mêmes
textes, engageant nécessairement des interprétations imparfaites et divergentes. Cette
discussion entre les meilleurs interprètes n'est pas sans danger lorsqu'elle se diffuse
sans contrôle, à la manière des lettres d'Augustin et de Jérôme, recopiées et lues aux
différentes étapes de leurs longs acheminements (plusieurs années souvent). Autre
thème majeur du premier groupe de lettres, la question de la traduction oppose là aussi
un Jérôme traducteur et érudit à un Augustin plus soucieux des pratiques pastorales et
du scandale que provoquerait une lecture publique d'une nouvelle traduction latine de la



334 BIBLIOGRAPHIE

Bible, peut-être plus proche de l'original mais inaccoutumée. Là encore, la conception
augustinienne de la vérité s'achoppe à ses intérêts concrets de prêtre puis d'évêque -
autant de points délicats que l'A. ne relève pas, mue par d'autres intérêts et toujours
porteuse d'un a priori très positif en faveur d'Augustin, au détriment de Jérôme. Le
deuxième ensemble de lettres reflète les inquiétudes engendrées par la crise pélagienne :

Jérôme et Augustin s'accordent sur une condamnation de la théorie pélagienne de la

perfection morale. Ce front contre l'hérésie pélagienne et son impossible exigence de

pureté engage une discussion sur l'origine de l'âme et du péché, qui se prolonge dans
la délicate question de la damnation de l'âme des nourrissons morts sans baptême.
Certaines lettres (notamment les lettres 166 et 167 d'Augustin) sont désignées par leurs
auteurs comme des traités (libri). L'ensemble est en effet volumineux et l'érudition qui
s'y montre pourrait décourager un lecteur impatient. Or Caroline Fry parvient à faire
de ce corpus un plaisir de lecture grâce à sa traduction précise, élégante et lumineuse,
bien qu'elle revendique «l'humilité du littéralisme» dans des justifications introductives
aux accents rhétoriques (p. LXIV-LXV). Sa traduction résout en outre une difficulté de

lecture inhérente au genre, celle de la polyphonie immanente à la lettre, qui cite tantôt
d'autres missives, tantôt diverses sources de manière implicite. Grâce aux guillemets et
à un riche apparat des sources, la traductrice distingue les instances énonciatives et rend
visible la sédimentation discursive. Chaque lettre est précédée d'une brève présentation,
qui en discute la date de rédaction et en résume le contenu. L'ouvrage présente en
outre une introduction générale d'une soixantaine de pages. Dans l'avant-propos, l'A.
affirme : «Contrairement à la généralité de ce qui paraît en matière de monographie, ce
livre n'est pas une thèse de doctorat.» (p. XII). Elle entend ainsi s'excuser de «l'étique
bibliographie qui clôt ce volume». Elle se donne en tous cas une grande liberté de ton, que
l'introduction ne dément pas. Deux intérêts sont mis en évidence dans cette introduction,
l'étude littéraire et la psychologie des caractères. D'une part, l'A. décrit les spécificités
de la rhétorique épistolaire et les modalités matérielles de la mise par écrit et de la
transmission des lettres dans les mondes africain et oriental d'Augustin et de Jérôme.
D'autre part, elle scénarise l'opposition de Jérôme et d'Augustin au moyen d'une
dramaturgie caricaturale. Deux portraits psychologiques symétriquement antithétiques
se dessinent à plusieurs reprises (p. XI, XXV-XXIX, XXXIX, XLVI-XLVII, LI-LII,
LV), pour accorder systématiquement la palme à un Augustin plus «intelligent» et
novateur. Pour illustrer ce point et finir, je citerai deux remarques de l'A., qui montrent
son engagement axiologique dans l'objet reconstruit et témoignent sans conteste d'une
lecture libre des contraintes de la thèse de doctorat: «L'honnêteté et le recul obligent
cependant à constater que cette privation lui [i.e. Augustin, dépourvu d'érudition] fut en
réalité un benefice important. Contraint par nécessité à l'intelligence plutôt qu'au savoir,
il put, par contact direct avec une Ecriture certes traduite, s'abandonner à une création
libérée de cette érudition pure que l'on prend aujourd'hui encore pour de l'intelligence.
Face à lui, Jérôme se trouve dans une situation exactement inverse.» (p. XXVI-XXVII)
Et plus loin, p. LV, cette supputation présentée comme un fait : «Il est cependant de

fait que le silence de Jérôme doit aussi d'être à ce qu'il n'a rien à dire. Car, sur l'un et
l'autre problèmes, Augustin a usé jusqu'à l'épuisement le possible de l'intelligence et
de l'érudition.»

Catherine König-Pralong

Philosophie Claude Romano, Au cœur de la raison, la phénoménologie (Folio/Essais, 539),
contemporaine PariS) Gallimard, 2010, 1141 p.

L'auteur offre ici un ouvrage à la fois dense et précis où il analyse les multiples
apories de la phénoménologie en relation avec les différents mouvements de la pensée



BIBLIOGRAPHIE 335

moderne et contemporaine. Si la phénoménologie de Husserl et de ses successeurs a

pour ambition de redécouvrir la réalité du monde que nous habitons par un «retour aux
choses mêmes» et de redéfinir les catégories de la raison pour mieux écouter le monde
tel qu'en lui-même, Claude Romano reprend la problématique à la racine. Pour lui, il
s'agit de questionner à nouveau les positions et présupposés de la phénoménologie, les

mettant en parallèle avec les thèses de philosophes de la tradition continentale et de

la pensée issue de Wittgenstein sur la place du langage en philosophie. Contrairement
aux simplismes qui opposent philosophie du langage et phénoménologie, l'auteur tente
de montrer qu'il existe des structures d'expérience et de perception du monde, des

autres et de nous-mêmes antérieures au langage, mais qu'elles sont en relation étroite
avec l'intelligence du langage. C'est la problématique unité du statut de l'expérience
en tant que telle et de celui du langage et de ses significations, qui conduit Romano
à montrer que la phénoménologie a cherché en premier lieu à élaborer une nouvelle
image de la raison. L'ouvrage, qui met en dialogue les traditions kantienne, analytique
et continentale, constitue une traversée de la philosophie contemporaine. On peut parler
ici d'un véritable dialogue, car à chaque fois, les positions des philosophes abordés sont
mises à la question, et l'auteur cherche à dépasser les apories rencontrées à l'aide d'autres
positions. La première partie, «Confrontations», soulève le problème de l'expérience
et de l'intentionnalité husserliennes, les confrontant aux critères linguistiques de

l'intentionnalité. Elle relève aussi la place de l'antéprédicatif dans la philosophie,
insistant sur le fait que si toute expérience s'exprime dans le langage, c'est parce qu'il y
a déjà quelque chose avant le langage, mais en même temps que ce quelque chose ne peut
se penser que par le langage. L'auteur en vient à se demander s'il n'y a pas un choix à

effectuer entre phénoménologie (Husserl et ses successeurs) et grammaire (Wittgenstein
et la tradition analytique). Il pense au contraire que les deux positions sont nécessaires

et qu'il ne peut être question d'expérience, selon la phénoménologie, sans le point de

vue de notre expérience : «C'est du point de vue de notre expérience et seulement de ce

point de vue que les analyses d'essence de la phénoménologie sont possibles. Aussi cette
dernière n'a-t-elle de cesse de dénoncer l'hybris de toute méthode qui prétendrait nous
dire ce que sont les choses abstraction faite de la manière dont elles nous apparaissent en
relation à notre expérience finie.» (p. 400) Dans la deuxième partie, «Transformations»,
Romano analyse le concept phénoménologique d'expérience et celui d'intentionnalité,
se demandant si la phénoménologie peut être transcendantale. Se référant à Heidegger
et aux concepts d'être-au-monde et d'horizon, il inscrit la phénoménologie dans un
contexte herméneutique, notamment les pensées de Gadamer et de Ricoeur, même si

on a souvent opposé herméneutique et phénoménologie. Montrant que chez ces deux

penseurs, l'analyse de la compréhension passe par le langage («L'être qui peut être

compris est langage», selon Gadamer), l'auteur admet avec Gadamer que «ce qui est
dit n'est jamais tout seul. Seul le non-dit permet à ce qui est dit de devenir une parole
susceptible de nous atteindre.» (p. 872) Même s'il y a autant d'herméneutiques que
d'herméneutes, «l'herméneutique phénoménologique ne peut se formuler elle-même de
manière cohérente que si elle admet le niveau pré-herméneutique d'une compréhension
spontanée à l'œuvre dans l'expérience elle-même, une expérience perceptive non
médiée par des signes.» (p. 895) Heidegger est ici cité pour montrer la place de

l'herméneutique face à la phénoménologie: «la phénoménologie de Husserl n'est pas
assez phénoménologique parce qu'elle n'est pas assez herméneutique.» (p. 905) La
phénoménologie de Husserl passe aux yeux de Heidegger pour «non phénoménologique»,
non par négligence, mais en vertu «de l'emprise et du poids de la tradition.» (p. 906) Les
différentes analyses des développements herméneutiques amènent Romano à considérer

que «l'approche herméneutique consiste à critiquer les reliquats d'idéalisation présents
dans la phénoménologie elle-même, radicalisant ainsi le geste de Husserl d'un retour au
monde de la vie en deçà des 'substructions' scientifiques.» (p. 906) Et d'ajouter : «Notre
effort, au long de ces pages, aura été de montrer que, pour ce qui est de la rigueur, la



336 BIBLIOGRAPHIE

méthode phénoménologique n'a rien à envier à celle qui se dégage de la philosophie
linguistique. Que la notion de structures de l'expérience, en tant que structure d'essence,
mérite d'être défendue, à condition du moins d'être repensée en profondeur.» (p. 947).
Dès lors, la tâche la plus urgente de la philosophie consiste à «comprendre la manière
dont s'articulent une intelligence pré-discursive incorporée à notre ouverture première
au monde et une intelligence langagière qui s'édifie sur elle et vit souvent de l'ignorer;
et, par voie de conséquence, réunifier une raison clivée de ses bases corporelles et
expérientielles.» (p. 948) Et Romano de conclure: «Ne cherchant plus à opposer la
raison et la sensibilité, le langage et l'expérience, tout en maintenant leur distinction,
la phénoménologie est en quête d'une raison de l'infra-rationnel; elle promeut
une raison 'sensible au cœur', parce qu'elle ouvre le cœur de la raison au sensible.»
(p. 949) Le texte de Romano, fait de multiples confrontations et questions, et parcourant
l'ensemble de la philosophie contemporaine, cherche à justifier une véritable reprise de
la phénoménologie. Les subtiles analyses, qui pourraient parfois dissuader le lecteur le
mieux attentionné de poursuivre sa lecture, ont le mérite de le placer devant les impasses
dans lesquelles se sont aventurés les divers mouvements philosophiques contemporains.
Poursuivant ces pensées dans leurs demiers retranchements, l'auteur suscite un véritable
intérêt pour la remise en question de toute la philosophie contemporaine, et un véritable
«retour aux choses elles-mêmes.»

Jacques Schouwey

Gerald Morales, L'écriture du réel. Pour une philosophie du sujet (La nuit
surveillée), Paris, Cerf, 2010, 190 p.

Psychanalyste et enseignant en psychologie à l'université de Tours, Gerald Morales

propose de conceptualiser une «écriture du réel». Il s'agit d'une expérience où le corps,
déterminé comme «condition de l'écriture» (p. 57), dévoile une philosophie du sujet. La
démarche empruntée est de nature transdisciplinaire. La philosophie entre en dialogue
avec l'anthropologie, la psychanalyse, la clinique des psychoses et l'esthétique. La
première partie de l'ouvrage invoque des signes préhistoriques abstraits : qualifiées de

«signes indiciaires», ces premières manifestations d'écrihire révèlent, fondamentalement
et avant toute signification, une différence de nature sexuelle. En leur versant scriptural,
les traits du graphème présupposent un espace régionalisé à partir du corps propre,
sexuellement différencié, hanté par l'incomplétude. La frontière imaginaire entre
le corps et l'espace s'abolit dans l'opération spéculaire pour donner naissance à une
entité «réelle»: le corps-espace. Le passage du corps à l'écriture s'opère à travers
l'indétermination foncière de l'angoisse: la mise en défaut du corps conduit à définir
le sujet comme «un corps s'angoissant» (p. 50). Le corps propre, alors délivré de toute
approche métaphysique de la subjectivité, dévoile une incompossibilité du sujet et
du réel (p. 57). Précisément : le sujet n'a jamais accès au Réel, à ce «corps anatomo-
physiologique consistant en insistance de vide» (p. 58), qui se main-tient toujours dans

le hors-sens. L'interdépendance categoriale du Réel avec le Symbolique et l'Imaginaire
aboutit à un triptyque «écriture-corps-angoisse», clé de voûte du raisonnement
moralésien. Dans la seconde partie de son essai, l'auteur analyse diverses productions
esthétiques. L'art est le lieu où l'écriture du réel se fabrique à travers le corps du créateur.
Le «texte sauvage», une des pratiques d'écriture de Pierre Guyotat, en témoigne. Il s'agit
dans ce geste d'une véritable «écriture métonymie du corps» (p. 91) dans laquelle les

protocoles masturbatoires et orgasmiques rythment la graphie du premier jet manuscrit.
Le travail littéraire et plastique de Bernard Réquichot rend compte autrement du réel :

ici, le corps s'articule au temps de la scription et de la lecture; l'écriture «tente de

nommer l'innommable» (p. 139) dans une suspension poétique du temps et dujugement.



BIBLIOGRAPHIE 337

Une théorie généralisée de l'écriture du réel est finalement avancée. Sous la forme d'une
modélisation inspirée par la topologie mœbienne, l'expérience de la scription délimite
une «écriture du trou» (p. 167), vide découpé et entretenu par l'angoisse du sujet.

Fabrice Duclos

Robert Chenavier, Simone Weil. L'attention au réel, Paris, Michalon, 2009,
128 p.

Robert Chenavier, président de l'Association pour l'étude de la pensée de Simone
Weil et directeur de la publication des Cahiers Simone Weil, est aussi responsable de

l'équipe établissant les Œuvres complètes de Simone Weil, successeur en tout cela
d'André-A. Devaux, à qui la connaissance et la diffusion de la pensée de S. Weil
doivent beaucoup, comme à Camus, qui a su y distinguer immédiatement une valeur
de premier ordre. Dans ce petit livre, qui se veut expressément modeste, l'A. insiste
avec raison sur l'essentielle capacité humaine que constitue l'attention selon S. Weil.
On connaît la hantise de la force brute qu'avait cette dernière, aussi bien en chaque
individu que dans tous les appareils socio-politiques et dans le monde du travail. Or,

pour elle, l'attention est à saisir comme force transformée et transformante en toutes
situations, psychiquement et spirituellement, et cela dans le contexte concret quotidien
du vécu et du travail proprement dit dans sa dimension sociale. Camus affirmait ne pas
pouvoir concevoir une civilisation européenne qui ne tienne pas compte des exigences
de S. Weil, laquelle écrivait (citation de l'A.) : «Notre époque a pour mission propre,
pour vocation, la constitution d'une civilisation fondée sur la spiritualité du travail».
Nous en sommes, semble-t-il, bien loin aujourd'hui; pourtant, il est peut-être encore
possible d'affronter les quatre obstacles que S. Weil y voyait déjà et qui n'ont fait que
s'accroître: fausse grandeur, dégradation du sentiment de justice, idolâtrie de l'argent,
absence d'inspiration authentiquement religieuse. C'est bien en privilégiant la qualité de

l'attention, dès le tout début de l'éducation et jusque sur le forum public, qu'un espoir
reste permis. Merci à Robert Chenavier pour ce précieux petit ouvrage, qui se termine
sur cette autre citation de S.Weil : «Philosophie, chose exclusivement en acte et pratique
- c'est pourquoi il est si difficile d'écrire là-dessus. Difficile à la manière d'un traité de
tennis ou de course à pied, mais bien davantage».

Claude Droz

François Ansermet, Pierre Magistretti, Les énigmes du plaisir, Paris, Odile
Jacob, 2010,239 p.

Après A chacun son cerveau. Plasticité neuronale et inconscient, paru chez Odile
Jacob en 2004, dont il fut aussi rendu compte ici, les deux A. (un psychanalyste et un
neurobiologiste) ont, toujours conjointement, publié en 2010 deux nouveaux livres
aux mêmes éditions: Neurosciences et psychanalyse et Les énigmes du plaisir. C'est
de ce dernier qu'il sera question maintenant. De la même veine que les deux autres

ouvrages, Les énigmes du plaisir tente d'élaborer un dialogue entre neurosciences et
psychanalyse, mettant en avant des points de convergence, ainsi que les points de butée

qui les distinguent. Quatorze chapitres inégaux ponctuent le parcours de la lecture, allant
d'un Eloge de l'insu jusqu'à L'issue, titres respectifs du préambule et de l'épilogue.
Partant de la théorie du «principe de plaisir» de Freud, il est montré comment ce simple
modèle homéostatique mécanique de l'excitation ne semble pas pouvoir rendre compte



338 BIBLIOGRAPHIE

de la complexité du plaisir chez l'humain, surtout lorsque la recherche du plaisir
prend la forme d'une compulsion répétitive tournant à vide et amenant au déplaisir.
Cette «logique illogique» du plaisir imposa déjà à Freud d'aller Au-delà du principe
de plaisir, là où Lacan définira la «jouissance» comme mélange de libido et de pulsion
de mort. Cette complexité typiquement humaine d'un plaisir et déplaisir entremêlés est
alors mise en parallèle avec certaines découvertes dans le domaine de la neurobiologie
de l'addiction où l'on constate, dans le cerveau, l'activation légèrement différée d'un
circuit d'anti-récompense (système noradrénergique) suite à l'activation d'un circuit
de récompense (système dopaminergique) due à la prise de drogue. Ce mécanisme de

contre-régulation amènerait ainsi à une habituation qui débouche sur une tolérance et
ainsi à une dépendance croissante pour le même plaisir. Les concepts psychanalytiques
de pulsion, plaisir et au-delà du principe de plaisir se déclinent donc ici dans la
succession des processus : impulsion, activation du système de récompense et activation
du système d'anti-récompense. Les A. rapportent également une autre particularité de
la neurobiologie humaine, non moins intéressante, permettant un rapprochement avec
la psychanalyse: il s'agit du prolongement des voies intéroceptives, dans le cerveau
humain, jusque dans l'insula (partie du cortex intéroceptif)- Là sont représentées des

informations concernant les états somatiques avant d'être mises en connections avec
les informations extéroceptives. L'insula serait ainsi le lieu où les états somatiques sont
intégrés aux représentations psychiques, ce qui lui vaut - en tant qu'interface entre la
psyché et le soma - d'être appelée par les A. : / '«île» de la pulsion. De là, il semble
possible de traduire les troubles psychopathologiques, observés en clinique, tels que
liaison et déliaison psychiques, conversion hystérique, phénomènes psychosomatiques,
fantasme, répétition compulsive par un défaut ou des erreurs de connexion entre les

informations représentant les états somatiques et les informations représentant les

états psychiques, à l'intérieur de l'insula. À l'instar de ces deux exemples, les A.
suggèrent ainsi, au moyen de divers tableaux comparatifs parallèles, le recoupement de

plusieurs modèles entre psychanalyse et neurosciences, ceux-ci ne demandant qu'une
traduction des termes d'un langage à l'autre. À l'image de l'énigme constitutionnelle
au plaisir lui-même, force est de constater que plaisir et déplaisir se mélangent aussi à

la lecture de ce livre, agrémenté de références culturelles, musicologiques, littéraires
et cinématographiques variées, allant de Schönberg à Jennifer Aniston. Troublant est
le passage constant, voire l'oscillation permanente, entre les différents paradigmes
auxquels appartiennent la psychanalyse et les neurosciences. Même les deux positions
épistémologiques que sont d'une part une distinction claire et toutefois mutuellement
enrichissante des deux domaines (points de butée) et d'autre part un parallèle laissant
sous-entendre un recoupement possible (points de convergence) se succèdent jusqu'à
l'intérieur des chapitres. Est-ce un reflet des positions respectives des deux auteurs
La prise de position face à cette question épistémologique non explicitement posée
est-elle volontairement laissée à la liberté de l'entendement du lecteur Cette ambiguïté
épistémologique remonte, il est vrai, à Freud lui-même. Ainsi ce passage de l'Au-delà
du principe de plaisir, souvent invoqué par les A. pour ancrer leur démarche, où Freud
en appelle à une biologie «aux possibilités illimitées», permettant de mettre «à la place
des termes psychologiques, des termes physiologiques ou chimiques». Mais n'est-ce

pas là oublier l'évolution de la psychanalyse depuis plus d'un siècle qui n'a cessé

d'essayer de tirer au clair cet héritage freudien ambigu En complément à cette lecture,
nous pourrons peut-être nous réinterroger avec J. Laplanche (voir e.a. «Biologisme
et biologie» (1997) dans Problématiques VIT) sur les origines de cet «intérêt supposé
entre la psychanalyse et la biologie moderne». Pour le dire encore avec les termes du

co-auteur du célèbre Dictionnaire de la psychanalyse, il est une question, en effet, en
amont du présent livre : «Pourquoi la psychanalyse Pourquoi serait-elle [plus que les

autres sciences humaines] un interlocuteur privilégié de la biologie ?»

Vincent Datlèves



BIBLIOGRAPHIE 339

Olivier du Roy, La règie d'or. Le retour d'une maxime oubliée (Sciences
humaines et religions), Paris, Cerf, 2009, 178 p.

La règle d'or n'a pas connu le même succès dans le monde francophone que dans
le monde anglophone ou germanophone. L'A. nous rappelle à quel point son histoire
est longue et riche ; elle traverse les cultures et les siècles sous des formes mutliples et

pourtant à chaque fois reconnaissables. L'ouvrage traite principalement de la signification
et de la portée de la règle d'or adossée à deux types d'interprétations : une première qui
la considère comme une règle d'équité, et une deuxième qui la voit comme une règle
de réciprocité, sous une double formulation : empathie négative («ce que tu ne veux pas
subir, ne le fais pas à autrui») ou empathie positive («traite autrui comme tu voudrais
être traité de lui»). Il retrace aussi les mécompréhensions issues d'une déformation de
la règle d'or en les résumant dans un excellent tableau (p. 39) basé sur les analyses de

Benjamin Camfield (1638-1693), auteur quaker d'un des premiers traités sur la maxime.
Dans cette investigation, l'A. montre, avec pertinence, l'atténuation de la règle dans les
tentatives de correction et de rectification au profit d'une réflexion sur ce qu'il est bon
de vouloir et sur le bien, au détriment d'une morale de la réciprocité: «on est renvoyé
à la judicature de la «raison» ou du «devoio> et à une tout autre conception de ce qui
est bien ou mal. On a quitté le registre interpersonnel» (p. 49). 11 est important, selon
l'A., de maintenir la maxime dans le giron d'une réciprocité, car c'est de celle-ci qu'il
est question dans les différentes sphères culturelles qu'il énumère en deuxième partie,
dans un excursus historique et culturel à large prisme (confucianisme, brahmanisme,
bouddhisme, jaïnisme, sikhs, Egypte et Babylonie, judaïsme, zoroastrisme, culture
grecque, mandéisme, manichéisme, incas, Afrique, Islam). Dans son approche centrée
sur l'Occident, on redécouvre l'importance de la maxime dans la patristique, notamment
chez Origene où elle est assimilée à une loi naturelle, et chez Augustin pour qui elle se

couple à une lecture de Romains 2,14. Pourtant, la place de la règle d'or dans la réflexion
morale se fragilise avec l'émergence de la philosophie aristotélicienne du Bien et la
syndérèse (p. 85). Malgré cette tendance forte, la règle d'or se maintient dans la réflexion
morale par des formulations différenciées, allant de Luther à des reprises dans le XVIIe
siècle anglais et dans la pensée de Rousseau sur la pitié, en passant par son discrédit
kantien, jusqu'à Piaget et Baier pour aboutir à Soi-même comme un autre de Ricoeur.
L'A. replace à chaque fois le sens de la maxime selon ses contextes d'énonciation,
dans les Evangiles et dans ses reprises contemporaines, pour en démontrer l'actualité
et les potentialités pour la réflexion éthique (dans la primatologie, les neurosciences,
ou encore dans la phénoménologie à travers Lévinas, Jean-Luc Marion et Emmanuel
Housset). L'A. finit sur l'affirmation forte, et justifiée par ce livre d'une grande clarté
pédagogique, que la règle d'or est: «une structure ou un schéma anthropologique
fondamental, traduisant la reconnaissance de l'homme par l'homme» (p. 174) dans des
circonstances diverses et complexes qui nous poussent à oublier que l'autre est un autre
moi, et selon la formule finale de l'A. : «un moi comme moi».

Dimitri Andronicos

Dag Hammarskjöld, Jalons, Préface de Carlo Ossola, nouvelle édition revue,
corrigée et annotée par C. G. Bjurström et Philippe Dumain (lre édition
française, Paris, Pion, 1966), Paris, Félin, 2010, 242 p.

Une fois le nom de l'auteur laborieusement épelé, sa figure nous revient en mémoire
comme celle d'un ancien secrétaire général des Nations Unies, en poste de 1953 à sa

mort. Le livre présenté ici est celui que ce «premier citoyen du monde» rédigea de 1925
à 1961 (date de l'accident d'avion qui l'emporta), sous la forme d'un journal intime.



340 BIBLIOGRAPHIE

L'A. y consigne des remarques introspectives et de nombreuses citations, d'horizons
très divers, avec lesquelles il se sent entrer en résonance et développe - ou s'incite à

développer - sa personnalité. Son parcours est celui d'un homme épris de religiosité
- tendance héritée de sa mère, chrétienne pratiquante, trait plutôt rare dans la Suède de

cette époque, semble-t-il -, qui sacrifie ses études de théologie pour se lancer, suivant
la voie paternelle, dans des études et une carrière politiques. 11 s'y consacre avec une

énergie impressionnante, jusqu'à accéder en 1953 à ia plus haute charge politique
mondiale, qu'il exercera jusqu'à sa mort. Ces quelques éléments biographiques ne sont

pas superflus pour aborder la lecture de ces Jalons ; la personnalité que s'efforce de

construire, ou plutôt d'édifier l'A. porte la marque tant du bourreau de travail dévoué que
du croyant profondément attaché à la réflexion sur sa condition. Les sources qu'il médite
sont avant tout les Psaumes, ainsi que les Évangiles (notamment ceux de Jean et de

Matthieu); à côté des textes canoniques, on retrouve fréquemment l'Imitation de Jésus-
Christ de Thomas A. Kempis, les Pensées de Pascal et les œuvres de Maître Eckhart ;

mais c'est encore les penseurs confucéens et taoïstes, et finalement les poètes, suédois,
allemands, anglais et français (Saint-John Perse surtout, autre diplomate qu'il participera
à «nobéliser» en 1960); en dialogue constant avec ces auteurs, il ajoute sa propre voix
à la compréhension qu'ils ont de Dieu ou du divin. La forme de ses méditations change
parfois avec les priorités spirituelles d'une étape; ainsi, durant plusieurs mois en 1956,
il ne note que des citations, avec de très rares commentaires ; les trois dernières années
du journal ne sont remplies (à une page près) que de ses poèmes, et l'année 1959, plus
spécifiquement, de haïkus seuls. Cette diversité, et ces choix formels, illustrent les paliers
(ou les bornes, ces Vägmärken du titre original) que franchit l'auteur, se développant
dans une sorte d'effacement mystique (idée importante pour l'auteur, illustrée dans la
citation du poète suédois Malmberg figurant en exergue de son ouvrage : «Seule la main
qui efface / peut écrire le mot juste»). Le genre auquel appartient cet ouvrage ne prête
pas le flanc à une critique portant sur la méthode ou le contenu. Ce texte fait partie
des quelques journaux personnels qu'on peut lire avec un véritable profit, tant pour la
sincérité de la démarche que pour l'érudition variée et rigoureuse avec laquelle elle est
menée. On regrette presque la présence d'une préface - sans mettre en question la valeur
du travail de Carlo Ossola - tant il serait agréable d'aborder ce texte sans le moindre
cadre herméneutique préalablement posé. Par contre, les brèves notices biographiques
finales sont, en guise d'éclairage préliminaire, d'une valeur certaine.

Jonathan Wenger

Gérard Rabinovitch, Comment ça va mal L'humour juif, un art de l'esprit,
Paris, Bréal, 2009, 204 p.

Si l'étude philosophique du rire remonte au Philèbe de Platon et en tire des lettres
de noblesse évidentes, elle mène cependant une existence précaire, marginale, quoique
probablement inextinguible. Le rire n'est-il pas lui-même un moment décalé et mineur
de la vie individuelle et sociale Il faut d'abord que le monde soit monde, qu'il se

déploie, s'installe, prospère, avant qu'on ne puisse en rire, même un peu. Reste que le

rapport subtil tissé par l'humour, cet art du rire, avec le monde dans lequel son habitus
se déploie, mérite attention, respect - et même elucidation. Ne serait-ce que parce
que la question surgit aujourd'hui, sous beaucoup d'aspects, dans la sphère publique.
C'est donc aussi bien pour ses mérites conjoncturels que sub specie aeternitatis que la

contribution de l'A. doit retenir l'attention de tous les amis du rire et de son analyse. Aux
premiers, nous dirons seulement que le «florilège» (dans l'ouvrage, les p. 71-195) est

superbe, au moins à la hauteur de l'inoubliable Le Communisme est-il soluble dans
l'alcool ?; et aux seconds, que l'étude préparatoire de ce chercheur du CNRS - c'est elle



BIBLIOGRAPHIE 341

que nous retracerons ici - est l'une des meilleures qu'il nous ait été donné de lire depuis
H. Bergson (dans l'ouvrage, les p. 7-70). Certes, l'A. traite de l'humour juif, et inscrit
son propos dans une méditation plus large sur l'existence précaire, menacée et resiliente
de «ce peuple singulier» (p. 25). Dans ce contexte, l'humour apparaît progressivement
comme une forme fondamentale d'esprit critique - surtout autocritique - selon un
régime ancré dans la tradition biblique et rabbinique. Il se meut entre les horizons
de la consolation, de la désolation et de la lucidité (p. 12). Instaurant prioritairement
un rapport à soi «dépris de l'arrogance» (p. 41), il refuse de s'exercer au détriment
d'autrui (p. 17, p. 35, chap. 4). S'il marque aussi quelque rapport avec l'autorité, la loi,
l'idéal, avec ce que la psychanalyse appelle «le surmoi», ce rapport reste foncièrement
original et ne se ramène pas à une condamnation. S. Freud ne note-t-il pas, dans Der
Witz (1927): «il nous reste encore beaucoup à apprendre de l'essence du surmoi» (cité
par l'A. p. 17) Dans ce qui suit, nous esquissons le contenu des cinq chapitres. Le

premier procède à l'identification et au rejet de l'interprétation «doloriste» de l'humour
juif. Le second donne des indications précises sur 1'«anthropologie désenchantée» du

judaïsme dans l'histoire longue depuis l'Antiquité. Le troisième établit l'appartenance
de l'humour à un art «paternel» de l'interprétation, non sans rapports avec la recherche
des «quatre sens de l'Ecriture» (selon le Talmud: le sens obvie, le sens allusif, le sens

exigible à découvrir, le sens inaccessible, p. 40). L'A. montre au 4e chap, comment le

concept d'ironie tourne à l'aigre (p. 51) et s'acoquine - dans la raillerie, le sarcasme, le

ricanement - avec le sadisme. Enfin, au chap. 5, il oppose l'humour, ce «moyen [...]
de ne pas perdre pied devant les déceptions qu'inflige l'existence», au divertissement,
«ornement neuroleptique de la domination» (p. 67). - La rédaction dense de cette brève

étude, quasi aphoristique en sa construction, vient en souligner l'érudition et la sagesse
communicative.

Daniel Schulthess

Isidori Hispalensis Episcopi, Synonyma, cura et studio Jacques Elfassi (Corpus Histoire de

Christianorum, Series Latina CXI B), Turnhout, Brepols, 2009, CLXIX + la théologie

168 p.

Isidore de Seville, Etymologies, Livre IH, De Mathematica, texte établi par G.

Gasparotto avec la collaboration de J.-Y. Guillaumin, traduit et commenté

par J.-Y. Guillaumin, Paris, Belles Lettres, 2009, 195 p.

Isidore de Seville, Histoire de l'Espagne wisigothique, t. I, Chronique
universelle, texte original latin et traduction française par Nathalie

Desgrugillers-Billard (L'Encyclopédie médiévale), Clermont-Ferrand,
Palèo, 2009, 138 p.

Isidore de Seville, Histoire de l'Espagne wisigothique, t. II, Histoire des Goths,

des Vandales et des Suèves, texte original latin et traduction française par
Nathalie Desgrugillers-Billard (L'Encyclopédie médiévale), Clermont-
Ferrand, Palèo, 2009, 144 p.

Isidore de Seville, Histoire de l'Espagne wisigothique, t. III, Le livre des

hommes illustres, texte original latin et traduction française par Nathalie

Desgrugillers-Billard (L'Encyclopédie médiévale), Clermont-Ferrand,
Palèo, 2009, 200 p.



342 BIBLIOGRAPHIE

Fruit de minutieuses recherches et comparaisons des manuscrits existants, cette
édition critique des Synonyma d'Isidore de Seville que propose aujourd'hui Jacques
Elfassi dans la série latine du Corpus Christianorum est appelée à être désormais la
référence, sinon définitive, en tous les cas privilégiée parmi toutes les précédentes de

ce texte fameux dans lequel le Moyen-Âge a très tôt reconnu le modèle d'un style, le

style synonymique à mi-chemin de la prose et de la poésie, qu'il ajustement baptisé
«isidorien» et qui a marqué théologiens et spirituels jusqu'à Dante. En gestation au cours
de plusieurs années par une suite d'articles préparatoires sur le contenu, le style et la

langue, l'A. a pu finalement se concentrer dans l'introduction sur les questions plus
formelles de la datation et des sources, sur la description des manuscrits utilisés dans
l'étude stemmatique, l'établissement du stemma codicum et la diffusion des Synonyma
au haut Moyen-Âge. En une troisième partie, l'A. expose les caractéristiques propres
de son édition, le choix des 19 témoins de référence retenus sur les 36 manuscrits
collationnés, les critères généraux d'établissement du texte, les problèmes qui se posent
au sujet du titre, de la division en chapitre, de l'orthographe et de la ponctuation et,
enfin, la présentation des apparats. En un mot, avec les Synonyma, Isidore poursuit un
double but: en systématisant l'exercice oratoire antique de version synonymique d'un
texte, exercice destiné à enrichir le vocabulaire d'un apprenti orateur, ce qui donne aux
deux livres qui les constituent leur cohérence et leur unité stylistique, il a voulu aussi

en faire un exercice spirituel de repentir et de conversion intérieure. Le premier livre
est un dialogue entre l'homme qui se plaint des souffrances qu'il endure et la raison
qui l'exhorte à prendre conscience de ses fautes. Le second est un manuel de morale et
de spiritualité, dans lequel la raison donne à l'homme une règle de vie (norma vivendi)
en quatre points : la conquête des vertus de chasteté, humilité, patience et charité, des

préceptes sur les paroles et les actes, les devoirs d'états des docteurs et des dignitaires,
des supérieurs et des inférieurs et, enfin, le mépris de ce monde et les œuvres de charité.
Si l'authenticité de ce traité ne fait aucun doute, le résultat de l'examen des pièces du
dossier et des diverses hypothèses de datation qui ont été faites, ainsi que la découverte
de l'existence de deux recensions correspondant à plusieurs étapes de la rédaction de

l'œuvre ne donnent aucune possibilité de préciser de manière certaine la date de sa

rédaction, sinon dans la large fourchette chronologique de 595-631 (p. XVI). L'étude des

sources est d'autant plus intéressante que «le traité ne comporte aucune citation explicite
et qu'il peut donner l'impression, par comparaison avec d'autres ouvrages isidoriens
d'être l'une des œuvres les plus 'originales' du Sévillan» (Ibid). Mais, tout en adaptant
ses sources au style synonymique, Isidore emprunte abondamment aux Moralia in Job
de Grégoire le Grand, d'abord, puis aux De Officiis d'Ambroise, le Commentarius in
Ecclesiasten et Contra Johannem de Jérôme, YAd Gregonam d'Arnobe ie Jeune, le De
Excidio urbis, De sermone Domini in monte et le Sermo 351 d'Augustin, et le De lapsls
de Cyprien (p. XVII). C'est dire que nous avons là, d'une part, l'une des premières
tentatives pédagogiques de synthèse d'enseignements patristiques et, d'autre part, par
l'association d'un contenu spirituel et d'une forme grammaticale, un texte innovant et

typiquement isidorien. Quant à l'hymne final à la raison, emprunté aux Tusculanes de

Cicéron par l'intermédiaire de Lactance, on comprend aussi la place importante que
tient, dans l'esprit du Sévillan, une Antiquité toujours vivante. C'est avec le plus grand
soin que l'ouvrage a été réalisé, jusqu'aux deux index complets des citations bibliques et
des sources citées, honorant ainsi une fois de plus l'excellence de la collection en cours
chez Brepols du Corpus Christianorum.

- L'édition critique du texte des vingt livres des Etymologies, accompagnée d'une
traduction qui peut être soit espagnole, soit encore anglaise, italienne ou française
suivant la nationalité des traducteurs, avance lentement, au rythme de la seule règle qui
préside aux célèbres collections de textes anciens qui paraissent aux Belles Lettres : la

qualité doit prévaloir sur la quantité. Le Livre III, demier paru, intitulé De mathematica,



BIBLIOGRAPHIE 343

une fois encore, est remarquable. II permet non seulement de mieux connaître la pensée
d'Isidore en tant que telle, mais il enrichit notre éventail des sources médiévales
concernant la transmission des savoirs en général, et l'enseignement du quadrivium
en particulier. G. Gasparotto, qui en a établi le texte sur la base des 18 principaux
manuscrits que nous transmettent les trois fonds espagnol, français et italien, met en
évidence que «le nombre élevé de testimonia des œuvres d'Isidore nous sont parvenues
presque toujours dans leur extension intégrale et avec de rares et inévitables variantes
et variations de graphies, dues à des scribes parfois loin de comprendre le sens de ce

qu'ils copiaient, au point d'englober des gloses marginales dans le texte lui-même. [...]
D'où l'importante uniformité paléographique et les intéressantes figures géométriques,
solides et planes, un peu partout, en accompagnement du texte, nécessaire pour les

leçons dans les séminaires, donc pour des jeunes destinés au sacerdoce et à la disposition
des évêques qui les dirigeaient, comme les deux frères Léandre et Isidore» (p. XXXIX).
Arithmétique, géométrie, musique, astronomie, telles sont les quatre sciences du

quadrivium traitées par le Sévillan. Sans pouvoir ni mentionner ici le détail des titres
et des développements des chapitres pour chacune de ces sciences, ni argumenter sur
les problématiques simplifications, voire déformations et coupes qu'Isidore pratique
sur les sources dont il dispose, ni encore résumer les précieuses notes complémentaires
dont J.-Y. Guillaumin accompagne la traduction très précise qu'il a faite du texte, qu'il
nous suffise de reconnaître d'abord l'intention première d'Isidore, qui s'est toujours
voulu l'héritier des contenus scientifiques et des doctrines théoriques qui caractérisaient
les mathématiques de l'Antiquité, créées par les Grecs, utilisées par les Romains,
transmises par Nicomaque de Gérasa, Apulée, Boèce et Cassiodore, et qu'il se montre
donc constamment convaincu que «la science des nombres ne doit pas être méprisée»,
car si l'on «supprime le nombre en toutes choses, tout périt» (4:1,4), et que l'être ne peut
que s'enraciner dans une harmonie universelle, qui était omniprésence du nombre pour
les Pythagoriciens, reflet de l'intelligible pour les Platoniciens, révélation de la bonté
providentielle pour les Stoïciens ou les exégètes judéo-chrétiens. Dans ce sens, J.-Y.
Guillaumin a raison de dire dans la conclusion de son introduction que, pour l'évêque
de Seville, «c'est la méthode étymologique qui fonde la vraie connaissance. Aussi
l'encyclopédie isidorienne, à propos du quadrivium comme à propos de tout le reste,
cherche-t-elle à transmettre avec fidélité un savoir vénéré. Cela est exigé par la croyance
à la force des «origines». Isidore enfin ne cherche pas à le faire avec originalité : l'originel
exclut l'original» (p. XXVII). Le De mathemathica, comme le Livre des nombres et le
reste de l'œuvre, doit enfin contribuer à la définition d'une nouvelle culture dans une
époque et un pays qui cherchent à trouver la stabilité. Une bibliographie succincte donne
la référence des textes anciens, articles et ouvrages modernes consultés.

- C'est dans un but également instructifet pédagogique qu'Isidore de Seville rédigea,
sous le règne de Sisebut, la Chronique universelle, YHistoire des Goths, des Vandales et
des Suèves et Le livre des hommes illustres. En se référant à ses prédécesseurs Eusèbe
de Cesaree, Orose, Sulpice Sévère, il a voulu faire de sa Chronique, tout en demeurant
dans l'esprit du livre biblique des Chroniques, une histoire universelle totale, qui s'étend
du premier jour de la Création à la «quatrième année du très religieux prince Sisebut»
(615), dans une première rédaction, et «à la dixième année du pieux règne de Suinthila»
(631), dans une seconde. Ce genre historique de la chronique, dont Isidore glose en latin
le nom grec (etym., 5,28) par «l'enchaînement des époques» (temporum series), est l'une
des formes nouvelles que le christianisme avait données à une histoire universelle née
de l'extension du monde hellénistique, puis de l'empire romain. Et il est remarquable de
voir comment juifs et chrétiens ont successivement œuvré pour établir, entre l'histoire
du peuple de Dieu, - ancien (celui d'Abraham), puis nouveau (celui de l'Evangile) -
et celles des civilisations orientales et classiques, des synchronismes qui pussent leur
permettre de revendiquer le respect dû selon eux à la priorité de l'histoire biblique. Ces



344 BIBLIOGRAPHIE

synchronismes procurèrent une armature chronologique dans laquelle ils purent situer
avec une précision croissante l'histoire de leurs traditions religieuses respectives. C'est
donc ainsi, dans un récit suivi, adoptant une datation continue, et partageant les temps
en six âges comme l'avait fait Augustin, qu'Isidore présente F«enchaînement continu»
des dynasties impériales et royales jusqu'aux règnes des empereurs romains et des rois
goths. Pour lui, comme le reconnaît en effet Nathalie Desgrugillers-Billard, «le peuple
goth est un peuple élu, entre les mains duquel l'Espagne catholique peut désormais
s'affirmer et s'affranchir de Rome. Les Goths ne sont plus là pour servir le pouvoir
romain, ils ont, avec le peuple hispani-romain, fondé leur propre nation. En 633, le IVe

concile de Tolède, qu'Isidore préside, entérine ce nouvel élan. [...] C'est donc une image
travaillée, une véritable idéologie de l'Espagne et des Goths, que cherche à donner
l'évêque de Seville: une prédestination de l'accession au pouvoir de ce peuple, qu'il
admire et souhaite guiden> (p. 10 sq.). Quant au Traité des hommes illustres, composé
entre 615 et 618, avant les œuvres purement historiques, il retrace le combat qu'ont
mené de grands théologiens contre l'arianisme. Dans l'énorme tradition manuscrite du
Sévillan, l'A. a privilégié le fonds romain, en donnant les références des manuscrits
qu'elle a consultés, tout en suivant l'édition Migne que reproduisent les trois ouvrages,
et qu'elle a tenté de traduire de la manière la plus claire et lisible possible. U faut féliciter
enfin l'A. pour le soin apporté aux trois index complets des noms de personnes, peuples
et lieux cités car, en plus des occurrences et références aux textes répertoriées, chaque
nom fait l'objet d'une brève et précieuse notice historique.

Jean Borel

Liliane Crété, Où va-t-on après la mort? Le discours protestant sur l'au-delà:
XVP-XVIIP siècles (Histoire et société, 50), Genève, Labor et Fides, 2009,
224 p.

Après avoir publié sur les camisards, les sorcières de Salem, le protestantisme et
les femmes et, plus récemment, sur John Cotton, l'A. se propose dans ce nouveau livre
d'analyser le discours de plusieurs auteurs protestants en lien avec non seulement ce

qui suit la mort, comme pourrait le laisser penser le titre, mais également ce qui la

précède. Les Réformateurs ayant affirmé leur volonté de placer le texte biblique au cœur
de leur foi, l'A. indique en ouverture quels sont les textes sacrés qui ont principalement
orienté ia réflexion sur la mon, ainsi que sur le salut et la damnation, toui en précisant
que les textes du canon biblique offrent finalement assez peu de détails à ce sujet. L'A.
présente ensuite, dans le premier chapitre, la conception de la mort et de l'au-delà des

penseurs marquants des premiers siècles du christiansime, en particulier d'Origène et

d'Augustin, pour ensuite passer au véritable sujet de son livre; certains écrits de Martin
Luther et de Jean Calvin font alors l'objet d'analyses successives. Le deuxième chapitre
est principalement consacré à la préparation à la mort et à l'accompagnement des

mourants. Des œuvres de William Perkins, Samuel Hieran, Pierre Du Moulin, Charles
Drelincourt, Jean de La Piacene et Richard Baxter sont présentées. Le troisième chapitre
s'intéresse aux anges et aux démons qui peuplent plus ou moins densément l'au-delà
selon les différents auteurs. L. Crété fait à nouveau un survol des textes bibliques qui
évoquent ces créatures avant de se concentrer sur les auteurs modernes. Des textes de
Richard Hooker, Isaac Ambrose, Raymond de Sebonde, John Milton, Daniel Defoe,
John Bunyan et Michael Wigglesworth sont brièvement traités. Le quatrième chapitre,
intitulé «le temps des philosophes» porte sur les changements majeurs au niveau de

l'herméneutique biblique et des sciences naturelles qui se produisirent à partir du demier
tiers du XVIIe siècle et de l'impact de ces transformations profondes sur les concep-



BIBLIOGRAPHIE 345

tions de l'au-delà. Certaines des grandes figures de l'époque ainsi que leurs idées sont
présentées, dont Henry More, Newton, Locke, Leibniz et Kant. Le cinquième et demier
chapitre est intitulé «Du christianisme raisonnable au grand réveil» et porte
principalement sur l'œuvre de Rousseau, Hume, William Whiston, John Tillotson, Joseph
Butler, John Wesley et Jonathan Edwards. L'A. a fait preuve d'écclectisme dans le choix
de ses textes et a recueilli l'expression de conceptions relatives à la mort autant dans

des traités théologiques, que dans des poèmes (Agrippa d'Aubigné et John Milton) ou
des oeuvres philosophiques. Les auteurs anglais sont les mieux représentés et reçoivent
le plus d'attention, bien que les Français et les Allemands ne soient pas oubliés. Les

citations, toutes données en français, sont nombreuses et donnent au lecteur un bon

aperçu du type de langage employé. Le nombre d'auteurs traités ne permet évidemment

pas à l'historienne d'analyser en profondeur la pensée de chacun. L'importance accordée

au contexte historique donne parfois l'impression que le sujet principal glisse à l'arrière-
plan (surtout au chapitre 4), mais il faut probablement y voir la volonté de la part de l'A.
que tous types de lecteurs puissent bien comprendre et situer les idées exposées.

Jean Bernier

René Simon, Pour une éthique commune. Réflexions philosophiques et Théologie

éclairages théologiques 1970-2000, textes réunis par É. Gaziaux et contemporaine

D. Müller (Recherches morales), Paris, Cerf, 2009, 560 p.

Ce recueil d'articles réunis par les professeurs Eric Gaziaux et Denis Müller rend

hommage au prêtre salésien fondateur et membre de longue date de l'Association des

Théologiens pour l'Étude de la Morale (ATEM), à sa personnalité, à son esprit, ouvert
et généreux. Cette sélection d'articles classés en quatre parties (I. Éthique et morale; II.
Dignité de la personne et responsabilité; III. La spécificité de l'éthique chrétienne; IV.
Vérité, vie et amour; concrétisation de l'éthique chrétienne) témoigne de la largeur de

vue de son auteur, de sa sensibilité et de sa finesse théologique. Faute de pouvoir passer
en revue les 23 articles, nous en présenterons les points les plus remarquables et les plus
représentatifs sans tenter une systématisation de sa pensée, qui nécessiterait souvent
une connaissance préalable des contextes d'écriture pour en apprécier la profondeur.
Dans l'ensemble des articles, il faut noter avant tout la référence constante à Hans

Jonas, Paul Ricœur et Emmanuel Lévinas dont il s'inspire pour penser la préséance
de l'éthique sur toute réflexion normative; son éthique théologique reflète et reprend,
avec une liberté fidèle sans être servile, les nombreuses potentialités spéculatives de ces

auteurs, notamment sur la notion d'altérité, de responsabilité, de transcendance et sur le

rapport entre éthique et morale - avec une tendance à privilégier de plus en plus l'apport
de Lévinas. Dans l'ensemble, pour ce qui est de la place et de la fonction de l'éthique,
l'A. récuse une approche «unifiante» de l'agir moral et les exigences de cohérence trop
idéologiques entre la théorie et la pratique ; il nous invite à vivre de cette faille (celle de

la raison pratique et de la volonté dans une perspective kantienne) et assigne à l'éthique
de «rendre les écarts vivables, et la tension créatrice de la fraternité humaine» (p. 53).

L'éthique théologique (ou éthique chrétienne) chez l'A. est rarement aux fondements de

l'argumentation, elle est davantage une intensification de la moralité sous l'égide d'un
acte de foi et d'espérance, en cela, il est proche d'une «morale autonome» (p. 241) qu'il
justifie par une interprétation large de la Loi Naturelle chez Thomas d'Aquin. L'A. a

aussi le souci d'ancrer l'éthique chrétienne dans des situations concrètes, et le moraliste
doit «éclairer la conduite chrétienne de l'homme [...] dans la nouveauté et l'inédit des

situations du monde présent et à venir». Dans cette perspective, la lecture de l'Écriture
dans la foi et la parole de Dieu n'offrent pas de solutions morales ou théoriques, mais



346 BIBLIOGRAPHIE

sont libératrices d'énergies pour faire face à des situations nouvelles, dans la fidélité à

la Parole et l'affirmation d'une identité chrétienne a vivre et à conquérir dans le monde
actuel (p. 222). Pour l'A. : «le temps du chrétien est toujours un temps d'incertitude, sa

démarche, une démarche exodale, sa praxis éthique, une approximation de sa vocation»
(p. 291 qui ne se laisse pas figer dans des institutions et des normes, l'Église (catholique
dans ce contexte) est toujours à réformer «à la force critique qui lui vient de l'Évangile»
(p. 290). L'Église peut offrir des cadres et des normes pour affermir et rassurer la

conscience morale, pourtant, sa véritable fonction est d'inciter plus que d'imposer, de

rester «sensible aux conditions de création d'une authentique liberté et responsabilité
morale» (p. 311). Dans le champ de la bioéthique, René Simon défend aussi le principe
d'une responsabilité éthique autonome par rapport à la révélation, et cette dernière
n'affaiblit pas la première mais la nourrit et la vivifie: «La responsabilité théologale
[...] n'entre pas en concurrence avec la responsabilité spécifiquement éthique: elle la

surdétermine» (p. 453). Au fil du recueil, la pensée de René Simon remonte par échos

et touches successives pour nous rappeler que toute décision éthique est une prise de

risques dans des situations insolubles parce que concrètes, ce qui ne signifie pas qu'elles
soient sans solutions, mais que l'agir moral doit puiser dans la confiance et l'espérance
d'une communauté, d'une Alliance et d'une Parole, pour assumer l'incertitude qui
entoure nos décisions et nos actions.

DlMlTRI ANDRONICUS

Sciences Takamitsu Muraoka, A Greek-English Lexicon of the Septuagint, Louvain,
bibliques Peeters, 2009, 757 p.

Takamitsu Muraoka, A Greek-Hebrew/Aramaic Two-way Index to the

Septuagint, Louvain, Peeters, 2010, 384 p.

Bernard A. Taylor, Analytical Lexicon to the Septuagint. Expanded Edition :

with Word Definitions from Greek-English Lexicon of the Septuagint by
J. Lust, E. Eynikel, and K. Hauspie. Peabody, Mass.: Hendrickson, 2009,
591 p.

Avec l'essor international des études sur la Septante auquel nous assistons depuis
quelques décennies, il devenait indispensable qu'apparaissent aussi de nouveaux outils
de travail. Trois magnifiques dictionnaires, complémentaires l'un de l'autre, ont ainsi

vu récemment le jour pour favoriser le travail des chercheurs, aussi bien ceux qui se

concentrent sur l'histoire et la traduction du texte hébraïque de la Bible que ceux qui
étudient la Septante comme un texte grec en soi et pour soi, avec ses caractéristiques et

ses perspectives propres. Fruit de plusieurs années de travail, le Dictionnaire grec-anglais
de la Septante que l'A. publie aujourd'hui complète et achève en un seul volume les

deux éditions partielles précédentes : A Greek-English Lexicon ofthe Septuagint: Chiefly
of the Pentateuch and the twelve Prophets (Leuven, Peeters, 2002), qui était lui-même
une édition augmentée de : A Greek-English Lexicon ofthe Septuagint: Twelve Prophets
(Leuven, Peeters, 1993). Il couvre donc l'ensemble du vocabulaire de la LXX, livres
deutérocanoniques ou apocryphes inclus, et tient compte de manière systématique des

diverses versions suivantes qui ont fait l'objet de recherches récentes importantes: 1) le

«texte antiochien ou proto-lucianique», dont la particularité est d'attester tantôt un texte
postérieur à la recension origénienne et influencé par elle, tantôt un état particulièrement
ancien, que l'on remarque spécialement dans les livres des 4 Règnes et des Chroniques
et qui repose sur un substrat hébreu proto-massorétique, dont Qumran fournit désormais



BIBLIOGRAPHIE 347

des preuves ; 2) la révision Kaigé, antérieure à Aquila et à Symmaque, étroitement liée
à Théodotion, qui se manifeste comme une révision hébraïsante, faite sous l'égide
du rabbinat palestinien, rectifiant le Vieux Grec selon un texte hébreu de type
protomassorétique; 3) les deux versions d'Esther, Vieux Grec (o') et texte Alpha (L), avec
les six chapitres supplémentaires qu'offre aujourd'hui l'édition Hanhart de Göttingen;
4) les deux versions de Daniel, Vieux Grec et révision de Théodotion ; 5) la forme brève
de Job; 6) les deux versions de Tobit selon Hanhart; 7) Ode 12 ou Prière de Manasse.
Bien conscient de toutes les difficultés qui se présentent pour établir aujourd'hui un
tel dictionnaire, dont chaque mot fait nécessairement référence à un mot ou à une
expression hébraïque, le but de l'A. a d'abord été de chercher et de déterminer quel
sens la traduction des LXX, qui témoigne de l'état de la langue grecque au cours de la

période hellénistique et de la première période romaine, pouvait avoir pour un lecteur
du IIIe au 1er siècles av.J.-C, ignorant l'hébreu et l'araméen. Une attention spéciale a

été prêtée par l'A. à l'usage et au rôle important que jouent dans la LXX l'article défini,
les prépositions et les conjonctions, ainsi qu'aux nuances de sens que des mêmes mots,
verbes ou expressions peuvent avoir dans une phrase ou un ensemble de phrases. Il y
a là un travail minutieux et patient d'interprétation, d'évaluation, d'appréciation, voire
aussi d'approximation, qui fait qu'un dictionnaire bilingue de cette nature ne peut se

présenter que sous la forme d'un projet et d'un tremplin pour d'autres recherches, qui
aboutiront elles-mêmes à affiner, à préciser toujours davantage la vertu créatrice des

langages et les intentions réelles ou supposées, profondes et spirituelles des auteurs juifs
qui nous resteront à jamais inconnus, et qui ont désiré traduire la Parole et les hauts faits
du Dieu d'Israël pour leurs congénères de la Diaspora parlant le grec et, de surcroît,
les partager avec ceux pour lesquels ils n'étaient pas d'abord destinés. C'est l'édition
critique de Göttingen précitée, en cours de publication, qui est la base du dictionnaire,
et pour les livres de la LXX qui n'ont pas encore paru, l'A. s'est appuyé sur la Rahlfs's
Handausgabe (1935) et sur le Cambridge Larger Septuagint. L'introduction initie le

lecteur à la méthode et à l'usage de tous les sigles et abréviations utilisées. Une excellente

bibliographie fait référence aux ouvrages et articles consultés qui font autorité. Il faut
féliciter enfin l'A. et l'éditeur pour la beauté des différents caractères grecs et anglais
choisis et pour la clarté de la mise en page des mots et des rubriques.

- Le second ouvrage, premier de ce genre et d'une grande utilité, a été conçu comme
un supplément au Dictionnaire ainsi qu'à la fameuse Concordance to the Septuagint
and the other Greek Versions of the Old Testament (Including the Apocryphal Books) de
E. Hatch et H. A. Redpath, parue à Oxford en 1897, réimprimée sans modifications en
1975 à Graz par Akademische Druck- u.Verlagsanstalt, et en 1989, à Grand Rapids, par
Baker Books House. Dans une première partie, l'A. met ainsi chaque mot grec de la LXX
en correspondance avec le ou les mots, ou s'il y a lieu, le groupe de mots de l'hébreu ou
de l'araméen qu'il traduit, et indique sa fréquence dans la LXX. La seconde partie est
la refonte totale d'une première mouture publiée à Grand Rapids en 1998, sous le titre:
Hebrew /Aramaic Index to the Septuagint Keyed to the Hatch-Redpath Concordance.
Pour chaque mot hébraïque ou araméen classé par ordre alphabétique, l'A. donne le

ou les mots grecs qui en sont la traduction dans la LXX, en mentionnant la page où
il/ils se trouve/nt dans la Concordance Hatch-Redpath. Mais l'intérêt, la nouveauté et

l'originalité de ce supplément ne sont pas seulement de tenir compte, comme pour le

Dictionnaire, des autres versions de la LXX déjà susmentionnées, mais consiste aussi et

surtout dans un minutieux travail de corrections des erreurs et de révision de l'ensemble
des données de la Concordance H-R, dont l'A. explique en détail la méthodologie
dans l'introduction de chacune des deux parties, avec les symboles et les conventions
typographiques spécifiques qui doivent la traduire dans le corps du texte. Dans les deux
volumes, une bibliographie donne la référence de tous les travaux et articles consultés
qui font autorité. Ici aussi il faut féliciter l'A. et l'éditeur pour la beauté des différents



348 BIBLIOGRAPHIE

caractères hébraïques, grecs et anglais choisis et pour la clarté de la mise en page des

mots et de leurs significations.

- Enfin, l'édition revue et augmentée du Dictionnaire analytique de la Septante offre
un guide bienvenu et de consultation facile pour vérifier nos hésitations ou pour corriger
nos erreurs. Tous les usages nominaux, toutes les formes verbales déclinées, ainsi que
les adjectifs contenus dans le texte de la LXX d'après l'édition de Rahlfs sont ainsi
répertoriés selon l'ordre alphabétique et grammaticalement analysés. Ils sont toujours
accompagnés de leurs formes lexicales simples, telles qu'on peut alors les retrouver, dans
l'ordre alphabétique, comme dans un dictionnaire habituel, avec la traduction anglaise
de l'édition révisée du Greek-English Lexicon of the Septuagint, réalisée par Johan Lust,
Erik Eynikel et Katrin Hauspie et publiée à la Deutsche Bibelgesellschaft de Stuttgart en
2003. S'il est important de noter que, dans ce dictionnaire analytique, il n'est pas tenu
compte des variantes qui sont indiquées dans l'apparat critique de Rahlfs, il l'est tout
autant de dire que, chaque fois que le terme hébraïque ou araméen originel est nécessaire

pour mieux comprendre le grec, il est mentionné avec un symbole qui en précise le sens

ou la fonction grammaticale. Tous les noms propres sont enregistrés et reconnaissables
avec une majuscule. Une introduction expose clairement ce que l'usager doit connaître
en fait de sigles, abréviations et méthode de translittérations. Comme pour les deux
dictionnaires précédents, le choix des caractères, la qualité de l'impression et de la mise
en page des données sont excellentes.

Jean Boret

Katharine Doob Sakenfeld (éd.), The New Interpreter's Dictionary of the

Bible, Nashville, Abingdon Press, Vol. 4: Me - R, 2009, 950 p.; Vol. 5:

S-Z, 2009, 1080 p.

Avec ces deux volumes s'achève le grand projet de refonte complète de The New
Interpreter s Dictionary of the Bible, commencé en 2006 sous la direction de K.D.
Sakenfeld et son équipe de quelques 900 chercheurs et savants, venant de 40 nations
différentes et issus des milieux juifs comme des trois confessions protestante, catholique
et orthodoxe (Cf. pour les caractéristiques propres de ce projet et la recension des

volumes 1-2, RThPh, Vol. 141/2009-11, p. 219^.). Le quatrième volume, avec les lettres
M - R, offre une matière aussi riche que celle des trois précédents, avec de substantielles
présentations sur les notions de 'médiateur' et 'médiation', 'Messie' et 'mouvements
messianiques', 'miracle', 'musique' et 'mythes'. Les articles sur le 'Pentateuque',
la 'poésie hébraïque', les 'Psaumes', la 'prière' et la 'prophétie', le 'rabbinisme', la
'réconciliation' et la 'résurrection', qui sont des sujets capitaux que les études de ces
dernières décennies ont envisagés selon des méthodes et des approches nouvelles,
élargissent les points de vue et les horizons, sans renoncer pour autant aux acquis
traditionnels. Le cinquième volume s'ouvre sur un remarquable article sur le 'sabbat'
du point de vue historique, halachique, midrashique et spirituel, tel qu'il a été compris
dans les temps préexilique, exilique, post-exilique, durant la période du second Temple,
selon les papiri d'Eléphantine, pendant les guerres maccabéennes, dans les manuscrits
de la Mer Morte et le Nouveau Testament. Suit un exposé tout aussi intéressant sur le
thème de 1' 'année sabbatique', dont la pratique effective a posé nombre de problèmes
irrésolus : il s'agissait aussi bien de freiner l'esclavage pour dettes que de régulariser la

jachère, et ces deux problèmes, dont les antécédents au Proche-Orient avant Israël sont
bien connus, n'ont cessé de rencontrer des résistances au cours de l'histoire. Les notions
de 'sacrements', 'sacré', 'sacrifices' et 'sacrifices humains' font l'objet d'analyses non



BIBLIOGRAPHIE 349

seulement détaillées, mais vraiment renouvelées par rapport à la première édition du

dictionnaire, tant ces notions, à travers la découverte de nouveaux textes, les progrès
de l'archéologie et de l'herméneutique biblique, se sont considérablement enrichies
durant ces dernières décennies. Il en est de même pour les 'Sadducéens', dont l'histoire
nous est aujourd'hui mieux connue pour la période hasmonéenne et hérodienne, pour
la 'Samarie' et les 'Samaritains', sur lesquels de remarquables travaux ont permis
d'approfondir aussi bien leur histoire durant les périodes perse, hellénistique, romaine,
byzantine, musulmane et moderne, que leur importante littérature, leur doctrine et leurs

pratiques religieuses et liturgiques, et les méthodes d'exégèse qu'ils ont mises en œuvre.
L'article 'salut' est un exemple du genre par la richesse de son contenu et le panorama
qu'il offre de cette notion biblique si décisive dans les deux testaments. Les méfaits de

'Satan' prennent dans ce dictionnaire une ampleur plus grande encore qu'avant grâce
aux connaissances que nous avons aujourd'hui de la littérature du second Temple et
de Qumran. Mentionnons les excellents articles sur les 'sciences' telles qu'elles étaient
comprises et appliquées dans l'ancien Israël, en Egypte et en Mésopotamie, avec leurs

systèmes cosmologiques et leurs pratiques médicales, comme sur le 'Sermon sur la

montagne', 'serviteur souffrant', 'signes', 'péché-pécheurs' (sin-sinners), Sirach,
'esclavage' (slavery), 'Salomon' et 'Psaumes de Salomon', 'Fils de l'homme' (Son of
man), 'Cantique des cantiques' (Song of songs), 'Sumer et sumériens', 'souffrance',
'spiritualité' et 'syncrétisme', problème 'synoptique', 'synagogue', 'tabernacle',
'temple de Jérusalem', 'Talmud, 'Targums', histoire du 'texte' hébraïque, 'théologie'
et 'théodicée', herméneutique 'théologique', 'théophanie'. La présentation des actes de

'Thomas', le livre de 'Tobie', les lettres aux 'Thessaloniciens'et k 'Timothée' tient compte
des recherches les plus récentes. Particulièrement développé est l'article qui concerne
l'histoire des 'traductions' (versions) anglaises de la Bible, catholiques et anglicanes,
juives, arabes, coptes, syriaques, yiddish. Le dictionnaire se termine par d'excellents
articles nouveaux sur les notions de 'sagesse' (wisdom), 'guerre' et 'guerre sainte',
'volonté divine' (will of God), 'parole' (word) et, enfin, sur le 'eulte' (worship) dans
l'Ancien Testament, à l'époque du second Temple et le premier judaïsme, à Qumran,
dans les Apocryphes et les Pseudépigraphes, dans le Nouveau Testament et les premières
communautés chrétiennes. C'est dire que cette nouvelle édition, sans abolir la première,
lui apporte l'essentiel de tout ce qui a été étudié dans ces cinquante dernières années et
dont on mesure ici l'ampleur absolument décisive pour l'approche et la compréhension
des traditions bibliques et judéo-chrétiennes.

Jean Borel

Hans Weder, Présent et règne de Dieu. Considérations sur la compréhension
du temps chez Jésus et dans le christianisme primitif'(Lectio divina), traduit
de l'allemand par Pascale Haller, Paris, Cerf, 2009, 98 p.

Voici un petit ouvrage sur la compréhension du temps dans le christianisme primitif
dont on aurait peur qu'il ait «fait son temps»: il a en effet pour origine une conférence
de Hans Weder donnée en 1992. Mais il n'en est rien. La rigueur philologique de l'A.
y est pour beaucoup. En effet, dès la préface à la traduction française, l'A. donne le

ton: «La théologie et l'interprétation du Nouveau Testament relèvent toutes deux d'une
étude approfondie de la langue et dépendent du soin attentif qu'on lui porte» (p. 7). Ce

«soin attentif» à la langue du Nouveau Testament, l'A. en fait preuve tout le long de son

ouvrage émaillé de nombreuses analyses philologiques. Oserai-je dire que c'est ce qui
a permis à ses propos de «rester de son temps» Dès son Introduction, l'A. s'interroge
sur un curieux silence à propos du Royaume de Dieu (p. 21-23). Que signifie-t-il Un



350 BIBLIOGRAPHIE

«simple accord avec le monde <de l'apocalyptique juive> qui était le sien» (p. 23)
Ou une «particularité de la prédication de Jésus et du christianisme primitif» (p. 23)
essentielle à leur compréhension l'A. développe cette seconde hypothèse en trois
volets abordant Jésus de Nazareth (p. 25-67), le christianisme primitif (p. 69-80) et
enfin la théologie johannique (p. 81-92). Ainsi, en Me 1,15, l'A. remarque la «belle
forme de parfait» (p. 45) que constitue le verbe conjugué grec qyyiKEv. La TOB traduit
prudemment : «Le Règne de Dieu s'est approché». Or, le parfait grec indique «le résultat
présent et durable d'une action» (J. Allard, Grammaire grecque, Paris, Hachette, 1972,

p. 48) : je préfère alors la traduction «Le Règne de Dieu est là (litt, «le Règne de Dieu a

fini de s'approcher» au sens spatial le plus commun du verbe grec)». Rien n'est dit ici
du «Règne de Dieu», mais il est question d'une «dynamique du rapprochement» (p. 48)
du Règne de Dieu qui rompt résolument avec la conception de l'apocalyptique juive.
Un rapport inouï s'instaure alors entre le Règne de Dieu et le présent et une «évolution
radicale dans la qualité du présent» (p. 50) s'ensuit: «c'est maintenant le temps de la

créativité, le temps pour faire de son adversaire un prochain» (p. 55). Le présent devient
le temps du lien avec Dieu, moi-même et autrui, lien qui dure jusque dans l'Au-Delà
et abolit tout jugement final, alors que, dans l'apocalyptique juive, le présent est le

temps de la Loi, du sauve-qui-peut général et du chacun pour soi pour échapper au

Jugement demier. En fin d'ouvrage, l'A. illustre ses propos par une dernière très belle
comparaison : «Ce qui caractérise le message du Baptiste est la pelle à vanner qui sépare
la balle du grain ; mais ce qui caractérise le travail de Jésus, ce sont des sandales, celles
qui le portaient dans les villes et villages de Galilée lorsqu'il rassemblait sans poser de

question. Jésus concevait la venue de Dieu de façon créatrice, comme la suppression de

la distance qui sépare l'homme de Dieu» (p. 90).

Lydie Brancato

François Bovon, Luc le théologien, troisième édition, Genève, Labor et Fides,

2006,631p.

Qui ouvrira la troisième édition révisée de Luc le théologien (2006) tiendra dans

ses mains le témoin de l'histoire collective de l'exégèse lucanienne au cours de plus
d'un demi-siècle (1950-2005). Cet ouvrage profitera autant à l'étudiant qui s'initie à

la littérature lucanienne, qu'au chercheur qui souhaite faire une lecture métacritique de

l'histoire de ce champ exégétique. L'auteur présente avec clarté, synthèse et fair-play
les ouvrages qu'il cite. - Cette troisième édition paraît simultanément en français et

en anglais (seconde édition chez Baylor University Press). Elle offre au chapitre 9 la

reprise d'un article paru en 1993 dans la RThPh présentant la recherche lucanienne des

années 1983-1992. Précédant des compléments bibliographiques et différents index,
le chapitre 10 est entièrement nouveau et relit les acquis des années 1980-2005 au

travers des sept thématiques théologiques retenues par l'auteur dès la première édition
de l'ouvrage: la théologie, les Écritures, la christologie, l'Esprit Saint, la conversion,
l'éthique et l'ecclésiologie. Ce choix rédactionnel de fond a été fermement critiqué
dans la recension de Christoph Stenschke, publiée dans la RBL (Cf. C. Stenschke,
«Bovon, François. Luke the Theologian: Fifty-Five Years of Research [1950-2005]»,
RBL 08 [2007], www.bookreviews.org), qui aurait souhaité une approche totalement
renouvelée de l'état de la recherche lucanienne. Cette option permet pourtant de

mesurer l'évolution de la recherche lucanienne en observant les déplacements que
Bovon opère au sein de catégories qui ne sont plus tout à fait les mêmes. Par exemple,
la thématique du «salut» (chapitre 5) est reformulée dans le chapitre 10 comme «la
conversion, face anthropologique du salut» (p. 495-498); quant à la thématique de la

«réception du salut» (chapitre 6), elle est reformulée comme l'«éthique» (p. 498-507). -



BIBLIOGRAPHIE 351

Une troisième modification est particulièrement à relever: alors que le chapitre 1 se
centrait sur l'«histoire du salut», le chapitre 10 met côte à côte «l'histoire» (p. 467-469)
et l'«histoire du salut» (p. 472-477). Dans cet écart se laisse percevoir la problématique
que François Bovon nomme en conclusion: l'évolution de la situation «théologique,
religieuse et idéologique» vers une polarisation des lieux d'enseignement théologique
entre sécularisation et conservatisme (p. 517). En ce qui le concerne, Bovon est bien
loin d'établir une dichotomie entre un «Luc théologien» et un «Luc historien», comme
le lui reproche Christoph Stenschke. L'exègète suisse affirme que «les Actes sont une
histoire sacrée» (p. 467), écrite dans un contexte où les «subdivisions sont artificielles,
car, dans l'Antiquité, écrire l'histoire était considérée comme une activité littéraire» (p.
469). Il s'oppose aussi à l'idée qu'on puisse, comme Philippe Esler, rendre compte de

l'entier de la perspective théologique de Luc via les seules forces sociales et politiques
(p. 502). - En filigrane se laisse donc deviner - à travers une somme claire et erudite
de l'état de la recherche - le profond attachement de l'exègète à l'auteur du quart du
Nouveau Testament: il s'inscrit ainsi dans la longue suite de ceux qui ont raconté «les
événements accomplis parmi nous» (Lc 1,1). L'ouvrage se conclut par la reconnaissance
de l'apport des générations déjeunes chercheurs, invités toutefois à ne pas négliger les

approches historiques et la lecture des manuscrits, sans oublier la littérature française,
italienne et espagnole, trop méconnue (p. 517).

Claire Clivaz

Glenn W. Most, Thomas l'incrédule, traduit de l'américain par I. Wienand,
Paris, Félin, 2009, 299 p.

Avec cette enquête alliant approches textuelles et iconographiques, le philologue et
historien de la culture Glenn W. Most livre une histoire des lectures de l'évangile de Jean
20. Dans ce texte, le disciple Thomas demande à toucher les plaies de Jésus pour pouvoir
croire à sa résurrection ; cependant, lorsque Jésus l'invite à mettre sa main dans son côté,
il s'exclame: «Mon seigneur et mon Dieu !». En mondes catholiques, les lectures très
dominantes de ce texte présentent pourtant Thomas «l'incrédule» touchant résolument
les plaies du Christ, enfonçant souvent son doigt ou sa main dans la blessure de son côté.
Cette discrepance entre le contenu propositionnel du texte et l'histoire que certains de

ses lecteurs y découvrirent a d'abord une raison d'ordre narratologique : selon Most, le
caractère lacunaire du texte de Jean, cette économie inhérente aux textes destinés à servir
de référence canonique, autorise des interprétations particulièrement créatrices, une
sorte d'herméneutique du supplément dont les évangiles dits «apocryphes» constituent
une réalisation insigne. Par ailleurs, l'effectivité créatrice des lacunes du texte johannique
se manifeste aussi au niveau de l'approche critique, lorsque l'historien lui-même supplée
les ellipses du texte au moyen de motifs psychologiques, en une forme d'herméneutique
hypothétique. Affirmant qu'il «est impossible d'imaginer une lecture interprétative des

évangiles qui puisse faire l'économie de toute psychologisation» (p. 27), Most
revendique une approche rhétorique, littéraire mais aussi psychologique de son objet. Au
chapitre de la rhétorique, il fait jouer la distanciation historiographique: il étudie les

fonctions sociales du texte source et de ses interprétations littéraires et picturales, en tant
qu'ils persuadent leurs destinataires, obtiennent leur créance et créent une communauté
de croyance. L'approche littéraire s'attache aux manières de l'écriture et des réécritures,
à la résurgence et à la réitération de motifs aussi, comme ceux de la gémellité supposée
de Jésus et de Thomas, ou de l'opposition binaire entre Marie de Magdala, à qui Jésus
ressuscité interdit de le toucher, et Thomas, qui se voit invité à le faire. En manière
d'excursus, l'auteur propose aussi une lecture du «Marienkind» des frères Grimm à

l'aune de la légende de Thomas l'incrédule. Ce regard littéraire débouche sur une



352 BIBLIOGRAPHIE

véritable histoire intellectuelle, où sont abordées les questions du doute, de la relation
entre voir, entendre, toucher et croire, et celle même de la possibilité d'une forme
d'incroyance maximalisée, incamée par Thomas face au Christ ressuscité. L'approche
psychologique enfin suspend la distance historique pour lire à de nouveaux frais les

évangiles en y pratiquant le jeu des suppléments et en imputant des motivations
psychologiques aux personnages de l'histoire. Ce tête-à-tête avec le texte de Jean ouvre
l'enquête et se prolonge sur les soixante-dix premières pages de l'ouvrage, jusqu'à
l'énoncé d'un constat qui ouvre un second volet, bien plus fécond à mon sens, celui
d'une histoire des lectures. «Ainsi la seule chose que la plupart des gens pense savoir sur
Thomas l'incrédule, à savoir qu'il a mis ses doigts dans les plaies de Jésus, est fausse, au
moins selon le texte de l'évangile de Jean, la seule source reconnue de cette histoire.»
(p.74) La réception antique du texte de Jean met enjeu des choix philosophiques. Le

personnage de Thomas peut y représenter l'attitude sceptique, mais aussi la possession
d'une sagesse spéciale. Parmi les évangiles apocryphes - dans lesquels Thomas est plus
présent que tout autre disciple -, cinq textes adoptent une lecture gnostique des écritures.
Thomas y figure comme un saint gnostique : dépositaire d'une connaissance qui lui fût
donnée en privé par Jésus, il ne croit pas mais sait; il représente une élite ; et surtout il ne
touche pas le Christ, contrairement au Thomas majoritaire des apocryphes non gnostiques
et anti-gnostiques. Les textes gnostiques pointent en effet l'impossibilité de toucher le

corps de Jésus ressuscité, immatériel, pour assoir la doctrine anti-corporelle. Avant la
Réforme protestante cette interprétation immatérialiste, parfois associée à une lecture
métaphorique d'un éventuel toucher, ne rencontrera que de rares échos, chez Ambroise
de Milan et Origene, puis chez Gottfried d'Admont au xne siècle. Au Moyen Âge la

focale de la question se déplace d'ailleurs sensiblement, de la question de la croyance à

celle du statut du corps ressuscité. Il ne s'agit plus de savoir si Thomas touche le corps
du Christ, mais ce qu'il touche et comment - sur quel mode. Ce nouvel objet
problématique résulte d'une question philosophique et théologique urgente dans le

contexte de l'histoire de l'orthodoxie catholique, celle de la continuité personnelle et

incamée, après une résurrection décrite en termes de transformation radicale. Most
renvoie aux travaux de Caroline Walker Bynum, dont il emboîte le pas, associant avec
bonheur la lecture d'œuvres picturales à l'herméneutique textuelle. La Réforme

protestante constitue un deuxième moment de bascule dans le récit de Most : une lecture
non réaliste du toucher de Thomas et la dénégation même de ce toucher sont à nouveau
possibles. Les mouvements de Contre-Réforme insistent en proportion sur l'effectivité
du toucher et la matérialité du corps ressuscité: dans ses sermons milanais, Charles
Borromée invite le croyant à entrer dans les plaies du Christ avec force détails d'ordre
charnel. La béance de la lacune johannique donne lieu à deux lectures symétriquement
opposées et «la spécificité du récit de Jean disparaît au profit d'une fascination pour les

événements qu'il raconte» (p. 175). Cette victoire de l'histoire racontée sur une première
narration effacée de la mémoire collective par les lectures successives a un pendant
social et factuel, qui engage une étude des interprétations picturales : la grande majorité
des chrétiens ne sait pas lire; l'histoire des évangiles lui est lue, racontée et commentée

par le prêtre, mais aussi narrée et illustrée par le peintre ou le sculpteur. Ces technologies
de la croyance sont étroitement tributaires d'un «canon de l'identifiabilité»: Thomas
touche presque toujours Jésus. Sans autre forme de justification, Most ajoute que la

peinture ne pourrait d'ailleurs montrer quelque chose comme la simple permission de

toucher. La partie iconographique de l'ouvrage se concentre sur le petit tableau (107x 146

cm) réalisé par le Caravage vers 1601, auquel l'auteur reconnaît une dimension novatrice.
Replaçant cette image dans une série qu'il fait commencer vers 400 avec le bas relief
d'un sarcophage déposé à l'église Saint-Celse de Milan, il en montre la différence: les

personnages sont en demi-figure, non en pied ; Thomas occupe le centre et le premier
plan du tableau; effaré, il enfonce profondément son doigt dans la plaie du Christ; les

autres disciples présents observent la scène d'un œil anatomique. Le tableau apparaît



BIBLIOGRAPHIE 353

choquant, «dérangeant et ambigu» (p. 230). Si la pénétration de la plaie par le doigt de
Thomas connaît des précédents dans la tradition germanique, où Most découvre des

sources possibles au Caravage, la dramatisation de la scène propre au Caravage flotte
entre la piété et l'impiété, allie l'adhésion au dogme catholique à une vision naturaliste
qui en manifeste et en dénonce le réalisme. L'analyse de deux reprises du tableau, celles
de Rubens et Strozzi qui en effacent sensiblement les aspects choquants, confirme
l'hypothèse. L'ouvrage se clôt magistralement par une description de la relique du doigt
de Thomas exposée dans la basilique Santa Croce in Gerusalemme de Rome. Dans la
lacune du texte de Jean s'est d'abord installée la possibilité de l'incroyance; elle a

ensuite été comblée par une pléthore d'images et de récits destinés à montrer la
rémanence à l'identique du corps ressuscité, en sa matérialité même. La ligature des deux

problématiques - epistemologie du croire et anthropologie du corps - signe sans doute une

spécificité de la culture chrétienne, dont Glenn W. Most, après Caroline Walker Bynum, a

montré la centralité. On signalera enfin quelques qualités formelles et matérielles de

l'ouvrage: un travail de traduction aussi élégant qu'invisible, une bibliographie
(abondamment) commentée et de nombreuses reproductions d'images (en noir et blanc).

Catherine König-Pralong

Anne Pasquier, Eugnoste, Lettre sur le dieu transcendant (NH 111,3 et V,l). Science

Commentaire (Bibliothèque Copte de Nag Hammadi, Section «Textes» des religions

33), Québec/Louvain, Presses de l'Université Laval/Peeters, 2010, 290 p.

Wolf-Peter Funk, Louis Painchaud, Einar Thomassen, L'interprétation de la

gnose (NHXI,1) (Bibliothèque copte de Nag Hammadi, Section «Textes»,

34), Québec/Louvain, Presses de l'Université Laval/Peeters, 2010, 186 p.

Le premier ouvrage nous offre le commentaire du traité gnostique de Nag-Hammadi
intitulé Eugnoste, Lettre sur le dieu transcendant, dont l'A. avait publié, en 2000, dans
la même collection BCNH 26, l'édition critique et la traduction française des deux
versions du texte copte, celle du codex III (NH 111,3 70,1-90,13) et celle du codex V (NH
V,l 1,1-17,18), précédée d'une introduction comprenant la description des deux codices,
un inventaire des éditions, traductions et commentaires de cet ouvrage, et l'examen de

sa composition et de son genre littéraire. En résumé, et pour mieux comprendre les

développements du commentaire, Eugnoste est un discours théogonique, apparenté au

genre littéraire du «discours sacré», tel que P. Hadot en parle dans son ouvrage Porphyre
et Victorinus (Vol. I, Paris, 1968, p. 457-461), et dans lequel, dans un mouvement qui va
de l'invisible au visible, sont dévoilés les deux Principes du Tout, c'est-à-dire le monde
spirituel : le premier est appelé Pro-père (Pro-pator) et Préexistant inengendré, ce qui le
désigne comme Pré-principe; le second, Principe de l'univers en qui tout est manifesté,
lui aussi préexistant et autogène, se révèle sous la forme de l'Homme immortel archétype.
Il se révèle à la fois comme Père et Fils de lui-même et englobe toute la multitude du
monde spirituel. On voit donc bien, dit l'A., «comment le message chrétien a pu être
ainsi interprété, et la figure du Fils de l'Homme, intégrée dans un tel cadre. Du caché au
manifesté, Eugnoste présente une synthèse qui identifie l'Homme archétype, ou le
Logos, au Sauveur représentant le plérôme. Il y ajoute en effet la notion capitale d'une
communauté/église préexistant dans la pensée divine ou dans le Nom divin. Une
communauté à sauver, devant se manifester en ce monde, motive ainsi la démarche
dynamique d'abaissement et de glorification du Sauveur. De l'Homme primordial se
manifeste alors le Fils de l'Homme, afin de susciter dans l'homme modelé une
illumination intérieure et reconstituer en ce monde le plérôme de ses membres» (p. 223).



354 BIBLIOGRAPHIE

Pour Eugnoste, donc, c'est Dieu, inconnaissable sauf par auto-révélation, qui est le

fondement de la vérité et qui seul peut produire l'évidence en chacun. Ce discours de

révélation a des traits qui le rapprochent aussi du genre apocalyptique, car il se développe
selon un axe temporel (avant la fondation du monde, temps de l'ignorance qui caractérise
le monde matériel, temps du rassemblement de l'église), et un axe spatial, où sont
évoqués trois mondes ou éons différents (monde intelligible, monde du milieu et monde
matériel). Le commentaire proprement dit, qui constitue la première partie de l'ouvrage,
est remarquable par sa rigueur et par tous les textes et les auteurs qu'il convoque pour
préciser les sources possibles du traité, et montrer comment la terminologie et langue
apophatique, philosophique et théologique font appel aussi bien à Philon et aux auteurs
du Moyen-platonisme, Plotin, Numénius, Jamblique, Alcinoos, Apulée, qu'aux Oracles
chaldaïques et à l'hermétisme. Il suit ainsi pas à pas la structure du texte selon la version
du codex III, avec l'exorde, construit en chiasme de type ABCC'B'A' (Eug III 70,1-71,18

Eug V 1,1-2,13), la narratio ou exposé du sujet (Eug III 71,18-74,12 Eug V
2,13-3,28), la confirmation ou preuve (Eug 74,12-88,3 Eug 3,28-15,18) - le but de la
confirmation étant d'apporter, selon la rhétorique, la preuve des paroles exposées dans la
narration -, et enfin l'exultation finale et péroraison (Eug III 88,3-90,11 Eug V 15,18-
17,17). Dans une seconde partie, l'A. opère une excellente synthèse de la doctrine
d'Eugnoste, procède à l'examen de tous les textes bibliques sur lesquels elle se fonde,
ainsi que des procédés exégétiques utilisés, et peut alors préciser de manière fort
intéressante que «la démonstration tout entière d'Eugnoste prend la forme d'un
syllogisme philosophico-religieux qui a pour objectif la reconnaissance par les lecteurs
de leur origine et de leur qualité de membres du Dieu autoengendreur et autogène : un
auto-pator ne pouvant que s'engendrer, leur enfantement spirituel et leur salut sont
assuré. Philosophie et éloge sont intimement liés; la célébration jubilatoire contribue à

la construction du pathos ou d'une attitude émotionnelle, en proposant un modèle
d'identification à cet Homme immortel» (p.204s). Selon l'hypothèse de l'A., Eugnoste
pourrait avoir été composé durant la période qui suit la révolte de 115-117, dans un
milieu habitué à interpréter le nouveau message dans des cadres judéo-hellénistiques de

sagesse, portant déjà en germe ce qui allait devenir le christianisme de type gnostique.
Ses destinataires semblent être des chrétiens provenant d'un tel milieu ou des Juifs en

passe de devenir chrétiens. Il offre une forme de christianisme qui pouvait être attirante
dans la mesure où elle ne présente pas de rupture brusque avec ce judaïsme de type
hellénistique. Lc passage pouvait se faire en douceur pour des gens connaissant le

platonisme, le néopythagorisme, et l'utilisation de l'exégèse allégorique selon
l'exemplarisme platonicien (cf. p. 221 sq.). Les deux demiers chapitres sont consacrés
aux phénomènes de réécriture et analysent les transformations effectuées par la version
du codex V et la Sagesse de Jésus-Christ. Les index des mots gréco-coptes, noms
propres autochtones, formes de conjugaison et pronominaux triadiques se trouvent dans
le premier livre qui donne le texte critique et la traduction. Avec ce vol. 34, la BCNH
s'enrichit de l'édition et traduction de l'un des textes les moins bien conservés de tout le

corpus de Nag Hammadi, plus des deux tiers de la surface écrite étant perdus. Ce qui a
nécessité de la part des trois collaborateurs des années de travail pour tenter de proposer
les restitutions les plus vraisemblables, lesquelles demeurent pourtant conjecturales,
pour interpréter les fragments du texte matériellement conservé. Le résultat est

remarquable et nous les en félicitons. Après avoir passé en revue l'écriture du scribe, la

langue du traité et sa place avec l'Exposé valentinien, d'une part, qui donne ainsi à la

première partie du codex XI une coloration valentinienne plus ou moins marquée, et

avec les copies, en seconde partie, de trois traités se rattachant à la catégorie séthienne,
faites par deux scribes différents, du Traité sur la résurrection, pour le premier, Allogène
et Hypsiphrone pour le second, les A. précisent de manière fort intéressante la

signification du titre : «la gnose à laquelle se réfère ce titre et qui qualifie un certain type
d'interprétation, c'est sans doute chez Clément d'Alexandrie qu'on en trouve la



BIBLIOGRAPHIE 355

description se rapprochant le plus de la notion qu'en avait l'auteur de cet écrit ou celui

qui lui a attribué ce titre. Cette «gnose», propriété de l'âme douée de raison (Stromates
VI,68,3) est accomplissement et dépassement de la foi dans la recherche de la vérité
(Strom. II, 54,2), c'est-à-dire des Écritures juives et de paraboles du Sauveur (Strom.
VI, 124,5) pour atteindre la contemplation des mystères divins, but ultime poursuivi par
le sage (Strom VI,61,2)» (p. 20). Construit sur le mode rhétorique ancien de l'inventio,
dispositio, elocutio, que les A. ont pu reconstituer avec difficulté, il semble bien que ce

texte, lettre ou homélie de nature exhortative, ne s'adresse pas à une communauté
entière, mais à un individu seul, et que l'auteur cherche à persuader son destinataire de

se satisfaire d'être un membre de la communauté à laquelle il appartient, même s'il y
occupe une position inférieure et qu'il nourrit une insatisfaction du fait que certains
membres de la communauté auraient été gratifiés de charismes dont il est privé. Pour
l'inciter à ne pas quitter la communauté, l'auteur recourt à trois arguments principaux:
extirper la jalousie et la haine, résultat de l'action des archontes mauvais, retrouver la
solidarité et l'unité selon l'image du corps reprise de 1 Co.12 et, enfin, imiter le libre
abaissement du Christ comme voie de salut et chemin vers l'immortalité, modèle de

persévérance face au mépris et aux moqueries. L'analyse minutieuse du vocabulaire et
des parallèles thématiques avec d'autres textes valentiniens, comme des affinités
doctrinales que ce traité entretient avec le valentinisme, autorise E. Thomassen à penser,
en conclusion de son précieux commentaire, qu'IntGn provient de la branche orientale
du courant valentinien, et que, au vu de l'utilisation qu'il fait des quatre évangiles
canoniques et des lettres de Paul, sa composition, que l'on peut vraisemblablement situer
en Egypte, ne peut être antérieure au milieu du IIe siècle. Les mots gréco-coptes, noms

propres autochtones, formes de conjugaison et pronominaux triadiques sont indexés à la

fin des deux volumes.

Jean Borel

Zlatko Plese, Poetics ofthe Gnostic Universe. Narrative and cosmology in the

Apocryphon ofJohn (Nag Hammadi & Manichaean Studies, 53), Leiden,
Brill, 2007, 329 p.

C'est en connaissant la genèse de cette recherche que l'on comprend son
intention et son développement. En effet, l'A., désirant montrer l'impact du Timée

sur YApociyphon de Jean, s'est très vite rendu compte qu'il n'était guère possible de

détacher cette influence de Platon, même si elle en constitue la clé la plus importante,
de tous les autres textes et traditions de pensées qui interviennent constamment dans
les développements complexes que fait l'auteur gnostique. C'est donc en rassemblant
l'ensemble de ces matériaux que l'A. peut alors «proposen> une brillante reconstruction
d'un puzzle qui, d'un coup, s'illumine, comme lorsqu'un vitrail, scellé dans le cadre

qui lui est destiné, laisse passer la lumière. Il ne s'agit donc pas d'abord et seulement
d'une Quellenforschung, mais d'une tentative de dévoiler la cohérence, la «poétique» et

l'«esthétique» d'une cosmogonie complète, hiérarchisée et operative, avec son Agnostos
Theos à son sommet, ses éons de lumière et ses archanges, ses anges et ses autorités

spirituelles, ses archontes et ses démons et, au bas de l'échelle des êtres, les humains
qui, malgré leur dérivation divine et leur capacité à rejoindre le monde transcendant,
demeurent dans leur périple terrestre continuellement écartelés entre les Puissances de

lumière désireuses de le sauver et les Puissances des ténèbres qui se sont juré sa perte.
Seule la descente du Christ vient mettre fin à ce cycle infernal de forces opposées et
rendre à chacun selon ses œuvres, à ceux qui possèdent la gnose le salut, aux autres la

perspective d'une prochaine réincarnation jusqu'au moment où ils seront, eux aussi,



356 BIBLIOGRAPHIE

dignes du salut. C'est ainsi que, pour l'A., YApociyphon est loin de n'être qu'une simple
compilation d'éléments hétérogènes. Il faut le lire, dit-il, et le comprendre comme
une création narrative unifiée, née d'une expérience visionnaire à l'image de celle du

prophète Ezéchiel, et qui s'exprime à travers un long discours de révélation du Sauveur,
qui en a pris lui-même l'initiative, et qui répond aux quelques questions que lui pose
Jean, en cours d'audition et de vision, sur l'ordonnance des mondes et l'histoire du
salut. En effet, l'ensemble de ces visions, quels que soient les aléas de leurs différentes
transmissions, recension brève, traduction du grec au copte, copies successives avec
intégration de gloses diverses, sont savamment réfléchies, et articulées à partir du

principe platonicien selon lequel la Monade se manifeste comme triade et structure
la tripartition des mondes: le monde intelligible à son «image» (eikon), le monde
intermédiaire comme «figure» (typos) et le monde sensible comme «apparence» (idea).
Tout le travail de l'A. consiste donc à mettre en lumière au cours de denses chapitres la
manière dont l'auteur gnostique unit en une même narration cette structure ontologique
verticale d'origine platonicienne avec, d'une part, l'histoire linéaire de la création telle
qu'elle est racontée dans la Genèse, interprétée à l'époque du second Temple par Philon
d'Alexandrie et les méthodes herméneutiques juives jusqu'aux premières décennies du
IIe siècle de notre ère et, d'autre part, avec le mythe gnostique de l'Esprit invisible,
exprimant sa pensée en Barbèlô, Puissance suprême de qui procèdent tous les éons,
se constituant comme Homme primordial androgyne Père-Mère et engendrant le Fils
comme Sauveur, avec toutes les péripéties qui s'ensuivent et dont il n'est pas utile de

décrire les innombrables étapes. C'est à ce jour le meilleur ouvrage et le plus complet
sur ce livre difficile d'accès qu'est YApocryphon de Jean, et que l'on doit considérer
à juste titre comme le monument le plus ancien du gnosticisme. Avec une excellente
bibliographie, les noms propres, notions et textes cités sont répertoriés en index : écrits

gnostiques, Ancien et Nouveau Testaments, Septante, Apocryphes, Pseudépigraphes,
Philon, textes philosophiques et littéraires grecs et latins anciens, littérature patristique
et textes magiques.

Jean Borel

André Paul (éd.), La Bibliothèque de Qumran 1, Torah (Genèse), édition

bilingue des manuscrits, texte, traduction, introductions et notes par une

équipe internationale de chercheurs francophones, Paris, Cerf, 2008, 590 p.

KatellBerthelot (éd.), La Bibliothèque de Qumran 2, Torah (Exode-Lévitique-
Nombres), édition et traduction des manuscrits hébreux, araméens et grecs,
Paris, Cerf, 2010, 456 p.

Jean-Sébastien Rey, 4QInstruction : sagesse et eschatologie (Studies on the

Texts of the Desert of Judah 81), Leiden-Boston, Brill, 2009, 397 p. + 13

planches.

Avec le premier volume s'ouvre le grand projet d'une édition française complète des

manuscrits de Qumran, à l'image des cinq éditions scientifiques anglaise et allemande
actuelles déjà réalisées ou en cours de réalisation: F. Garcia Martinez, E. Tigchelaar,
The Dead Sea Scrolls. Study Edition. 2 vol., Leiden, 1997-1998; E. Tov, D.W. Parry,
The Dead Sea Scrolls Reader, 6 vols., Leiden, 2004-2005 ; E. Lohse, Die Texte aus

Qumran I, Hebräisch und Deutsch, Darmstadt, 1981 ; K. Beyer, Die aramäischen Texte

vom Toten Meer, Göttingen, 1984 ; J. Charlesworth, Dead Sea Scrolls. Hebrew. Aramaic
and Greek Texts with English Translation, Tübingen, 1994, 6 vol. parus. L'originalité et



BIBLIOGRAPHIE 357

l'intérêt principal du principe d'organisation qu'André Paul propose pour la publication
des textes est le suivant: alors qu'habituellement les manuscrits sont classés soit par
numéro de grotte et de manuscrit, soit par genres littéraires, André Paul opte pour une
organisation en fonction du lien thématique ou formel qu'entretiennent les textes de

Qumran avec la répartition traditionnelle juive en trois parties de la Biblia Hebraica,
Torah, Prophètes, Écrits. Chaque texte est précédé d'une introduction et accompagné
de notes importantes, ce qui n'est pas le cas des éditions précitées, à l'exception de

l'édition de J. Charlesworth. Mais ce n'est pas tout. De façon plus significative encore,
cette édition se distingue des précédentes du fait qu'elle intègre tant les textes bibliques
que les autres, alors que la quasi-totalité de celles-ci se limiten aux écrits non bibliques.
Cependant les manuscrits bibliques n'ont été inclus que lorsque le texte qu'ils transmettent
diffère du texte massorétique. Les différences avec la Massore ou d'autres traditions
textuelles comme la Septante, le Pentateuque samaritain ou les traductions syriaques
de la Bible hébraïque sont indiquées dans les notes. C'est ainsi que nous trouvons dans
ce premier tome les manuscrits suivants qui évoquent des épisodes ou des personnages
de la Genèse: Méditation sur la création A-C (4Q303-304-305); Prière d'Enosch
(4Q369), Livre d'Hénoch (4A201-202-204-205-206-207-212, XQpapHénoch); Livre
astronomique d'Hénoch (4Q208-209-210-211 ); Livre des Géants (1Q23-24-26-
203-2063-530-531-532-533, 6Q8); Parole de Michel (4Q529); Histoire des Géants
et de Noé (lQ19-19bis); Naissance de Noè (4Q534-535-536), Temps de la création et
Homélie sur le Déluge (4Q180-181, 4Q370,4Q577) ; Commentaires de la Genèse A-D et
Histoire des Patriarches (4Q252-253-254, lQapGen/lQ20,6Q19, 4Q464); Apocryphe
sur Jacob et Rachel (4Q537 et 4Q474), Documents araméens et Apocryphe de Lévi,
manuscrits de la Guénizah et de Qumran (1Q21, 4Q213ab, 4Q214abc, 4Q540-541);
Testament de Nephtali hébreu et Joseph araméen (4Q215,4Q539), enfin, Apocryphe
autour de l'histoire de Joseph (Masim 1045-1350), Apocryphe de Juda araméen
(4Q538) et Testament de Qahat araméen (4Q542). Ce regroupement permet en effet
de visualiser rapidement quelles sont les sections de la Genèse les plus fréquemment
reprises et traitées par les Esséniens, et de constater aussi que la moitié des compositions
liées à la Genèse (64% des manuscrits) sont en araméen. Ce qui n'est pas le cas pour
les autres livres bibliques. L'édition de référence utilisée pour cette publication est la
séné des Discoveries in the Judean Desert (DJD) publiée à Oxford (Clarendon Press),
avec les corrections qui s'imposent lorsqu'une édition plus récente permet d'améliorer
la lecture. C'est avec le plus grand soin et beaucoup de clarté typographique que textes
et traductions sont disposés sur deux pages, celle de gauche dormant le texte original
hébreu, araméen ou grec accompagné de la critique textuelle nécessaire, et celle de
droite proposant une traduction aussi fluide que possible, sans renoncer à l'exactitude
qui tienne compte de l'étrangéité de la syntaxe des textes. Le but poursuivi par André
Paul et son équipe est clair : «la dimension scientifique mais aussi didactique et culturelle
de cette édition la destine à toutes les personnes soucieuses d'avoir accès à ces textes
difficiles, surgis d'un lointain passé et qui pourtant jettent une lumière sur une des
racines de la culture occidentale.»

- Le second volume regroupe les textes bibliques et non bibliques en rapport avec
l'Exode, le Lévitique et les Nombres. Pour l'Exode, 9 manuscrits hébreux sur 17 retrouvés
ont été retenus à cause des variantes significatives qu'ils contiennent par rapport au texte
massorétique: soit qu'ils présentent des lectures en accord avec la LXX (2Q2, 4Q1,
4Q13,4Q16), ou avec la version samaritaine (4Q14,4Q17,4Q22), voire différentes de la
LXX (7Q1), soit qu'il s'agisse de fragments liturgiques (4Q15,4Q16). Les compositions
non bibliques qui se rattachent à l'Exode sont les Jubilés, Pseudo-Jubilés, Paraphrase
de Genèse-Exode (4Q422, 4Q482) ainsi que les Visions du testament d'Amram
(4Q543-549). Comme le dit A. Paul, ajoutées au grand nombre de copies des Jubilés
retrouvées à Qumran, ces compositions non bibliques révèlent l'autorité dont jouissait



358 BIBLIOGRAPHIE

ce livre dans les milieux juifs qui furent à l'origine de la bibliothèque. Sept fragments
bibliques sont retenus pour le Lévitique sur les 12 manuscrits retrouvés dans les grottes
1,2,4,6,11 (4Q23-26, 11Q1, 4Q119-120, 4Q156), et deux sur les sept retrouvés pour les

Nombres (4Q27), proche de la version samaritaine et de la LXX; 4Q121, qui repose
sur un texte hébreu plus proche du texte massorétique mais plus ancien que celui à

partir duquel fut établie la LXX. Quant aux compositions non bibliques qui se rattachent
thématiquement à ces deux livres, elles concernent des lois de pureté rituelle s'inspirant
deLév. 13-14-15 etNb 19 (4Q274, 4Q276-278, 4Q284, 4Q414, 512, 514). Deux index
des sources anciennes et des manuscrits complètent les deux ouvrages, appelés à devenir
une référence incontournable pour l'étude de la pensée et des méthodes exégétiques
pratiquées à Qumran.

- Le troisième livre est le fruit d'une thèse de doctorat soutenue par Jean-Sébastien

Rey le 8 décembre 2006 à Strasbourg en cotutelle entre l'université Marc Bloch et

l'Université Catholique de Leuven, dans laquelle il propose une traduction aussi littérale
et fidèle que possible et une exégèse approfondie de 4Qlnstruction, dont les fragments
1Q26, 4Q415-418, 4Q423 ont été publiés par J. Stragnell, D. J. Harrington, T. Elgvin,
Qumran Cave 4 2CXIV, Sapiential Texts, Part 2, DJD XXIV, en 1999 à Oxford. D'après
l'analyse paléographique, ces textes semblent avoir été rédigés dans l'ensemble vers
la seconde moitié du Ier siècle av. J.-C, et leur intérêt consiste dans la similitude qu'ils
offrent au niveau syntaxique et lexical, ainsi que sur les trois plans de la datation, lieu de

découverte et contenu, avec le livre de Ben Sira, sans qu'il soit possible de dire lequel
de ces deux ensembles précède l'autre et sans pour autant qu'ils soient attribuables à un
même auteur. L'A. montre de même que 4Qlnstruction, qu'il considère comme un texte
sapientiel indépendant d'origine essénienne et non qumrânienne, présente des affinités
linguistiques et théologiques importantes avec les Hymnes et la Règle de la communauté,
la rédaction de ces deux demiers écrits étant vraisemblablement postérieure, puisqu'on
n'y retrouve pas le vocabulaire caractéristique de la communauté. À défaut d'une
structure originelle des fragments qui est définitivement perdue, l'A. les rassemble

par unité thématique, et c'est ainsi que les chapitres se suivent, selon le contenu des

motifs, soit la pauvreté et les questions financières, emprunts et cautionnement, relations
entre épouses et maris, honneur envers les parents, cosmologie et eschatologie. Une
analyse minutieuse de chaque verset, accompagné d'un apparat critique complet, dont
il n'est pas possible de rendre compte dans le détail, autorise l'A. à donner quelques
conclusions fort intéressantes, dont la première est que l'auteur de 4QInstruction
ponctue ses enseignements sapientiels par des conclusions théologiques relatives au

jugement eschatologique et étroitement liées à l'acquisition de la connaissance du

«mystère de l'existence», dont l'aboutissement est le discernement entre le bien et le
mal, le juste et l'injuste. C'est ainsi que, dit J.-S. Rey, «pour l'auteur de 4QI, le but
premier de la sagesse n'est pas le bonheur terrestre, mais le salut eschatologique, ctd.
la résurrection des justes» (p. 337 sq.). La seconde conclusion précise que, comme
l'analyse linguistique a mis en évidence l'absence radicale des noms de IHWH et
Israël, comme des deux notions fondamentales d'alliance et de Torah, la conception
du jugement défendue par 4QI implique un certain universalisme : la sagesse et le salut

s'organisent autour du 'mystère de l'existence', d'une part, envisagé comme concept de

philosophie ontologique universel, et de la connaissance du bien et du mal, d'autre part.
Par là se trouvent résolues deux ambiguïtés de la théologie d'Israël: «le particularisme
de l'élection qui entre en conflit avec l'universalité de la création et avec l'universalité
du mal qui frappe tout homme. Ainsi, l'élection ne sépare pas l'homme du mal, mais
elle l'invite à une responsabilité plus grande» (Ibid). Une bibliographie et deux index de

toutes les références des textes et des auteurs cités font de ce travail une pièce maîtresse
dans les recherches internationales qui se poursuivent sur les manuscrits de Qumran.
Soulignons enfin le soin de la mise en page et de la relecture des textes (même s'il



BIBLIOGRAPHIE 359

reste encore quelques rares coquilles), la lisibilité et l'agrément des différents caractères

choisis, l'excellence du papier et de la reliure qui honore une fois de plus la collection
STDJ.

Jean Borel

Gabriele Boccaccini (éd.), Enoch and Qumran origins, New light on a

forgotten connection, Grand Rapids, William B. Eerdmans, 2007, 454 p.

Gabriele Boccaccini, John J. Collins (éds), The Early Enoch Literature
(Supplements to the Journal for the Study of Judaism, 121), Leiden, Brill,
2008, 367 p.

Gabriele Boccaccini (éd.), Enoch and the Messiah Son ofMan, Revisiting the

Book ofParables, Grand Rapids, William B. Eerdmans, 2009, 540 p.

Les études sur la littérature hénochienne sont en plein essor. En témoignent ces trois
volumes collectifs réalisés sous la direction de Gabriele Boccaccini. Le premier réunit
les actes du 2e colloque international qui s'est tenu à Venise du 1-4 juillet 2003. Le
second rassemble une série de recherches qui leur font suite. Le troisième rassemble les

actes du 3e colloque international qui a eu lieu les 7-9 juin 2005 au monastère de
Camaldoli. Le thème du 2e colloque 'Henoch et les origines de Qumran, lumière nouvelle

sur un lien perdu' était une invitation à prendre position sur la thèse soutenue par
G. Boccaccini, selon laquelle il y aurait eu un judaïsme de type hénochien qui aurait été

à l'origine du mouvement essénien, et dont serait issue la communauté de Qumran. Les
9 premières contributions tentent de repérer d'éventuelles influences de ladite tradition
hénochienne sur le livre de Daniel, dont on sait le rôle important qu'il a eu à Qumran.
Aux minutieuses analyses des visions que relatent ces deux livres, aux tentatives de

mieux comprendre leurs contextes sociologiques et religieux respectifs, le genre de
messianisme qu'elles présupposent, John J. Collins conclut avec prudence que, vu les
difficultés majeures qu'il y a à préciser avec suffisamment de certitude l'enracinement
social de ces textes apocalyptiques, on ne peut que reconnaître l'accent spécifique de

chacun d'eux, sans pouvoir pour autant les unir dans une lutte idéologique commune,
même si l'on comprend que tous les deux sont concernés par la crise suscitée par les faits
et gestes d'Antiochus Epiphane. Une même prudence se fait jour dans la réponse que
James C. Vanderkam donne aux 14 interventions suivantes, elles aussi pointues, qui ont
essayé de dégager les influences réciproques entre littérature hénochienne et Jubilés.
À son avis, les différences priment sur les convergences, même si les préoccupations des

deux auteurs ont des sujets semblables comme le calendrier lunaire, la place de la loi
mosaïque et le rôle des anges (cf. p. 170). L'Apocalypse des semaines (1 Henoch
93,1-10; 91.11-17) fait à son tour, dans un 3e chapitre, l'objet de 9 recherches pertinentes
sur les nombreux problèmes que posent le texte lui-même et sa datation, puis sa

méthodologie et l'herméneutique que son auteur fait des temps de la fin, qui construit
une théologie de l'histoire cristallisant la pensée eschatologique de différents groupes
réformateurs du judaïsme de la période hellénistique, liés par les mêmes inquiétudes sur
la situation et l'avenir d'Israël. Les dix articles du 4e chapitre prennent position sur la
fameuse thèse de Groningen défendue par Florentino Garcia Martinez, selon laquelle
deux communautés différentes seraient à l'origine des manuscrits de la Mer Morte. Les
14 dernières interventions, enfin, envisagent sous différents angles la thèse de

G.Boccanini qui met en avant l'existence d'un judaïsme hénochien pour replacer la

production de Qumran dans un contexte intellectuel et religieux plus vaste. Si l'éditeur



360 BIBLIOGRAPHIE

a pris le soin de joindre à la fin de chaque chapitre une bibliographie aussi complète que
possible sur les sujets abordés, il est par contre regrettable qu'il n'y ait pas d'index pour
un colloque aussi important. Le second ouvrage se comprend comme la suite du
précédent. Les 16 essais qu'il réunit, riches et contrastés dans leurs développements et
leurs conclusions provisoires, émanent des meilleurs spécialistes de la littérature
hénochienne, et remettent sur la planche les avis exprimés lors du colloque de Venise.
Malgré les travaux qui ont été faits sur l'histoire et la littérature de la période du second
Temple et que discute en premier J. C. Vanderkam, nous sommes encore en butte, dit-il,
à beaucoup plus de questions et d'hypothèses que de solutions, en particulier sur les
attributions des textes à des groupes ou des milieux précis. Quant aux questions textuelles
complexes que posent les diverses versions d'Hénoch, araméenne, grecque et

éthiopienne, elles ne sont pas dues à des problèmes de traducteurs et de copistes
seulement, dit M. A. Knibb, mais au fait que chacune de ces versions est le résultat d'un
processus d'évolution et de rédaction propre. Alors que L.T. Stuckenbruck montre que le
Livre des Géants, le Traité d'astronomie et la Naissance de Noé ne semblent pas faire
partie des matériaux des premières traditions araméennes relatives à / Henoch.
A.Bedenbeder et G. Nickelsburg s'interrogent sur l'absence presque totale des traditions
mosaïques dans le corpus hénochien, ce qui oblige à se pencher à nouveaux frais sur les
relations d'Hénoch avec les traditions apocalyptiques et sapientiales, voire babyloniennes
(E. Tigchelaar, K. Koch, B. G. Wright, H. Kvavig), templières et sacerdotales
(M.Himmelfarb, D. W. Suter, P. Sacchi), sans pour autant qu'il soit encore possible de
déterminer le profil exact des milieux, groupes, individus qui en sont les auteurs ou les

récepteurs. Si les onze pages de bibliographie des études publiées depuis 2000 seulement
et l'index des auteurs révèlent bien l'impulsion que suscite Henoch aujourd'hui, l'index
des textes cités en souligne son rayonnement originel. Les 34 chercheurs que Gabriele
Boccaccini a rassemblés pour le 3e colloque ont tenté de faire le point sur les principaux
thèmes de recherches actuels concernant les Paraboles d'Hénoch : leur structure et leur
datation, leur place dans la tradition hénochienne et la littérature du second Temple, le
messianisme et la figure du Fils de l'Homme. Si la structure de base des Paraboles
(Introduction (37), Paraboles I (38-44), II (45,1-54; 56,1-4), III (58,1-59,3; 60,11-22;
61,1 -63,12 ; 64,1 -2 ; 69,2-12,26-29, Conclusion 70,1 -2) ne semble poser aucun problème
majeur, les dissensions toutefois demeurent entre W. Nickelsburg, M. Knibb,
L. Stuckenbruck, B. Wright sur la nature des interpolations ou additions des matériaux
noachiques (54,7-55,2/4; 60,1-10, 24-25; 65,1-66,3; 67,1-68,1), dont on ne sait ni de
quels milieux spirituels et littéraires ils proviennent, ni les raisons de leur insertion à

l'intérieur de cette section. Le problème de l'interprétation des Paraboles est
essentiellement lié à la datation que l'on choisit, toujours hypothétique. En effet, si elles
furent rédigées av. J. C, et le plus vraisemblablement au temps d'Hérode, ce que
semblent partager la plupart des spécialistes comme W. Nickelsburg, J. Charlesworth,
P. Piovanelli, L. Walck, S. Chialà, Y. Collins, G. Boccaccini, J. Theisohn), et non pas au
3è siècle comme le pense J. Milik, il est alors possible d'en déduire non seulement
qu'elles auraient pu contribuer à la formation de Jésus lui-même et de son enseignement,
mais en tous les cas qu'elles ont influencé les paroles de Matthieu sur le Fils de l'Homme,
et que leur développement est parallèle au processus de formation de la christologie des

premières communautés chrétiennes. Si l'on pense au contraire, comme l'imaginent
D. Suter, M. Stone, qu'elles ne furent écrites qu'au cours du premier siècle ap. J. C,
pourrait-on les mettre alors en relation avec la figure de Metatron ou la littérature juive
des Hekhalol (A.Orlov) Ces contributions, la plupart réparties deux par deux, la
première proposant une thèse que la seconde discute et met à l'épreuve, mettent le

lecteur dans le vif des échanges qui se sont poursuivis au cours du colloque. Enfin,
quelques chercheurs se sont penchés sur des sujets cruciaux comme l'attribution du titre
de Fils de l'Homme, qui indique un rapport avec le nom divin de l'Ancien des jours et le

Tetragrammaton et sa signification eu égard au monothéisme strict (A. Gieschen), les



BIBLIOGRAPHIE 361

relations entre Ev. de Marc et Paraboles sur la question du secret du Fils de l'Homme
(A. Collins), la 'venue du Juste' en Actes 7,52 et lEnoch 89,52 (G. Oegema), les

traditions adamiques et la notion de spatialité dans les textes apocalyptiques et les

visions des Paraboles (K. Bautch, P. Venter). Cet ouvrage, dont il n'est pas possible de

détailler toute la richesse et la fécondité, et dans lequel, de surcroît, J. von Ehrenkrook a

pris le soin de dresser la bibliographie complète des études hénochiennes de 1773 à 2006

(26 p.), constitue une somme incomparable à ce jour sur cette littérature du judaïsme
palestinien de l'époque du second Temple, et montre l'intérêt croissant qu'elle suscite
chez les chercheurs de toutes catégories. Aussi captivantes, savantes et originales que
soient toutes ces recherches, on ne sort pourtant pas des questions courantes de datations,
structures, influences et dépendances. À supposer qu'elles trouvent un jour une réponse,
ce texte nous deviendrait-il pour autant plus clair Serait-il définitivement expliqué par
les circonstances religieuses, politiques, sociales ou économiques de l'époque de sa

rédaction Est-ce en effet tellement scientifique de prétendre expliquer aux visionnaires
les raisons pour lesquelles ils ont vu ce que précisément l'on est soi-même incapable de

voir Quant au contenu, n'y aurait-il pas une importante théologie des Noms - celui du

Seigneur des Esprits et celui du Fils de l'Homme - et de leur usage par les élus à

dégager Ne devrait-on pas tenter de mesurer à sa juste mesure le fait que la louange et
l'action de grâce des saints et des élus sont à la fois leur 'repos' et leur 'nourriture'? La

question existentielle à résoudre ne serait-elle pas, en tant qu' 'habitants de l'aride'
auxquels ces visions sont encore aujourd'hui adressées, de se rendre dignes
initiatiquement et mystiquement du compagnonnage présent et futur avec les combats

spirituels du Fils de l'Homme Le livre d'Hénoch, comme bien d'autres textes
visionnaires des Écritures, ne présupposent-ils pas une forme de conscience éminemment
apte à saisir des faits parfaitement réels - le réalisme de l'imaginai - sans être pour
autant des faits appartenant à ce que nous appelons l'histoire, c'est-à-dire matérialisés
dans la trame de nos chronologies, et sans être non plus des mythes Prophétologie et

gnoseologie sont ici étroitement liées; à la suite des prophètes bibliques, le livre
d'Hénoch situe en effet la connaissance visionnaire prophétique au sommet de sa

gnoseologie, de même que la doctrine de la connaissance et des degrés de la connaissance

qu'il propose place au sommet la connaissance visionnaire prophétique. Autant de

questions qu'il faudra bien débattre un jour si nous ne voulons pas rester étrangers au but
réel que ce genre d'écrit poursuit.

Jean Boret

Jean-Louis Gabin, L'hindouisme traditionnel et l'interprétation d'Alain
Daniélou (L'histoire à vif), Paris, Cerf, 2010, 585 p.

Tout homme qui se fait passer pour ce qu'il n'est pas, ou tout homme qui détourne,
défigure ou tronque la pensée d'autrui, un jour, est démasqué. Ce jour est arrivé pour Alain
Daniélou, qui s'est éteint à Lausanne le 14 janvier 1994 couvert d'honneurs, et en qui
des milliers de lecteurs ont cru voir un authentique passeur entre les cultures occidentale
et hindoue. Aussi navrant que cela soit, la vérité rétablie est toujours libératrice. Pour

autant, bien sûr, qu'elle apparaisse argumentée avec méthode et rigueur intellectuelle.
Et c'est le cas dans ce livre. Titre et sous-titre en indiquent la teneur: «L'hindouisme
traditionnel et l'interprétation d'Alain Daniélou». Il a fallu à Jean-Louis Gabin plus
de vingt années de travail comparatif et systématique, à la fois dans l'œuvre d'Alain
Daniélou, qui est considérable, et dans les sources traditionnelles et les travaux dont elle
se réclame, pour démêler l'écheveau des interprétations fautives, et découvrir «la minutie
avec laquelle il insérait des membres de phrases dans ses traductions de Swâmî Karpâtrî

- qui était pourtant le maître dont il avait tout reçu et qui l'avait initié à l'hindouisme - et



362 BIBLIOGRAPHIE

en supprimait d'autres - mêlant le vrai et le faux, renversant le sens des textes tout en
respectant la teneur de certains passages, et avec laquelle il sélectionnait aussi, tronquait
et inversait des citations de textes sacrés». Sans appel est donc en conclusion la sévérité
de l'A. qui affirme que, «au bout du compte, Alain Daniélou paraît avoir été plus proche
des gourous californiens roulant en Rolls et prônant le 'sexe tantrique' que des grands
maîtres indiens orthodoxes dont il s'est abusivement réclamé. On peut difficilement
dissocier la pseudo-religion du plaisir dont il s'est fait le chantre de l'idéologie politique
anti-spirituelle à laquelle cet 'érotisme divinisé' servait de leurre.» Jean-Louis Gabin,
d'abord proche d'Alain Daniélou dont il devait bâtir l'œuvre posthume en publiant ce

qui ne l'avait pas été, a dû malheureusement se rendre à l'évidence d'une imposture,
dont la dénonciation nous semble servir non seulement la vérité en tant que telle, mais
la vérité sur une tradition religieuse multimillénaire, celle de l'Inde, qu'il est grave de
dénaturer.

Jean Borcl


	Bibliographie

