Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique a la mystique
Artikel: Leibniz et la mystique

Autor: Raosler, Claire

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 301-319

LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE

CLAIRE ROSLER

Résume

Von der wahren Theologia Mystica est un opuscule ou Leibniz s 'emploie a
distinguer la vraie théologie mystique, qui entre en conformité avec la raison, de
la fausse qui correspond aux égarements de | 'imagination. Nous proposons une
traduction commentée et annotée de ce texte (qui date probablement des années
1698-1701). Seul écrit du philosophe consacreé exclusivement a la mystique, ce
texte est aussi un condensé de sa philosophie. Est esquissé, a partir des fonde-
ments de la métaphysique leibnizienne, un chemin lumineux («Lichtweg») qui
permet a l'ame de connaitre son Créateur. Cette épistémologie de la lumiére
s ‘accomplit dans la découverte de la proximité intime du moi a Dieu. L’identité
s’enracine en Dieu par un contact immédiat. Dés lors, I'individu est d’autant
plus lui-méme qu’il entretient une étroite relation d’amour avec son Créateur.
Pour caractériser la pensée de Leibniz, Jean Baruzi parait donc fondé a parler
d’un « mysticisme rationnel », ce qui implique une redéfinition de la mystique.
En effet, la vraie théologie mystique ne demanderait pas |’anéantissement du
moi en Dieu, mais un accomplissement de soi en Lui, par une divinisation
progressive, grdce a une participation active a Ses perfections.

Selon le principe de la Philosophia perennis': «qu’on approuvast par tout
ce qui est bon» 2, Leibniz sait apprécier chez des auteurs mystiques tres divers
les aspects qu’il estime compatibles avec la vérité: «Il y a, écrit-il, quelque
chose dans les Mystiques qui peut recevoir un bon sens, et je ne les méprise
pas entierement» ®. L’attitude de Leibniz a ’égard des mystiques reléve d’une
bienveillante prudence: il «ne les méprise pas entiérement», autrement dit,

! Leibniz a Remond, aofit 1714 : «La vérité est plus répandue qu’on ne pense, mais
elle est trés souvent fardée et trés souvent aussi enveloppée et méme affaiblie, mutilée,
corrompue par des additions qui la gatent ou la rendent moins utile. En faisant remarquer
ces traces de la vérité dans les anciens ou plus généralement les antérieurs, on tirerait I’or
de la boue, le diamant de sa mine, la lumiére des ténebres, et ce serait en effet perennis
quaedam philosophia».

2 Leibniz a Morell, 4-14 mai 1698, in: G. Grua, G. W. Leniz, Textes inédits
d’aprés les manuscrits de la bibliothéque provinciale de Hanovre, Paris, P.U.F., 1948
[désormais: Grual, I, p. 127.

* Leibniz a T. Burnett, GP 11, 327.



302 CLAIRE ROSLER

il ne les apprécie qu’en partie. Il précise: «Je ne méprise rien, mais je ne
voudrois pas aussi donner un trop grand prix aux choses» *. Essayons donc de
trouver ce «quelque chose dans les Mystiques» qui, aux yeux de Leibniz, «peut
recevoir un bon sens». Nous allons pour cela mobiliser un petit texte intitulé
Von der wahren Theologia Mystica. Le titre est parlant: s’il existe des pseudo-
théologies mystiques, auxquelles Leibniz ne veut pas «donner un trop grand
prix», néanmoins il est possible de concevoir une «vraie théologie mystique».
Or, pour Leibniz, distinguer le vrai du faux requiert une raison bien conduite’.
Aussi, «la vraie théologie mystique» ne peut-elle étre élaborée, a ses yeux, que
sous I’égide de la raison.

Et la commencent les questions: la méthode rationnelle, telle que Leibniz
la congoit, est-elle adaptée pour appréhender la théologie mystique ? La
théologie est un champ de la métaphysique qui, ainsi que Leibniz I’écrit a
Arnauld, doit étre traité en recourant a des «démonstrations géométriques»®.
L’approche logique de la théologie mise en ceuvre par Leibniz conduit a une
théologie naturelle, qui entre en conformité avec la théologie révélée’. Mais
cette approche est-elle adéquate pour pénétrer les mystéres de la théologie
mystique ? Nous entrons ici de plain-pied dans un nouveau labyrinthe, celui
de la mystique. Une définition semble requise pour ne pas s’égarer, mais cette
définition reste problématique: d’une part en ce qui concerne sa légitimité
(est-il possible de définir la mystique ?), d’autre part, en ce qui concerne son
contenu (si tel est le cas, comment ?). Sans prétendre nullement trancher ce
double nceud gordien, je vous propose de cheminer un moment avec Leibniz,
en espérant recevoir de lui quelques lumieres. Admettons donc, au moins a titre
d’hypothese provisoire, qu’au sujet de la mystique la raison soit apte & nous
guider.

Dans un premier temps, je vais brosser un rapide tableau de 1’évolution
de la recherche sur la question de la mystique chez Leibniz. Le débat a
principalement porté sur la thése de Jean Baruzi qui a soutenu ’existence
d’un «mysticisme rationnel». L’enjeu de ce débat est de taille puisqu’il s’agit
non seulement d’essayer de caractériser avec le plus de justesse possible la
nature de la pensée religieuse de Leibniz, mais aussi ce faisant, d’interroger
la définition méme de la mystique. Dans un second temps, je procéderai a une
analyse du Von der wahren Theologia Mystica, le seul texte actuellement connu
de Leibniz consacré exclusivement a la mystique, qui nous servira a la fois
de voie exploratoire et d’expérience cruciale pour nous situer dans le débat
ouvert par Baruzi. La théologie que Leibniz expose dans cet opuscule est-elle
vraiment mystique ?

* Leibniz a Morell, Grua, I, p. 127.

3 Théodicée, Discours préliminaire, 25, GP V1, p. 65.

® Leibniz 4 Arnauld, 4-14 juillet 1686, GP 11, p. 62.

7 Cf. LeBNIzZ, Discours préliminaire sur la conformité de la Foy avec la Raison.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 303

1. Lamystique chez Leibniz: peut-on parler d’un «mysticisme rationnel» ?

Si ’on réduit la pensée de Leibniz a un pur rationalisme, comme [’ont
fait L. Couturat® et B. Russell® au début du siecle dernier, alors a 1’évidence
la présence d’une mysticité chez Leibniz est exclue. Mais leur interprétation
panlogique du leibnizianisme a été contestée par 1’évolution de la recherche.
La logique de Leibniz, si elle est un élément central de sa pensée et exerce
une influence décisive sur sa métaphysique, ne permet pas pour autant d’en
occulter «la vocation religieuse». Michel Fichant rappelle en 2004 qu’il y a
«dans la conjonction du plan religieux, du projet d’institution de la science et
de I’entreprise politique, une ligne forte et structurante de la pensée de Leibniz
que I’on sous-estime trop souvent...», et il précise «a la notable exception, il est
vral, des grands ouvrages de J. Baruzi, Leibniz et | 'organisation religieuse de
la terre [de] 1907 et de G. Grua, Jurisprudence universelle et Théodicée selon
Leibniz [de] 1953»'°. Ces deux commentateurs se sont intéressés a la question
de la mystique chez Leibniz, toutefois ni avec la méme intensité, ni avec les
mémes résultats. Pour Baruzi, la mysticité de Leibniz est aussi indéniable que
spécifique, idée que Grua ne partage pas. Dans les dernicres lignes de La justice
humaine selon Leibniz (1956), il conclut en effet : «Avec tous ses dons si riches,
Leibniz n’est ni un grand mystique, ni un grand juriste» (p. 403).

Jean Baruzi (1881-1953) est le commentateur qui s’est le plus opposé a
I’interprétation panlogique du leibnizianisme. Selon lui, «la philosophie reli-
gieuse de Leibniz est [...] en son fond une philosophie mystique. Mysticisme
d’autant plus ferme qu’il ne méconnait pas les notions logiques, mais s’accorde
au contraire avec elles» !'. Sans absolutiser I’aspect mystique dans la philosophie
de la religion de Leibniz, Baruzi parle d’une véritable intelligence mystique '* qui
dépasse I’opposition entre la logique et I’intuition. Pour préciser sa pensée, citons
un passage extrait de la fin de Leibniz et | 'organisation religieuse de la terre:

«...Si I’on se demande finalement quelle est ’essence de la religion leibnizienne, on
s’apercoit qu’il faudrait pour ainsi dire créer de nouveaux termes, distincts des expres-
sions usuelles de mysticisme et de rationalisme. Si le mysticisme est une doctrine
de vie qui nous fait atteindre Dieu par I’intuition et par la création en nous d’un état
d’extase négateur de la recherche discursive, alors Leibniz n’est pas un mystique.
Si au contraire le mysticisme admet que la raison soit la réalité ultra-phénoménale,
et la source profonde de I’étre; si le mysticisme nie les destructions extérieures et

8 L. CouTurarT, La logigue de Leibniz, Paris, Alcan, 1901, p. XI.

° B. RusskL, 4 Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz, Cambridge, At the
University Press, 1900.

" G. W. Leniz, Discours de métaphysique, Monadologie, Paris, Gallimard, 2004,
édition établie, présentée et annotée par M. Fichant [désormais: LEBNIz, FICHANT], p. 29
et p.404.

' J. Baruzi, Leibniz, Paris, 1909, p. 130.

12 Lintelligence mystique, textes choisis et présentés par J. L. Vieillard-Baron,
Paris, Berg International, 1985.



304 CLAIRE ROSLER

proclame I’'union essentielle; s’il persuade les hommes que 1'Universel est plus proche
d’eux que leur propre corps; — alors vraiment Leibniz est un mystique. Mysticisme
qui ne s’accommode plus de la recherche purement sentimentale, des états de fusion
progressive avec Dieu, et qui n’admet pas d’autre mode de connaissance que totale.
Mais cette doctrine est en méme temps un rationalisme, puisque jamais elle ne
réclamera que la logique soit brisée: Ni mysticisme, en définitive, ni rationalisme,
au sens ordinaire de ces deux termes. Peut-étre une formule résumerait-elle assez
exactement I’attitude de Leibniz: Recherche rationnelle d’une réalité mystique».

Dans I’introduction aux Trois Dialogues Mystiques'* de Leibniz, Baruzi
conclut que «L’homme que construisent ces dialogues serait [...] travaillé
d’un mysticisme rationnel»'*, formulation qui en raison de son originalité a
soulevé un véritable débat parmi les chercheurs. Il convient de mentionner
principalement les travaux de E. Colorni'® en 1938, de D. Mahnke !’ en 1939,
d’E.Naert'® en 1959, et plus récemment, d’A. Heinekamp'? en 1988, de S.
Edel® en 1995 et 1996 et de J. Le Brun?' en 2004.

Naert, dans son étude sur Leibniz et la querelle du pur amour, soutient qu’il
n’y a pas «d’inspiration mystique» chez Leibniz. Elle soupgonne la formule
de Baruzi: «recherche rationnelle d’une réalité mystique», de n’étre qu’une
alliance de mots contradictoires, ou méme «un flatus vocis dont on ne sait

). Baruzl, Leibniz et ['organisation religieuse de la terre, Paris, Félix Alcan,
1907, p. 495-496.

' Dialogues mystiques publiés par Baruzi dans la Revue de métaphysique et de
morale en janvier 1905, puis chez Vrin en 1985 (sous un titre qui n’est pas de Leibniz),
introduction, p. 1: «Si I’on s’efforce de saisir Leibniz intimement, on ravit de plus en
plus un secret mystique, qui produisit le Leibniz vivant, concret, non réductible a une
seule discipline, attirant a soi toutes les puissances contemporaines. Mouvements mysté-
rieux vers autrui, provoqués par une force jamais satisfaite d’elle-méme.»

5 Ibid, p. 9, et il poursuit: «Alliance de mots qui, sans doute, n’eit point surpris
Leibniz. On pourrait dire en effet, que tout étre qui purifie inlassablement son amour et
surpasse tous les sentiments de crainte et d’espérance réalise en soi [’amour mystique.
Mais en méme temps, ce constant effort vers la recherche de Dieu dans et par la nature
scientifiquement approfondie conduit & la notion de raison. Raison tout entiére nourrie
d’amour; amour tenu en une armature rationnelle.»

16 E. CoLORNI, Leibniz e il misticismo, 1938, in: Scritti, Firenze, La Nuova Italia, 1975.

7 D. Mannke, «Die Rationalisierung der Mystic bei Leibniz und Kant» in Bldtter
Siir deutsche Philosophie, 13, 1939, p. 1-73, ¢f. la partie intitulée : Die rationale Barock-
Mystic in Leibnizens mathematisch-metaphysischem Universalismus (La mystique-
baroque rationnelle dans I’universalisme mathématico-métaphysique de Leibniz).

18 E. NaErT, Leibniz et la querelle du pur amour, Paris, Vrin, 1959, notamment
«L’absence d’inspiration mystique», p. 198-231.

'* A. HEINEKAMP, Leibniz und die Mystik, in: P. KosLowski (éd.), Gnosis und Mystik
in der Geschichte der Philosophie, Ziirich-Miinchen, Artemis, 1988, ch. 10, p. 183-206.

20 S. EpkL, «Die individuelle Substanz bei Bshme und Leibniz. Die Kabbala als
tertium comparationis fiir eine rezeptionsgeschichtliche Untersuchung», Studia Leibn-
itiana, Sonderheft 23, Stuttgart, Franz Steiner, 1995, p. 118-123; et «Métaphysique des
idées et mystique des lettres: Leibniz, Bohme et la Kabbale prophétique», Revue de
Ihistoire des religions, 4, 1996, p. 845-856.

2t J. LE BRUN, La jouissance et le trouble, Genéve, Droz, 2004, «Sur la spiritualité
de Leibnizy», p. 431-456.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 305

pas trés bien quelle réalité il recouvre» 2. Si elle reconnait s’accorder «avec
Baruzi pour affirmer qu’il existe chez Leibniz un intérét profond pour tout ce
qui de pres ou de loin touche a la mystique» », néanmoins elle insiste sur le
fait que «le mysticisme ne peut exister que la ou I’intelligence, dans la vérité
de son humilité, renonce a elle-méme», ce qui n’est pas le cas chez Leibniz.
Elle pose la question suivante : «Leibniz lit les mystiques, il se rencontre avec
eux, mais cette rencontre lui fait-elle pénétrer le mysticisme en lui-méme ?» 4,
Et elle donne comme réponse : Leibniz est «trop rationaliste pour qu’on puisse
affirmer qu’il a une 4me mystique [...] Il n’y a pas assez de vide, ni de nuit dans
I’ame de Leibniz, pas assez de profondeur obscure dans sa vision de I’univers,
pour que Dieu puisse y intervenir dans son insondable plénitude»*. Ce qui
manque au «mysticisme rationnel» que Baruzi a voulu déceler chez Leibniz,
c’est selon elle la via negationis, «la nécessité d’un dépouillement total comme
préambule a I’expérience mystique» 2.

Nous voyons que deux définitions de la mystique sont proposées. La premiére
est fondée sur la via negationis, ou I’abolition de ’ame en Dieu. Elle correspond
a une définition traditionnelle, a laquelle Naert se référe. Si on s’en tient a cette
définition, alors Baruzi, aussi bien que Naert, affirme que Leibniz n’est pas un
mystique. Si par contre, on ouvre cette définition de la mystique a une compré-
hension plus large, on obtient une seconde définition qui reposerait sur I’alliance
paradoxale de la mysticité a la rationalité. Dans ce cas, on peut se demander si
Baruzi ne serait pas fondé a parler d’une certaine mysticité chez Leibniz. Cette
seconde définition pose certes un probléme: le «mysticisme rationnel» allie des
termes qu’il semble difficile de concilier. Mais le propre de la mystique n’est-il
pas d’ébranler nos catégories en redessinant les contours de nos conceptions ? La
définition baruzienne a le mérite de souligner qu’il y a dans la pensée de Leibniz
des aspects déconcertants, ou certains éléments mystiques peuvent étre décelés.
Afin de spécifier la fagon trés particuliére qu’a Leibniz d’intégrer dans sa pensée
des aspects de la mystique, nous allons maintenant étudier le Von der wahren
Theologia Mystica, et ce faisant, mettre a I’épreuve la seconde définition évoquée,
en nous demandant si elle nous donne une clef de lecture de cet opuscule.

2. Von der wahren Theologia Mystica
a. Situation du texte

Le Von der wahren Theologia Mystica est de la plume de Leibniz, comme
en atteste le manuscrit que 1’on peut consulter a la Leibniz-Edition de Potsdam

22 E. NAERT, op. cit., p. 199.
> Ibid., p. 199.
4 Ibid., p. 213.
* Ibid., p. 216.
¢ Ibid., p. 218.

[ S I )

[



306 CLAIRE ROSLER

sous la référence LH, 1, 5 (1. Bl.). Ce que I’on peut immédiatement constater,
c’est que le titre est de Leibniz (ce qui n’est pas le cas pour les «trois dialogues
mystiques», dont le titre a été donné par Baruzi?’). Le texte, rédigé entiérement
en allemand, comporte de nombreuses ratures. Il a été publié intégralement
pour la premiére fois en 1838 par G. E. Guhrauer, en 4 pages, au tome I des
Deutsche Schriften®®. Cette édition n’est pas entiérement fidéle au manuscrit,
comme le montre le bref extrait publié par Grua en 1948, aux pages 146 et
147 du volume I de ses Textes Inédits?, ainsi que la transcription du texte
éditée en 1967 par F. Vonessen aux pages 128 a 133 du volume VIII de la
Revue Antaios®. En attendant la publication critique définitive du texte par
I’ Akademie Ausgabe®', Iédition Vonessen est a ce jour la plus fiable.

Ce iexie est le seul écrit répertorié de Leibniz spécifiquement consacré
au mysticisme. C’est donc une piéce maitresse pour étudier I’influence de la
mystique sur la pensée du philosophe de Hanovre. Le fait qu’il soit un unicum
est révélateur : Leibniz s’est bien intéressé a la question, mais pas au point d’y
consacrer d’autres opuscules, ni d’amples développements. Dans 1’océan de
ses ceuvres, ce texte n’est qu’une goutte. Mais n’oublions pas cependant que
dans la pensée de Leibniz chaque goutte exprime & sa fagon I’océan.

La date de rédaction du Von der wahren Theologia Mystica est inconnue.
L’analyse du papier permet de le situer vers 1695. S. Edel, dans son étude sur
La substance individuelle chez Béhme et Leibniz>?, rattache ce texte a la corres-
pondance de Leibniz avec le bshmien Morell*, et propose donc de le situer
dans les années 1698-1701, ce qui parait tout a fait justifié, vu les nombreux
points de convergences entre ce texte et cette correspondance. Si cette datation
est juste, elle indique que ce petit écrit a été rédigé dans les années ou Leibniz

27 J. Baruzi, «Trois dialogues mystiques», Revue de métaphysique et de morale,
janv. 1905, puis Vrin, 1985.

2 Q. E. GUHRAUER, Deutsche Schriften, 1, Berlin, 1838, réimp. Hildesheim, Georg
Olms, 1966, p. 410-413.

2 G. GruaA (éd.), G. W. Leibniz, textes inédits, Paris, P. U. F., 1948.

3 F. VONESSEN, «Reim und Zahl bei Leibnizy, annexe: Zwei kieine philosophische
Schriften, Antaios, Bd. 8, Stuttgart, Ernst Klett, 1967, p. 128-133.

31 Lédition académique des Samtliche Briefe und Schriften von Leibniz (abrégée A)
commencée en 1901, est en cours d’élaboration. Le Fon der wahren Theologia Mystica
devrait étre publié dans A, VI. Baruzi a fait une traduction partielle du texte (Leibniz,
Paris, Librairie Bloud, 1909, pp. 375-377), P. FiGara a fait une traduction en italien in
Secretum-online : Scienze, saperi, forme di cultura (2007, Mar 15) & partir de 1’édition
Gubhrauer, et A. Pelletier vient de présenter récemment, en mars 2010, une traduction en
frangais du texte (en annexe de son article «Leibniz et la raison des corps: a propos du
fou et de la théologie mystique», Revue du 17¢ Siecle, N° 247, 18 mars 2010, p. 267-270)
qui se fonde sur I’édition de F. Vonessen.

2 S. EpkL, «Die individuelle Substanz bei Béhme und Leibniz. Die Kabbala als
tertium comparationis fiir eine rezeptiongeschichtliche Untersuchung», Studia Leib-
nitiana, Sonderheft 23, Franz Steiner, 1995, p. 118-123.

3 Cf. Grua, I, p. 100-146.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 307

a introduit le concept de monade* et en a défini la théorie, ce que le texte
confirme: on trouve en effet de nombreux échos & la Monadologie®.

A premiére lecture, il semblerait que le texte ne soit pas de Leibniz tellement
sa teneur est surprenante. On pourrait émettre 1’hypothése suivante: Leibniz
commente un ouvrage qui n’est pas de lui. Il s’agirait simplement d’une notice
de lecture comme on en trouve beaucoup d’exemples dans ses papiers. Afin
d’essayer de trouver des sources possibles, il convient de regarder du c6té des
ouvrages de théologie mystique susceptibles d’étre discutés par Leibniz>®,
Mais cette voie d’exploration s’aveére infructueuse, parce qu’infinie. On peut
toutefois dire que cet opuscule n’est ni le commentaire de la Théologie Mystique
du pseudo-Denys I’Aréopagite’, ni de celle de Jean Gerson™®. La liste des
livres possibles répertoriés dans le catalogue de la bibliothéque idéale®, rédigé
en 1689 par le philosophe-bibliothécaire de Wolfenbiittel, indique tellement de
références pour la catégorie «théologie mystique et ascétique» qu’il est impos-
sible de trouver par ce biais une issue au probléme des sources.

S. Edel pense avoir trouvé la solution a cette difficulté, grace a la corres-
pondance que Leibniz entretient, entre 1696 et 1700, avec Morell. Ce dernier
suggére a plusieurs reprises au philosophe de lire les ceuvres de Bohme*.

** Le mot de monade apparait pour la premiere fois a la fin du brouillon de la lettre
au marquis de ’Hopital du 22 juillet 1695 «La clé de ma doctrine sur ce sujet consiste
dans la considération de ce qui est proprement une unité réelle, Monas» (GM 11, 295);
cf. LEiBNIZ, FICHANT, p. 8-20; p. 78-140.

3 E. CoLorNI, op. cit., p. 88: «Il Von der wahren theologia mystica... &€ quasi una
traduzione in termini mistici della dottrina della monade» (Le Von der Wahren Theologia
Mpystica... est comme une traduction de la doctrine de la monade dans les termes de la
mystique).

** On peut mentionner entre autres: Henricus Herpius/Harpius (vers 1410-vers
1477). Theologiae Mysticae cum Speculativae, tum Praecipue Affectivae Libri Tres /
Theologia Mystica (Cologne : M. Novesianus, 1538 ; Cologne, 1545 ; Cologne, 1556 (2¢
édition); Cologne, 1564 (sous le titre: Cantici Canticorum Mystica Explicatio) ; Rome,
1586 (editio castigata, ed. Petrus Paulus Philippus, OP); Cologne, 1611). Jean-Pierre
Camus (1608-1652), évéque de Belley, ami de saint Frangois de Sales, auteur d’une
Théologie Mystique, 1640, publication récente aux éditions Jérome Millon (collection
Atopia, 2003). Christian Hoburg (1607-1675), théologien évangélique et spiritualiste
mystique, auteur d’une Theologia Mystica, oder Geheimde Krafft-Gottes-Lehre / der
Frommen Alten..., Amsterdam, 1655. Hugo de Balma (vers 1293, vers 1305), auteur
du traité mystique Viae Sion lugent (Theologia mystica oder De triplici via), deutsche
Ubersetzung, Amsterdam, 1696. Balthasar Koepke (1646-1711), Sapientia Dei, in
mysterio crucis Christi abscondita: die wahre theologia mystica oder ascetica, aller
Gldubigen A. und N. Test... entgegen gesetzet der falschen aus der heydnischen Philo-
sophia Platonis und seiner Nachfolger, Halle, Waisenhaus, 1700, etc.

37 Pseupo-DENYS L’ AREOPAGITE, Le Livre de la théologie mystique, traduit et présenté
par Louis Chardon, Orbey, Arfuyen, 2002.

¥ Cf. M. ViaL, Jean Gerson, théoricien de la théologie mystique, Paris, Vrin, 2006.

¥ Cf. ). LE Brun, La jouissance et le trouble, Genéve, Droz, 2004, p. 438.

4 Cf MoreLL a Lemniz, Grua, p. 112: «Je vous exhorte, mon cher Monsieur, de
lire avec attention et sans prevention ses ouvrages [ceux de Boehme] je scay que vous y



308 CLAIRE ROSLER

Leibniz, & la fois pour des raisons de temps et des raisons de fond*', lui
demande s’il ne connaitrait pas un ouvrage ou les pensées de Bohme seraient
exposees de fagon synthétique. Morell lui conseille la lecture de la Theologia
Mpystica du bshmiste anglais John Pordage **, dans la traduction allemande de
1698. Ce serait donc apres la lecture décevante du livre de Pordage, censé
clarifier les pensées de Bohme, que Leibniz aurait rédigé son opuscule, dont
la portée est clairement critique : la vraie théologie mystique est pour Leibniz
un correctif rationnel de la fausse théologie mystique issue des fausses lueurs
d’une imagination débridée*. S’il est possible que Leibniz ait écrit son texte
a cette occasion, le Von der wahren Theologia Mystica ne semble toutefois
pas étre un dialogue par personne interposée avec la médecine alchimique, la
théosophie des éléments, ou la cosmologie astrologique de Jakob Béhme *.

trouverez la manne céleste» ; novembre 1697, Grua, p. 119: «je vous exhorte de lire dans
Boehm les premiers chapitres Mysterii Magni, vous y verrez la création comme si vous aviez
été présent».

‘' Cf. LEiBNIZ & MORELL, déc. 1697-janv. 1698, Grua, p. 120: «Sans avoir assez 10
Boehme ny Poiret, je m’accorderois peut estre avec eux en ce qu’ils ont de raisonnable.
Car de la maniére dont je congois les choses, elles me semblent indubitables et demons-
tratives. Sans la presence d’un ami qui me donne en peu de mots la clefs de ces auteurs,
je perds trop de temps a les étudier, et j’avance bien mieux par mes propres méditations,
qui viennent de cette méme divine source de lumiere qui les peut avoir éclairés, puisqu’il
est seur que Dieu et la lumiére se trouvent en nous»; 4-14 may 1698, Grua, p. 126:
«Boehme m’a paru profond, et je lirai un jour ses ceuvres. Mais je souhaiterois pourtant
d’en avoir la quintessence en peu de paroles, car estant distrait comme je suis par des
occupations [...] je ne scais s’il est raisonnable que je m’engage aisement dans une si
grande lecture avant que je scache si j’en pourray retirer assés d’utilité.»

* Cf. LemNiz a MoreLL du 6 janvier 1700, Grua, Textes inédits, 1, p. 146, note 134,
J. PorRDAGE, Die Theologia Mystica, oder geheime und verborgne Lehre von den ewigen
Unsterblichkeiten (Amsterdam, 1698); en anglais, sous le titre Theologia mystica or
the mystic Divinitie of the Aeternal Invisibles (London, 1683). J. Pordage (Londres,
1607-1681). Fils d’un marchand, il a étudié la médecine et la théologie a Oxford.
Intéressé par I’astrologie, I’ Alchimie, et d’autres secrets de la nature, il a été influencé
par les écrits de Jakob Bohme. Ecclésiastique anglican & partir de 1644. Mystique, il a
eu de nombreuses visions, qui lui ont donné depuis 1649 la certitude de ’existence de
phénomenes surnaturels. Il a constitué autour de lui un cercle de disciples (the Behme-
nists). Apres un long proces, il a été retiré de ses fonctions en 1654. Son recours auprés
de Cromwell est resté sans succeés. Ce n’est qu’aprés la Restauration qu’il a été remis
dans ses fonctions, en 1663. Les Quakers lui reprochaient son usage des sacrements,
pendant qu’il leur reprochait leur perfectionnisme et leurs rites extérieurs. Il a simplifié
de fagon philosophique la métaphysique de Bohme et en a élargi les perspectives de
fagon assez extravagante. Le centre de la pensée bohmienne était pour lui la spéculation
portant sur la Sophia. En tant que commentateur des écrits de Bohme, il a contribué &
introduire beaucoup de personnes dans cette pensée, en particulier J. Leade, fondatrice
du mouvement de Philadelphie. II a radicalisé la critique bohmienne chiliastique et
apocalyptique de I’Eglise et a influencé le luthéranisme radical, en particulier le piétisme.

“ Au nombre desquels il comptera, en 1703, dans les Nouveaux Essais sur I'enten-
dement humain, livre TV, chap. XIX, les trembleurs ou quakers, Antoinette Bourignon,
Rosamunde von der Asseburg, Quirinus Kuhlmann, les labadistes, Comenius, etc.

“ J. BoEHME, De la signature des choses, traduit de I’allemand par P. Deghaye,
Paris, Grasset, 1995.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 309

Finalement, il est préférable de lire de pres le Von der wahren Theologia
Mystica pour savoir si les idées qui y sont développées peuvent ou non trouver
un écho dans d’autres ceuvres de Leibniz. Ce qui ameéne a conclure que ce texte,
mis a part quelques points mineurs, non seulement est leibnizien, mais de plus
qu’il est un fabuleux condensé de sa philosophie: on y retrouve en effet un
exposé de théologie, une épistémologie, une anthropologie, une psychologie,
ainsi qu’une ontologie qui s’inscrivent dans sa métaphysique monadologique,
associés a un eéchantillon de Théodicée d’ou découle une éthique de I’amour
de Dieu en des termes classiques chez Leibniz. Cet opuscule exprime donc
bien les pensées du philosophe. Toutefois, la tonalité johannique, néoplato-
nicienne® et augustinienne *® du texte lui confére une coloration inhabituelle.
Soit Leibniz rédige pour lui*’ une mise au point des idées qu’il estime valides
chez les Mystiques (d’ou la langue allemande), soit il dialogue avec un inter-
locuteur allemand, versé en théologie mystique. Vu la tonalité du texte, je
pense qu’il s’agit moins du béhmien Morell que d’un «platonicien chrétieny,
selon I’expression que 1’on trouve sous la plume de Leibniz dans le Von der
Allmacht und Allwissenheit Gottes und der Freiheit des Menschen (vers 1671)
lorsqu’il évoque le théme de «1’ombre et de la lumiére» *%, théme qu’il reprend
amplement dans le Von der wahren Theologia Mystica.

Cet écrit est une illustration du perspectivisme leibnizien. Chaque individu
possede un point de vue sur la vérité. L’accés progressif a la vérité absolue
n’est possible que dans la mesure ou I’on s’efforce d’intégrer dans son propre
point de vue de fort nombreuses autres perspectives. Le savant universel
Leibniz integre ici dans sa philosophie religieuse le point de vue de la théologie
mystique. On pourrait penser qu’en fin diplomate, en expert dans le maniement
du secret, Leibniz avance masqué, qu’il dissimule une simulation d’intérét
pour la théologie mystique. Mais pour quelles raisons Leibniz aurait-il besoin
de donner du crédit & une certaine théologie mystique ? Qui chercherait-il a
convaincre ou a gagner a sa cause ? Par ailleurs, ce qui est le plus surprenant,
c’est que la théologie mystique qu’il qualifie ici de «vraie» entre en entiére

* PLoTIN, Ennéades, Paris, Belles Lettres, 1924-1938 ; M. Ficin, Théologie platoni-
cienne de I'immortalité de I'dme 1, Paris, Belles Lettres, 1964.

% @G. Grua décele une possible «influence de Fardella» dans 1’opposition augusti-
nienne de la lumiere intérieure du Verbe et des maitres extérieurs.

47 Leibniz confie 8 Morell: «J’ay peut estre medité avec autant d’application que
M. Poiret luy meme a ce qui est de la veritable Theologie interieure», 10 décembre
1696, Grua, p. 105; ¢f. aussi Leibniz & Morell, déc. 1697-janv. 1698, Grua, p. 120:
«...j avance bien mieux par mes propres méditations, qui viennent de cette méme divine
source de lumiere qui les peut avoir éclairés [Boehme et Poiret], puisqu il est seur que
Dieu et la lumieére se trouvent en nous.» [¢’est nous qui soulignons]

% Cf. Leniz, Von der Allmacht, traduction par C. RoOsLER, Revue Philosophie
N° 68, p. 71: «Le mélange du rien et du quelque chose, de ’ombre et de la lumiére»
provient des «platoniciens chreétiens, mélange qu'’ils ont éclairé a 1’aide du rayonnement
réciproque de deux triangles opposés I’un a I’autre» [nous soulignons] (cela fait allusion
aux deux triangles de Nicolas de Cues, cf. ibid. note 27 ; ¢f. Colloque de Cerisy, Lumiére
et Cosmos, Cahiers de I"'Hermétisme, Paris, Albin Michel, 1981, p. 157).



310 CLAIRE ROSLER

résonance avec ses pensées personnelles. Ainsi que Leibniz I’avait fait lors
de la mise au point de sa théorie de la substance individuelle dans le Discours
de Métaphysique®, ne serait-il pas en train de réfléchir a nouveau aux coinci-
dences de sa métaphysique avec les mystiques, maintenant qu’il détient son
hypothese monadologique ?

b. Commentaire:

Arrétons-nous un instant sur le titre : Leibniz parle de «théologie mystique»
qu’il faut distinguer de la mystique, terme plus vaste. La théologie est une mise
en forme structurée et discursive de ce qui doit étre une expérience, mise en
forme qui ne sera «vraie» pour Leibniz, que si elle est rationnelle et modérée *°.
La question qui se pose est de savoir si pour €crire une théologie mystique,
il faut avoir fait une expérience mystique. Engageons-nous dans I’analyse du
texte pour essayer de déceler des éléments de réponse. Je propose de discerner
trois parties dans cet opuscule. Le premier développement est centré sur la
connaissance de Dieu et sur les voies d’accés dont la créature dispose pour
connaitre les perfections divines. La théologie mystique fonde une épistémo-
logie de la lumiére. Le second développement concerne la situation ontologique
des créatures et la véritable connaissance de soi. La théologie mystique fonde
une proximité essentielle de I'homme a Dieu. Le troisieme et dernier moment
du texte présente un échantillon de Théodicée d’ou procede une réflexion sur
I’amour de Dieu et du prochain. La théologie mystique fonde une éthique de
la charité. Cet opuscule est enticrement théocentré: Leibniz décline toute
une gamme d’attributs divins et en répercute a chaque fois les effets sur les

4 La doctrine de I’indépendance totale de la substance individuelle, telle qu’elle est
présentée au § 32 du Discours de métaphysique, est une thése philosophique qui, ainsi
que Leibniz I’écrit lui-méme, fait écho a la pensée mystique de Thérese d’Avila: «une
personne dont I’esprit était fort relevé et dont la sainteté est fort révérée, avait coutume
de dire que I’dme doit souvent penser comme s’il n’y avait que Dieu et elle au mondey,
in: G. W. LeBniz, Discours de métaphysique, Monadologie, Gallimard, 2004, éd. établie,
présentée et annotée par M. Fichant, p. 209; note 118, p. 466: Thérese d’Avila, Libro de la
vida, Salamanque, 1588 (posthume), XIII, 9. L’ouvrage a été traduit par Amaud d’Andilly
(Paris, 1670); le passage évoqué par LEBNIZ y est ainsi rendu: «Car dans ces commence-
ments, elle [I’dme] ne doit prendre soin que d’elle-méme, et rien ne lui peut étre plus utile
que de se considérer seule dans le monde avec Dieu seuly. Cf. lettre a Morell, 10 décembre
1696 : «Quant a Sainte Théreése, vous avez raison d’en estimer les ouvrages. J’y trouvai un
jour cette belle pensée que I’ Ame doit concevoir les choses comme s’il n’y avait que Dieu
et elle au monde. Ce qui donne méme une réflexion considérable en philosophie, que j’ai
employé utilement dans une de mes hypotheses.» (Grua, p. 103)

0 Cf. L’Esprit de Leibniz, T. 2, Lyon, J.-M. Bruyset, M. DCC. LXXII., § Théologie
mystique : «On a trés bien dit que la véritable piété n’6te point [’usage de la raison, et
qu’au contraire elle la perfectionne. Mais je ne conclurois point de 1a, qu’il faille rejeter
toute la Théologie mystique. Cette derniére Théologie est a la Théologie ordinaire a peu
pres ce qu’est la Poésie a I’éloquence ; c’est-a-dire qu’elle émeut davantage : mais il faut
des bornes et de la modération en tout.»



LEIBNIZ ET LA MYSTIQUE 311

créatures. Ce texte se présente comme une méditation métaphysique sur I’idée
de Dieu, qui est en méme temps un exercice spirituel.

1¢ moment :
La théologie mystique fonde une épistémologie de la lumiére

L’incipit du texte présente une théologie, qui est tout a fait leibnizienne,
jusque dans son vocabulaire. Dieu est premier et absolument parfait, les
créatures sont limitées et relativement parfaites®'. Vient ensuite une réflexion
sur la fagon d’accéder a une «juste connaissance de Dieu». Selon Leibniz, elle
résulte de la «lumiére intérieure [das inwendige Licht] que Dieu Lui-méme
allume en nous». Connaitre Dieu, c’est donc étre éclairé par Lui.

Quelle est la nature de cette lumiére intérieure ? Est-elle rationnelle ou
mystique ? Relevons les éléments du texte pour essayer de résoudre la question:
cette lumiére essentielle rayonne a partir du Verbe éternel de Dieu, précise
Leibniz dans un langage johannique; elle se distingue de I’érudition ; elle ne vient
pas de ’extérieur mais elle peut étre éveillée par certains «maitres extérieurs»;
elle donne une vraie foi; elle emplit 1’esprit de clarté et d’assurance; elle se
distingue des fausses lumieres propres aux illusions de I’imagination; et elle
est comparée a I’éclat du soleil*>. Les éléments mentionnés ne permettent pas
de trancher absolument la question: tant6t le texte semble s’inscrire dans une
perspective de pure rationalité, tantot il présente des éclairages qui pourraient
étre mystiques. Leibniz a sélectionné dans la mystique ce dont il pouvait rendre
raison, afin que les deux types de discours soient entiérement compatibles. Pour
le dire plus précisément, Leibniz écrit dans un langage tel qu’il permet une lecture
strictement philosophique, mais sans exclure pour autant une lecture mystique,
ainsi qu’en atteste sa lettre 2 Morell de déc. 1697-janv. 1698 3.

' Monadologie, § 48: «en Dieu ces attributs sont absolument infinis ou parfaits, et
dans les Monades créges [...], ce n’en sont que des imitations a mesure qu’il y a de la
perfection» ; a Morell, 4-14 mai 1698 «le privatif n’est autre chose que les limites et il y
a partout des limites dans la créature.»

2 L’image du soleil pour désigner Dieu est un fopos dans la tradition platonicienne
et néoplatonicienne. On la retrouve chez Leibniz, par exemple au livre 1 du Paralléle
entre la raison originale ou la loy de la nature... daté aprés 1704, ou ’on peut lire:
Dieu «dispense la lumiéere de la Raison pour gouverner les ames aussi generalement
qu’il repand celle du soleil pour guider les corps. Mais comme il est dans le pouvoir des
hommes de fermer les yeux pour ne pas recevoir I’eclat de ce grand luminaire, ou de se
laisser couvrir le visage, il en est de méme a 1’égard de la raison lorsqu’on s’abandonne
a des prejugés ou lorsqu’on s’obstine a refuser les bonnes instructions», GRua, p. 47.

% Leibniz établit un paralléle entre la lumiére intérieure des mystiques et celle de
la raison, dont Dieu est la source commune : «mes propres méditations [...] viennent de
cette méme divine source de lumiére que les [Boehme et Poiret] peuvent avoir éclairé,
puisqu’il est seur que Dieu et la lumiere se trouvent en nous», a Morell, déc. 1697-janv. 98,
GRua, p. 120.



312 CLAIRE ROSLER

Afin de mieux saisir la nature de cette lumiére intérieure, étudions ce a quoi
Leibniz I’oppose. Leibniz dit qu’elle se distingue d’une part de 1’érudition* et
d’autre part des illusions de I’imagination. Pourquoi les érudits ne sont-ils pas
éclairés 7 Parce qu’ils restent fascinés par le monde extérieur. Cette fascination
pour le sensible est un obscurcissement de la conscience, dans la mesure ou elle
détourne de Dieu et de I'intelligible. Cette idée, d’obédience platonicienne, est
reprise constamment chez les mystiques: 1’extériorité illusoire nous captive
et nous capture. Leibniz va assez loin dans ce sens, puisqu’il va jusqu’a dire
que la Bible est un maitre extérieur qui n’est d’aucun secours si la lumiére
intérieure n’y collabore.

Leibniz indique ensuite que c’est en cheminant sur la voie assurée de la
lumicre [Lichtweg] que 1’on peut éviter la voie incertaine de I’ombre [ Weg des
Schattens). 1l s’agit d’une reprise de 1’allégorie de la caverne®. Si I’on s’en
tient a une lecture platonicienne, alors on est face a une échelle des degrés de la
connaissance dont le Bien est le sommet. Si I’on va jusqu’a une lecture néopla-
tonicienne, alors 1’épistémologie de la lumiére*® invite 4 une conversion spiri-
tuelle qui peut amorcer un cheminement mystique. Von der wahren Theologia
Mpystica autorise les deux interprétations, platonicienne et néoplatonicienne. Il
semble donc que nous soyons face a un langage qui se tient sur une créte dont le
versant logique et le versant mystique convergent. La structure argumentative
est enticrement rationnelle, mais le contenu présente des idées qui peuvent
étre mystiques.

Pour achever ce moment, centré sur la lumiére intérieure, évoquons
juste le passage ou Leibniz s’emploie a distinguer les vraies lumiéres des
fausses. Il le fait en des termes qui sont une critique en regle des dérégle-
ments psychopathologiques de certains enthousiastes®’ dont I’'imagination
est délirante **. Leibniz écrit ici sur un ton comparable a celui des médecins
de Moliére: «ils pensent étre entourés de milliers de petites lumiéres», hallu-

¥ Cf. Leibniz a Morell, sept. 1698, Grua, p. 138: «il y a bien de la difference entre
la raison et I’erudition ou les estudes ; la raison n’est autre chose qu’une connoissance de
la verité qui procéde par ordre. Mais les etudes bien souvent ne remplissent I’imagination
et la mémoire que de chimeres, ou de particularités peu propres a eclairer I’esprit.»

> La thématique de ’ombre et de la lumiére est souvent associée a 1’obscurité
d’une grotte qui rive a la matérialité opposée a la lumiére divine, comme on le voit
sur une illustration de I’drs magna lucis (Rome, 1665) d’A. KircHER (1602-1680), cf.
A.RooB, Le Musée Hermétique, Alchimie et Mystique, Taschen, 2005, chap. «Lumiére
et ténébres» (p.248-275), p. 263.

3 Nicolas de Cues (1401-1464), néoplatonicien et savant universel, dans son De
conjecturis, recourait a une double pyramide pour illustrer I’opposition de la lumiére et
des ténebres, ce qui a fortement influencé Marsile Ficin (1433-1499), Pic de la Mirandole
(1463-1494), Giordano Bruno (1548-1600), et en particulier, par le biais de Valentin
Weigel (1533-1588), Jakob Bohme (1575-1624). Ce dernier, dans le De signatura rerum
(1621) recourt également a I’image du soleil pour parler de la lumiére intérieure.

37 Cf. le chapitre 19 du livre IV des Nouveaux Essais sur |'entendement humain, de
1703, ol Leibniz procéde a une critique en régle de 1’enthousiasme.

% Cf. A. PELLETIER, «Leibniz et la raison des corps: & propos du fou et de la théologie
mystique», op. cit., p. 257-266.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 313

cination qui ne provient que de «I’échauffement de leur sang» !° Ce passage
explique le titre de I’opuscule et situe clairement la position de Leibniz. Il
apprécie ce qui, selon lui, est solide chez les mystiques, ¢’est-a-dire ce qui peut
étre traduit dans le langage de la raison, mais tout ce qui déborde ce cadre est
rabattu du coté du pathologique. Et c’est peut-étre sur ce point que I’on peut
dire que Leibniz n’est pas allé assez loin sur la voie mystique. Il y a certes
des extravagances dans les prétentions des pseudo-mystiques, mais les visions
extatiques des grands mystiques peuvent-elles étre assimilées a ces dévoie-
ments ? N’émanent-elle pas de personnalités puissamment structurées, ainsi
qu’en attestent leurs écrits et leurs actions ?

Leibniz, en parcourant la voie de la lumiére, chemine dans le labyrinthe de
la mystique a I’aide du fil d’Ariane de la raison. Les clartés intérieures dont il
parle sont celles d’un Aufkldrer qui prend certains aspects de la mystique au
sérieux. Son regard sélectif et prudent correspond certes a un appauvrissement
de la richesse des différentes voies mystiques, puisqu’il n’en reconnait qu’une,
a savoir «la voie de la lumiére», mais ce faisant, il opére aussi une valori-
sation de la mystique, qui devient une voie d’acces vers la vérité au méme titre
que la raison. Pour Leibniz, la mystique véritable implique une rationalité¢ de
rang supérieur. Autrement dit, son approche philosophique circonscrit et donc
restreint d’une certaine maniére le champ de la mystique, tout en 1’établissant
sur un fondement rationnel solide qui permet de lui donner du crédit. Dans ces
lignes, Leibniz accorde trop a la mystique pour lui étre complétement étranger,
mais il lui accorde trop peu pour lui étre completement familier. Une nouvelle
question se pose maintenant: cet €crit est-il seulement une propédeutique
rationnelle a la mystique ou est-il aussi une exploration qui permet d’accéder a
une certaine expérience mystique ?

2° moment :
La théologie mystique fonde une proximité essentielle de I’homme a Dieu

Leibniz présente ici une théorie de la substance singuliére qui recoupe en
partie les enseignements du Discours de Métaphysique, tout en introduisant
des €léments propres a la Monadologie. Les créatures sont caractérisées par
leur statut intermédiaire entre Dieu et le néant. Plus exactement, elles sont
déterminées par une double appartenance ontologique: «leur essence propre
[Selbstwesen] est de Dieu, leur essence privative [Unwesen] du néant [nichts]».
Leibniz en prenant soin de distinguer la créature du Créateur instaure un écart
indépassable entre eux: «aucune créature ne peut étre sans essence privative,

* Dans sa lettre 3 Morell de sept. 1698, il écrit de méme: «les mystiques bien
souvent sont plus tost entestés qu’eclairés. J’ay peur que ceux qui disent sentir un je
ne s¢ay quoy qu’ils ne scauroient exprimer ne soient eblouis par des fausses lueurs de
I’imagination qu’ils prennent pour les lumiéres du S. Esprit», Grua, p. 137.



314 CLAIRE ROSLER

sinon elle serait Dieu» écrit-il. Dans ce contexte métaphysique, une union
mystique a Dieu, envisagée comme identification ou fusion, est par principe
exclue. Il y aura toujours dans la créature un manque essentiel, une privation
ontologique qui la maintiendra irrémédiablement & distance de son Créateur,
lequel est pure affirmation d’étre. De plus, Leibniz souligne que I’identité spiri-
tuelle de chaque homme repose sur 1'unicité, I’indivisibilité et I’incorruptibilité.
Ces caractéristiques de 1’individualité du moi rendent la dépersonnalisation
mystique ou I’abolition du soi en Dieu impossibles. Et enfin, pour Leibniz,
I’essence de Dieu est connaissable, contrairement a la tradition de la théologie
mystique ou la nature ineffable du Deus absconditus reste secréte .

On pourrait penser que nous tenons la trois criteres permettant de dire que
«la vraie théologie mystique» de Leibniz n’est, somme toute, pas vraiment
mystique. En effet, Leibniz exclut trois réquisits de I’expérience mystique telle
qu’elle est transmise par la tradition, a savoir I’union a Dieu, la perte de soi
en Lui et I'inintelligibilité de Son essence. Or, il nous semble que ce serait
conclure de fagon hative. Car, s’il est certain que les présupposés métaphysiques
de Leibniz excluent une fusion de I’homme a un Dieu mystérieux résultant
d’une dépersonnalisation préalable, toutefois Leibniz invite a méditer I'idée
d’une certaine proximité entre I’homme et Dieu, dont nous allons maintenant
examiner la nature.

Leibniz montre que 1’on ne peut se connaitre sans connaitre Dieu, qui
est a la racine de notre essence propre, de notre substance singuliére. De
plus, I’homme est imago Dei: «Dans notre essence propre [Selbstwesen], se
trouve un infini [eine Unendlichkeit], une trace [ein Fusstapf], une image [ein
Ebenbild] de I’omniscience et de la toute-puissance de Dieu» €crit-il. La suite
des trois termes utilisés ici pour caractériser la similitude entre I’homme et
Dieu vient nuancer et préciser la situation ontologique de ’homme: la trace et
I’image sont des termes qui expriment la déficience de la créature par rapport
a son Créateur alors que I’infini est commun a Dieu et ’homme. L’homme est
pareil a un miroir de Dieu: il en est la copie, ce qui 1’éloigne de son modele,
mais il en est aussi le reflet si fidéle que sa finitude recéle en elle un infini qui
’apparente a Dieu.

Cette proximité de I’homme a Dieu est si grande que Leibniz va jusqu’a
écrire : «Gott ist mir ndher angehdrig als der Leib». Relevons avec attention
cette affirmation délicate a traduire. «4ngehorig sein» signifie a la fois appar-
tenir (ce qui se fonde sur le verbe gehdren), faire partie (man gehdrt einer
Gruppe an: on fait partie d’un groupe, c’est une appartenance par agrégation
et non par identification), et recéle en elle I’idée d’un lien de parenté étroit
(die Angehdrigen, ce sont les proches parents, le cercle intime). La préposition
«an» sert & désigner un contact, un point de rencontre, sans aller toutefois
jusqu’a I’'idée d’une entrée-dans ou d’une pénétration qui est exprimée par la

80 Pseupo-DENYS L’ AREOPAGITE, Le livre de la théologie mystique, Orbey, Arfuyen,
2002, p. 63; p. 77-79.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 315

préposition «in». Ainsi, la présence de I’homme a Dieu est décrite comme une
relation si intime qu’elle abolit la distance, sans pour autant aller jusqu’a abolir
la différence. L’écart ontologique entrevu au préalable, s’il exclut I’union
entiere a Dieu, n’interdit cependant pas la rencontre de Dieu par un contact
immédiat.

En disant que la proximité de I’homme a Dieu est plus grande que celle de
I"homme au corps, Leibniz reste en parfaite harmonie avec les principes de sa
métaphysique. Le statut ontologique du corps est inférieur a celui des esprits,
car les choses corporelles, considérées comme des compositions ponctuelles,
se désagregent et ne sont donc, comme il le dit ici dans un langage baroque,
que «des songes qui passent», contrairement aux esprits, dont la singularité
monadique est incorruptible. Les corps relévent du régne des causes efficientes,
alors que les esprits et leur Créateur appartiennent au régne des causes finales®'.

Mais cette phrase «Gott ist mir ndher angehdrig als der Leib» que I’on
peut parfaitement expliquer en considérant uniquement le contexte ontologique
dans lequel elle s’inscrit, n’est pas seulement un postulat philosophique. Elle
ouvre la voie vers une possible expérience de Dieu qui peut étre qualifiée de
mystique. En effet, sa tournure est personnelle et non pas distancée. Leibniz
n’écrit pas: «Dieu fait plus intimement partie des hommes que leur corps»,
mais il dit : «Dieu fait plus intimement partie de moi que le corps». La proximité
entre ’homme et Dieu reléve d’un lien si étroit qu’elle instaure une relation
d’appartenance intime et indistante. Elle est formulée a I’aide d’une analogie
qui préserve le mystére de cette rencontre. Nous parvenons ici a un sommet de
la spiritualité leibnizienne : I’épistémologie de la lumiére de la premiére partie
du texte enseigne non seulement que I’homme posséde une origine divine,
mais de plus qu’en son fond propre, I’homme peut retrouver Dieu. Il me semble
que I’on peut parler ici de la possibilité d’une certaine expérience mystique,
quand bien méme elle resterait incompléte: il n’y a pas de compénétration
entre I’homme et Dieu, mais une immédiation qu’il est tout autant possible de
penser que de vivre.

On ne sait pas si Leibniz a eu une expérience mystique, aucun de ses écrits
n’en atteste explicitement. Cette formule «Gott ist mir ndher angehérig als
der Leib» rend I’éventualité d’une expérience mystique de Leibniz possible,
sans qu’elle soit pour autant nécessaire. Le fait de mentionner le moi dans cette
formule semble renvoyer a une forme d’expérience, méme si cette expérience
n’est peut-étre pas celle du moi-Leibniz, mais d’un moi générique. De plus,
on peut se demander si cette proximité avec Dieu est une simple structure
d’intelligibilité du réel, comme la tonalité discursive du texte jusqu’alors le

8 Monadologie, § 87: Leibniz opére une distinction entre «le régne Physique de la
Nature et le régne moral de la Griace» et montre que Dieu est «l’Architecte de la machine
de ’univers» et «le Monarque de la cité divine des Esprits». C’est ainsi qu’il écrit dans son
Discours sur la générosité : «nous sommes tous une partie de la république universelle dont
Dieu est le monarque», LEBNIZ, Lettres et opuscules inédits, éd. L. A. Foucher de Careil,
[Librairie Philosophique de Ladrange, 1854], Hildesheim, Georg Olms, 1975, p. 169-170.



316 CLAIRE ROSLER

laissait penser, ou si on peut y voir I’expression d’un rapport affectif & Dieu,
et donc sensible au cceur, vu la suite du texte qui est un développement centré
sur I’amour envers le Créateur. Il est délicat de trancher. Dans ces conditions,
on ne saurait exclure aucune des deux interprétations suivantes: la théologie
mystique de Leibniz peut n’étre qu’un discours théorique éclairant la condition
humaine selon une approche anthropologique, mais elle peut tout autant étre la
transcription d’une expérience pensée car intimement éprouvée. Le cceur aurait
ses raisons que la raison n’ignore pas.

Pourquoi Leibniz écrit-il de fagcon a ce qu’on ne puisse pas savoir avec
certitude s’il a expérimenté ou non cette proximité intime a Dieu ? Tout
d’abord, parce que de fagon générale les écrits de Leibniz sont pudiques: ils
ne contiennent que fort peu de confidences ou de confessions. De plus, dans
I’hypothése ou Leibniz aurait eu une expérience mystique, ce que le texte
ne permet pas de décider, il n’en aurait certainement pas parlé ouvertement,
et encore moins par €crit, vu sa situation a la Cour de Hanovre. Le mysti-
cisme est potenticllement subversif, et cela d’autant plus que la théologie
et la politique n’étaient pas disjointes a I’époque. Leibniz, par sa théologie
mystique, ne pouvait pas se risquer a adopter une position qui aurait pu paraitre
se distinguer de la théologie ecclésiale de 1’Electorat luthérien de Hanovre dans
laquelle il était fortement impliqué, sous la direction de 1’Abbé Molanus %,
théologien luthérien trés a cheval sur I’orthodoxie. En effet, il méne a partir
de 1697 des négociations iréniques® avec Daniel Emst Jablonski® en vue
d’un rapprochement avec 1’Electorat réformé de Berlin, dont la finalité est non
seulement d’unir les Eglises protestantes d’Allemagne grace a I’élaboration
d’une théologie dogmatiquement irréprochable, mais aussi de favoriser I’accés
de I’Electeur de Hanovre au tréne d’Angleterre. Les enjeux politiques de la
théologie mystique imposent un discours treés prudent.

8 H. WEIDEMANN, Gerard Wolter Molanus, Abt zu Loccum. Eine Biographie, 2
Bde, Gottingen, 1925, 1929; J. MEYER, «L‘abbé Molanus et les tentatives de rappro-
chement des Eglises» in: Union-Konversion-Toleranz, Dimensionen der Annnéiherung
zwischen den christlichen Konfessionen im 17. und 18. Jahrhundert, Beiheft 50, éds.
H.Duchhardt, G. May, Mainz, Verlag Philipp von Zabern, 2000, p. 199-217 ; K. MASSER,
Christobal de Gentil de Rojas y Spinola, O. F. M. und der lutherische Abt Gerardus
Wolterius Molanus, Miinster 2002, chap. III: G. W. Molanus, p. 159-234.

8 Cf. C. RosLER, Thése de I’Université Paris IV-Sorbonne: Negotium Irenicum.
Les tentatives d’union des Eglises protestantes de G. W. Leibniz et D. E. Jablonski
(2 Volumes), 2009. Publication prévue prochainement in: Edition Classique Garnier,
Collection Textes de Philosophie, dirigée par Pierre-Frangois Moreau.

® Cf. H. DaLtoN, Daniel Ernst Jablonski, eine preussische Hofpredigergestalt
in Berlin vor zweihundert Jahren, Berlin, Martin Warneck, 1903 ; E. WINTER, «D. E.
Jablonski und die Berliner Frithaufklarung», Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft,
IX. 1961, Heft 3, p. 849-863; W. DeLus, «Daniel Emst Jablonski. Ein Streiter flir
die Uniony, in: Okumenische Profile, Briickenbauer der einen Kirche, éd. G. Gloede,
Stuttgart, Evang. Missionsverlag, 1961, p. 110-118.



LEIBNIZ ET LAMYSTIQUE 317

3¢ moment :
La théologie mystique fonde une éthique de la charité

La troisiéme partie du texte est consacrée a une application pratique des
principes qui ont précédé. Leibniz présente tout d’abord un «échantillon» de
la Théodicée®. 11 se positionne en tant que métaphysicien, trés au fait de la
théologie des controverses. En essayant de trancher le nceud gordien de la
nécessité, il opére un travail philosophique dont la visée, en derniére analyse,
est apologétique et irénique. Ce passage est une méditation sur la religion
chrétienne, et en particulier sur les difficultés qui ont été soulevées autour de la
doctrine de I’élection de la grice. Pourquoi Leibniz inscrit-il son entreprise de
Théodicée dans la théologie mystique ? Parce que dans le cadre du parallélisme
qu’il a établi entre la mystique et la raison, il est prioritaire d’avoir une juste
connaissance de Dieu (partie I) pour vivre consciemment dans une proximité
essentielle avec Lui (partie II), et par suite, I’aimer et le servir®® (partie III). Or,
la Théodicée veut écarter les fausses conceptions d’un Dieu injuste, auteur du
péché, pour lui substituer celle d’un Dieu juste et bon: elle s’inscrit donc dans
la «voie de la lumiére» présentée au début de I’opuscule.

Dans la fin du texte, consacrée a une réflexion éthique, on peut repérer
deux idées centrales. Tout d’abord, Leibniz préconise une asceése fondée sur
le «renoncement a soi», puis, il montre que ce détachement a pour corol-
laire un attachement a Dieu qui conduit & L’aimer plus que toutes choses®’,
disposition éminemment mystique. Renoncer a soi, c’est se déprendre de
I’attraction du sensible et se retourner vers |’origine de son essence propre,
a savoir Dieu. Leibniz écrit que ce mouvement d’intériorisation implique une
mort symbolique pour renaitre en Christ®®. On peut lire ce passage comme
une simple interprétation philosophique de la régénération telle que I’expose

& Cf. Leniz 2 D. E. JaBrLonskl, du 23 janvier (2 février) 1700 (date proche du
Von der wahren Theologia Mystica) . «Autrefois, j’avais projeté d’écrire une Théodicée
et d’y défendre la bonté, la sagesse et la justice de Dieu aussi bien que Sa puissance
supréme et son influence irrésistible. Mais ces /réflexions/ seront mieux employées si un
jour Dieu voulait m’accorder la grace d’exposer avec bonheur de telles pensées (dont
vous n’avez vu jusqu’a présent que de petits échantillons) lors d’une conférence orale
avec d’excellentes gens, afin de gagner les esprits et de faire avancer I’union des Eglises
protestantesy», A, [, 18, N° 194 [c’est nous qui soulignons].

% Théodicée, GP VI, p. 106: «Nostre but est d’eloigner les hommes des fausses
idées qui leur representent Dieu comme un Prince absolu, usant d’un pouvoir despo-
tique, peu propre a étre aimé, et peu digne d’étre aimé.»

7 Pour Leibniz, I’amour de Dieu sur toutes choses est «le principe de la vray
religion», Grua, p. 161.

88 X. TILLIETTE, Le Christ de la Philosophie, Paris, Cerf, 1990, p. 212-215; p.212:
«Le penseur conciliant et flexible qu’était Leibniz, toujours attentif a chercher les
accords, les harmonies entre les opinions méme contraires, habile a les sublimer dans
une vérité plus haute, ne manque pas de souligner la concordance entre sa philosophie et
le christianisme, sa vision du monde et I’Evangile — non par opportunisme et diplomatie,



318 CLAIRE ROSLER

Paul®. Mais on peut aussi y voir une catharsis mystique qui, sans aboutir a
une ftheosis, conduit néanmoins a une transformation radicale: il s’agit bien
de mourir au vieil Adam (assimilé a notre essence privative) pour renaitre en
Christ (envisagé comme notre essence propre). Ainsi, pour glorifier le contact
avec Dieu que I’homme posséde en son fond intime, il doit apprendre a «vivre
en Christ». Nous voyons que la christologie ” joue un role éminent dans la
théologie mystique telle que la congoit Leibniz.

Afin de distinguer, conformément au titre de I’opuscule, entre la vraie
mystique et les faux-semblants, Leibniz se demande ensuite quels sont les
critéres qui permettent a une personne d’affirmer qu’elle aime Dieu plus que
toutes choses. La finale de ce texte se présente comme une interpellation, une
invitation a procéder a un examen de conscience. Pour Leibniz, un mystique
authentique se reconnait a la nature de ses joies. Si I’amour de Dieu lui donne une
satisfaction plus grande que tout autre plaisir, alors sa piété est réelle. Mais cette
joie mystique ne conduit pas a une plénitude oisive, autrement dit, la mystique
que Leibniz estime s’éloigne de la mystique quiétiste’’. Leibniz s’emploie a
démasquer les tartufferies : ’Tamour-propre singe la piété, mais n’en posseéde pas
I’éclat. La sincérité de celui qui chemine sur la voie de la lumiére se voit aux
ceuvres et non aux discours. L’éthique de la félicité, qui acheéve le Von der wahren
Theologia Mystica, n’est fidele a 1’honeste vivere leibnizien que dans la mesure
ou elle est aussi une éthique de la charité. Remarquons qu’ici Dieu est tout autant
sensible au coeur qu’a la raison. La véritable illumination [Erleuchtung], qui
est la finalité visée par cette demande introspective, conduit & une mystique de
I’action au service d’autrui et du bien commun, pour la gloire de Dieu.

mais par conviction. Il le fait sans ostentation, c’est pourquoi il décoit les militants, il
déploie des trésors de z¢le sans hausser la voix».

& Crucifier le vieil homme (interprété ensuite comme vieil Adam) et se revétir du
Christ sont des expressions pauliniennes; ¢f. Rom 6,6: «comprenons-le, notre vieil
homme a été crucifié avec lui, pour que fit réduit a I’'impuissance ce corps de péché»
et 13,14: «mais revétez-vous du Seigneur Jésus-Christ»; Ga 3,27: «Qui, vous tous
qui avez été baptisés en Christ, vous avez revétu Christ» ; Col 3,9-10: «vous vous &tes
dépouillé du vieil homme avec ses agissements et vous avez revétu le nouveau, celui
qui s'achemine vers la vraie connaissance en se renouvelant 4 I’image de son Créateur».

? Drailleurs, la christologie joue également un role majeur dans les textes iréniques,
congus lors des négociations en vue de 'union des Eglises protestantes, qui selon toute
vraisemblance sont contemporaines de la rédaction du Von der wahren Theologia Mystica.
En effet, la résolution leibnizienne des controverses sur la présence réelle du Christ dans
la Céne et sur la personne duale du Christ regoivent d’amples développements dans le
Tentamen Expositionis Irenicae trium potissimarum inter Protestantes Controversiarum et
["Unvorgreiffliches Bedencken iiber eine Schrift genandt Kurtze Vorstellung. Pour appro-
fondir, ¢f. C. FREMONT, L ‘étre et la relation, Lettres de Leibniz a Des Bosses, Paris, Vrin,
1999, p. 32: «On a trop souvent lu le dix-septiéme siécle comme le siécle du Pére, peut-étre
faudrait-il aussi le lire comme celui du Fils. A c6té du Dieu garant des vérités éternelles, il
y a le Verbe fait chair, ou le savoir fait chaim et X. TiLLIETTE, Le Christ de la philosophie,
Prolegomenes a une christologie philosophique, Paris, Cerf, 1990, p.212-215: Leibniz.

" Discours de métaphysique, § 4: «ll ne faut pas étre quiétiste ni attendre ridicu-
lement & bras croisé ce que Dieu fera, selon ce sophisme que les anciens appelaient logos
argos, la raison paresseuse.»



LEIBNIZ ET LA MYSTIQUE 319

Conclusion

Cet opuscule est comparable a un petit miroir ou tous les grands thémes
de la philosophie de Leibniz autour de 1695 viennent se réfléchir: théologie,
épistémologie, anthropologie, psychologie, monadologie, théodicée, éthique
sont autant de reflets de la pensée encyclopédique du philosophe de Hanovre
consacrée ici a une étude de la théologie mystique. Ce petit traité est un
véritable joyau de spiritualité. S’agit-il pour autant d’un texte mystique ? En
se fondant sur une théologie de la lumiére, Leibniz a présenté une anthropo-
logie spirituelle soulignant la proximité essentielle de I’homme & Dieu, qui
rend possible un contact entre eux. Le Von der wahren Theologia Mystica peut
donc non seulement étre lu comme une exploration rationnelle de la mystique
(une sorte de propédeutique), mais aussi comme un traité¢ de mystique puisqu’il
relate un cheminement spirituel qui aboutit a la possibilité d’une expérience,
somme toute mystérieuse, d’une proximité immédiate a Dieu, ce qui permet de
comprendre que Jean Baruzi ait parlé d’une seconde définition de la mystique
spécifiquement leibnizienne. Et d’ailleurs, méme Emilienne Naert, malgré son
opposition a la these baruzienne, reconnait que «bien des formules du Von
der wahren Theologia Mystica ne seraient pas désavouées par un authentique
mystique [...]» 2. Baruzi et Naert peuvent donc étre conciliés: il y a bien dans
certains textes de Leibniz, comme en atteste tout particulierement cet opuscule,
une véritable mysticité transposée en raison qui est pourtant aussi, et de ce fait,
une absence de mysticité plus accomplie.

Quant a moi, je préfererai employer le terme de «spiritualité» pour caractériser
la fagon dont Leibniz appréhende la théologie mystique. La spiritualité leibni-
zienne est fondée sur une approche philosophique de la mystique dont le sommet
est la découverte de la présence intime de Dieu en mon fond propre, qui implique
de vivre dans la charité du Christ. En posant un cadre métaphysique qui ne permet
qu’une rencontre intime et non une union entiére a Dieu, Leibniz va jusqu’au bout
de «la voie de la lumiére», mais reste sur le seuil des demeures intérieures plus
hautes qui font découvrir d’obscures clartés. La mystique qu’il présente est fondée
sur une via affirmativa, qui semble n’étre qu’une étape du cheminement mystique
dont les véritables sommets exigent de passer par la via negationis™. Ce texte
comporte trop de divines lumieres pour dire qu’il n’est en aucune fagon mystique,
mais pas assez de divines ténebres pour dire qu’il I’est totalement.

2 E. NAERT, op. cit., p. 214.

3 Avec ce texte, Leibniz testerait en quelque sorte avant ’heure 1’idée de Bergson
selon laquelle la mystique pourrait étre «un auxiliaire puissant de la recherche philoso-
phique» (Deux Sources de la morale et de la religion, Paris, P. U. F., 2008 pour I’édition
critique, p. 266). C’est effectivement ce qui semble: une certaine mystique, qui entre
en conformité avec la raison, est au cceur de la philosophie leibnizienne. Il s’approprie
rationnellement des idées provenant des mystiques, sans pour autant aller jusqu’a
emprunter leur voie obscure, qui méne a une mystérieuse union a Dieu.






	Leibniz et la mystique

