Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique a la mystique

Artikel: Les "voies intérieures” et I'action : réflexions sur la doctrine d'une
mystique redoutée : Madame Guyon

Autor: Waterlot, Ghislain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 261-278

LES «VOIES INTERIEURES» ET L’ACTION

Réflexions sur la doctrine d’une mystique redoutée :
Madame Guyon

GHISLAIN WATERLOT

Résume

Madame Guyon est une figure singuliere et importante de la mystique
moderne. L’examen de sa doctrine de la «voie passive en foi» permet de mettre
en évidence une théorie de l'action dans laguelle deux temps doivent étre
distingués. Un premier temps ou [’action exercée sur soi-méme a pour fin de
supprimer toute action; un second temps ou l'action humaine laisse la place a
une action divine a travers un étre humain ayant consenti a ['anéantissement
de son moi. Mais cet anéantissement est a la fois renaissance en Dieu et possi-
bilité pour Dieu de manifester son amour dans la création. Le mystique est
ainsi a la fois réalisation de |’amour et canal d’expression. Laissé en liberté, il
posséde une puissance subversive dont Madame Guyon a payé le prix.

Madame Guyon est mal connue des lecteurs du XXI° siecle. Aussi est-il
nécessaire de situer par quelques considérations initiales la vie et les faits et gestes
d’une femme hors du commun que seuls les spécialistes considerent au-dela des
caricatures dont elle a ét¢ 1’objet. Elle appartient pour I’essentiel au XVII® siécle,
puisqu’elle meurt juste apres la fin du si long reégne de Louis XIV, au moment ou
le «siécle des Lumiéres» commence a peine dans le royaume de France, au terme
de ce que Paul Hazard a nommé «la crise de la conscience européenne».

Jeanne-Marie Bouvier de la Mothe Guyon meurt donc a Blois, en 1717,
presque oubliée en France (bien qu’on vienne de I’étranger pour la voir et
qu’elle fascine certains milieux protestants) et au bout, pour les critéres de
I’époque, d’une longue vie commencée en 1648. Elle fut au cceur d’un drame,
auquel Louis Cognet donna le nom de «crépuscule des mystiques» !, drame
caractérisé par la condamnation papale, en 1699, de la doctrine du «pur
amour» soutenue par Fénelon qui était devenu disciple, en matiére spirituelle,
de Madame Guyon. Plus précisément c’est I’ouvrage de Fénelon, Explication
des maximes des saints (1697), exposant cette doctrine qui est condamné par la
bulle Cum alias. Bossuet et Noailles, archevéque de Paris en 1695, furent les

! Titre de I’ouvrage, classique, qui parait une premiére fois en 1958 (Crépuscule des
mystiques. Le conflit Fénelon-Bossuet, Paris, Desclée, 1958, 1991).



262 GHISLAIN WATERLOT

principaux artisans de cette condamnation arrachée au pape, mais qui a valu a
Madame Guyon d’étre enfermée sans proces durant 8 ans (1695-1703), d’abord
dans des couvents, puis a la Bastille. Cette femme a ainsi participé directement
a un fournant qui donne une de ses origines au XVIII® siécle; ensuite elle
irriguera ce siécle nouveau, soit négativement (elle fournit le modele du réveur
chimérique qui, tout en prétendant se laisser pénétrer par Dieu, est enticrement
conduit, & son insu, par ’amour-propre?); soit positivement, par la publication
de ses ceuvres chez les protestants, d’abord a I’initiative de Pierre Poiret aux
Pays-Bas qui édite ses immenses Commentaires bibliques puis sa Vie par
elle-méme et finalement I’ensemble de ses ceuvres en 39 volumes; puis par
le pasteur lausannois Jean-Philippe Dutoit qui publie a son tour, a Paris, ses
ceuvres complétes en 1790. Les publications de Madame Guyon irriguent alors
de nombreux cercles de piété, en Allemagne piétiste, en Suisse romande (on en
trouve témoignage chez Benjamin Constant qui rejoint, a un moment critique de
sa vie, le cercle guyonien des «Ames intérieures»). Elle influencera également
les milieux méthodistes, en particulier via leur inspirateur John Wesley.
Spécialement intéressante chez cette femme sont I’intransigeance de
’expérience vécue et le rapport singulier d’un mysticisme de 1’abandon
de soi, méme de la négation de soi, avec une action, en I’occurrence un
apostolat, soutenue et méme d’une rare intensité. Chez elle, I’expérience
mystique est radicale puisqu’elle s’obtient a travers une sorte d’abandon de
toutes les facultés psychiques (imagination, entendement, volonté) en tant
qu’elles centrent 1’individu sur lui-méme. Elle se tournera, comme les grands
mystiques des traditions rhéno-flamande ou carmélitaine, vers le «rien», mais
il faut souligner qu’a la différence de la plupart des grands mystiques, Madame
Guyon n’est pas une religieuse, une moniale cloitrée, mais une laique — chose
rare a ’époque —, une femme d’abord mariée, puis veuve, qui ne rejoindra
pas un couvent, mais courra le monde et s’efforcera de propager ou diffuser
’expérience qu’elle vit, dans les dioceses qu’elle traverse mais aussi, et pour
sa perte, a Versailles et a Saint-Cyr, chez Madame de Maintenon. Ajoutons que
cette femme, qui enseigne la vie spirituelle, n’a aucune formation théologique.
Méme ses lectures dans le champ de la spiritualité sont relativement limitées,
en tout cas jusqu’au moment de son arrestation et des procédures engagées
a son encontre. Elle n’a pas lu beaucoup de mystiques: essentiellement
L’imitation de Jésus-Christ, les ceuvres de Frangois de Sales et de Jeanne de
Chantal ; dans une certaine mesure celles de Thérese d’ Avila. Elle a par ailleurs
lu et médité la Bible et connait jusqu’a un certain point 1’ceuvre d’Augustin.
Assurément ce n’est pas rien, mais c’est relativement peu. Nous sommes donc
en présence d’une femme qui vit une expérience non pas sans doute a 1’état

> Voltaire, parmi d’autres, fournit de nombreux exemples de railleries et de
sarcasmes a propos de Madame Guyon. Rousseau, dans la Nouvelle Héloise, est lui aussi
trés critique a 1’égard d’une piété considérée comme chimérique : Julie, pourtant dévote,
ne tombera pas dans les «réveries» de Madame Guyon (cf. Julie ou La nouvelle Héloise,
sixiéme partie, lettre VIII, p. 697 dans I’édition de La Pléiade).



LES «VOIES INTERIEURES» ET L’ACTION 263

brut, mais avec peu de connaissances théoriques. Elle est vraiment ce que I’on
peut nommer une «mystique» au sens moderne du terme. N’étant pas inscrite
dans des milieux a vocation contemplative, elle vit une expérience singuliere
dans «le monde» et cela, comme elle I’explique dans sa Vie, alors méme
qu’elle est une jeune mere de famille. Les récits de son expérience ne sont pas
théologiquement surdéterminés. Le philosophe Henri Bergson, grand lecteur
de Madame Guyon, appréciait particuliérement chez elle cet aspect et 1’on sait
qu’il a déclaré a Charles du Bos, dans une conversation tenue avant la guerre
de 14-18, qu’«a sa connaissance I’on ne rencontrait dans aucun ouvrage 1’€état
mystique sous une forme aussi pure et aussi évidente»°.

1. Mystique et action: une articulation apparemment paradoxale

Pourquoi souligner le rapport entre expérience mystique et action ? Est-ce
qu’une des caractéristiques de I’affirmation de /a mystique et des mystiques
a partir du XVI¢ siécle serait précisément |’importance et la promotion de
I’action? Une réponse positive & la question semblerait particulierement
paradoxale si I’on considére Madame Guyon puisque, outre qu’un exemple ne
suffit pas pour une affirmation générale, nous savons déja que sa mystique doit
étre rangée parmi les formes de spiritualité communément appelées «quiétisme»
— dénomination qui, on I’a dit, condamnait Madame Guyon en assimilant sa
pensée a la doctrine prénée par Molinos®. Ajoutons qu’elle invite a «la voie
passive en foi»°, a I’abandon de toutes les formes déterminées du penser, et a
une sorte de “lacher prise”, qui s’achéve dans une doctrine de 1’anéantissement
du moi ou le souci du salut s’est évaporé — avec tout souci de soi — et ou seule
demeure I’action de Dieu a travers la personne du mystique. Cette indifférence
au salut, et a tout ce que nous pouvons faire en vue de notre salut, a ét€ une cause
essentielle du refus de cette spiritualité par les responsables de 1’Eglise gallicane.

3 Cf. Journal de Charles du Bos, t. 1, 17 juin 1923 (Paris, Correa, 1946; Buchet-
Castel, 2002).

* Miguel de Molinos (1628-1696) est un spirituel espagnol envoyé a Rome par les
«Ecoles du Christ» dont il est membre et dignitaire. Auteur de la Guide spirituelle, il est
tres écouté durant des années, avant d’étre combattu par les Jésuites puis condamné aprés
des mois d’une lutte confuse marquée par plusieurs retournements de situation. Molinos
privilégiait non pas la méditation, mais ’oraison de repos ou I’dme est vide d’images,
de raisonnements et de réflexion sur des objets. Arrété en 1685, il est condamné deux
ans plus tard a la prison a vie ; sa personne et sa doctrine sont désormais flétries et toutes
sortes de rumeurs plus ou moins absurdes sont répandues a son sujet en Europe.

5 Cf. H. DeLACROIX, Etudes d’histoire et de psychologie du mysticisme. Les grands
mystiques chrétiens, Paris, Alcan, 1908 (deuxiéme édition en 1938 sous le titre Les
grands mystiques chrétiens). Ce livre, trés important d’une maniére générale, constitue
un classique des études francophones vingtiémistes sur le mysticisme. La partie
consacrée a Madame Guyon est remarquablement instruite. Pour notre passage, voir
page 124 de I’éd. 1908. Toutes les citations de cet ouvrage seront empruntées a cette
édition.



264 GHISLAIN WATERLOT

Il importe de noter que la position guyonienne outrepasse la simple
opposition entre aftrition et contrition. D habitude, on oppose 'attrition et la
contrition. L’ attrition consiste essentiellement a se repentir de ses actes et a
revenir vers Dieu par crainte de sa justice, de sa colere, et dans le souci de ne pas
rotir en enfer. Dans une telle spiritualité, le soi et tout ce qu’il espére ou craint
pour /ui-méme jouent un role essentiel: en vue de son intérét fondamental, il
est prét a payer le prix nécessaire. Au contraire, une spiritualité de la contrition,
illustrée entre autres par les jansénistes, est une spiritualité du retour a Dieu
par amour de Dieu. L’ame se repent non pas par crainte pour elle-méme, mais
parce qu’elle a honte de son indignité devant lui. Or la spiritualité guyonienne
pousse plus loin encore que la contrition, jusqu’a 1’idée que le retour sur soi
et tous les actes accomplis ne comptent pas, sont dépourvus d’intérét: le soi
mérite seulement d’étre ignoré. 11 s’agit de s’oublier, de s’effacer, afin qu’il n’y
ait plus gue Dieu.

Pour comprendre une telle position, posons-nous la question: qu'en est-il
de l'expérience spirituelle telle que I'a approfondie Madame Guyon? La
réponse suppose de se rappeler la découverte qu’elle fit alors qu’elle n’avait
pas encore vingt ans. Pieuse des ses premieres années, elle est amenée, comme
tant d’autres enfants de son milieu, a connaitre la vie de pensionnaire dans des
couvents chargés de I’éducation de la jeunesse. Née dans une famille honorable
de la noblesse provinciale, mais «austére»®, mal aimée de sa meére qui lui
préférait ostensiblement son frere ainé’, elle pratiquait une foi traditionnelle,
faite de prieres vocales et de lectures pieuses, de ritualité liturgique également.
Elle se pliait aux pratiques en vigueur®.

Mariée dans sa seiziéme année a un riche entrepreneur de trente-quatre ans
qu’elle n’avait jamais vu auparavant, brave homme mais hypocondriaque, elle
est victime de la domination d’une belle-mére acaridtre. Devant ces personnes
beaucoup plus agées qu’elle, la toute jeune Madame Guyon est dépourvue de
ressources et subit une tyrannie domestique particulierement cruelle sans oser
en appeler a son pere. Le sentiment que suscite la lecture de la premiére partie
de sa Vie par elle-méme est qu’on lui fait endosser le role de bouc émissaire du
foyer. Aimée peut-étre, mais d’un mari fruste et d’humeur changeante, écrasée

¢ Cf. M.-L. GoNpAL, Madame Guyon. Un nouveau visage, Paris, Beauchesne, 1989,
p. 209. Cf. aussi M.-L. GonpaL (éd.), Madame Guyon. Rencontres autour de la vie et
I"eceuvre, Grenoble, J. Millon, 1997.

7 Elle «n’aimait pas beaucoup les filles» (/dem).

§ Jeune fille ressemblant 4 tant d’autres, son enfance n’a rien d’exceptionnel.
Tres belle (elle le restera jusqu’a la petite vérole qu’elle contracte aprés sa troisiéme
grossesse), elle est convoitée. Laissée a elle-méme par sa mere, elle passe ses premiéres
années soit au milieu des domestiques, soit dans des institutions religieuses pour jeunes
filles. A 12 ans, elle se retrouve au milieu de filles plus dgées (14-17 ans) et exposée
aux suggestions sexuelles de certaines d’entre elles. Cf. sur tous ces aspects la Vie de
M™Guyon écrite par elle-méme qui constitue une véritable confession écrite tout au
long de son existence (et non pas une auto-hagiographie), dont les destinataires initiaux
étaient ses directeurs et conseillers spirituels.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L’ACTION 265

par une belle-mére dépositaire de autorité, elle se voit dépossédée de tout
espace d’expression et devient taciturne et mélancolique.

Les pratiques spirituelles lui sont un refuge, mais elle n’y trouve pas la paix
espéree.

Je m’efforgais de méditer continuellement, de penser sans cesse a vous, 6 mon Dieu,
de dire des priéres et oraisons jaculatoires® [...] mais je me donnais bien de la peine,
et je n’avancais guére. Je voulais avoir par effort ce que je ne pouvais acquérir qu’en
cessant tout effort. '°

Sa situation est donc profondément insatisfaisante, pour ne pas dire tragique.
De tout coté, Jeanne-Marie Bouvier de la Mothe, devenue Madame Guyon,
donne de la téte contre les murs. Elle fait alors, manifestement grace a son pére,
la rencontre déterminante d’un franciscain ' auquel elle s’ouvre de ses difficultés
spirituelles. Selon le témoignage de Madame Guyon, il lui dit une parole décisive
qui fera irrésistiblement penser au climat augustinien de 1’époque:

Madame, vous cherchez au dehors ce que vous avez au dedans. Accoutumez-vous a
chercher Dieu dans votre cceur et vous 1’y trouverez. 12

Pour Madame Guyon, cette simple suggestion ouvre les portes d’une
découverte qu’on n’aura pas tort de considérer comme une conversion. Elle
retourne en effet sa spiritualité: jusqu’alors elle faisait effort (elle tentait de
construire une relation a Dieu); a présent elle se laisse saisir (elle interrompt
I’activité psychique personnelle). Ecoutons-1a plutdt:

Rien ne m’était plus facile alors que de faire oraison: les heures ne me duraient que
des minutes et je ne pouvais ne la point faire [...] Mon oraison fut dés le moment
dont j’ai parlé vide de toutes formes, espéces et images : rien ne se passait de mon
oraison dans ma téte; mais c’était une oraison de jouissance et de possession dans
la volonté, ou le godir de Dieu était si grand, si pur et si simple, qu’il attirait et
absorbait les deux autres puissances de I’dme dans un profond recueillement, sans
acte ni discours [...] C’était une oraison de foi'* qui excluait toute distinction: car
je n’avais aucune vue de Jésus-Christ, ni des attributs divins: tout était absorbé dans
une foi savoureuse ou toutes distinctions se perdaient pour donner lieu & I’amour
d’aimer avec plus d’étendue, sans motifs, ni raisons d’aimer. '

On pergoit tout de suite la différence avec 1’oraison spirituelle plus tradi-
tionnelle, telle que développée, de maniére trés pédagogique, par un Ignace de
Loyola par exemple, qui propose a 1’orant de se représenter des tableaux de la

? J.-M. Guyon, La Vie par elle-méme, éd. critique avec introduction et notes par
D.Tronc, Paris, Honoré Champion, 2011, Premiére partie, chapitre 8, p. 192.

1 J.-M. Guyon, op. cit., p. 191.

"1l s’agit d’Archange Enguerrand (1620-1699). Madame Guyon a été impres-
sionnée, puisqu’elle écrit: «Je voyais sur son visage quelque chose qui marquait une fort
grande présence de Dieu» (J.-M. Guyon, op. cit., p. 191).

12 J.-M. Guyov, op. cit., p. 197.

3 Et non de téte, donc ni de volonté ni de construction.

4 J.-M. Guyon, op. cit., p. 199.



266 GHISLAIN WATERLOT

vie du Christ et de s’y laisser absorber. Ce n’est pas non plus une méditation
classique des attributs de Dieu (sa perfection, sa toute-puissance, son infinité)
que Descartes lui-méme suggérait a son lecteur a la fin de la troisiéme
Meéditation métaphysique, articulant ainsi méditation philosophique et
méditation spirituelle en vue de souligner pour les théologiens de la Sorbonne
que la démonstration philosophique n’éloignait pas de la piété.

Ni méditation spirituelle, ni absorption dans une vision du Christ, on
comprend aisément pourquoi I’oraison passive de Madame Guyon détourne
entiérement de |’action. D’abord, elle retient I’orant a I’intérieur de lui-méme::

Mes yeux se fermaient malgré moi et je restais comme immobile, parce que I’amour
me tenait enfermée au-dedans comme dans une place forte, sans que je pusse,
quelque soin que je prisse, me distraire de sa présence. J’étais votre captive, d mon
divin amour ! et vous étiez mon gedlier. '°

La métaphore de la place forte, et donc d’une sorte de captivité, est parlante
en ce qui concerne ’action. Les étres humains retenus dans une place forte
ne peuvent aller et venir dans le monde: leur action est suspendue. Or ici la
place forte est I’intérieur de soi. Pour qu’il y ait action humaine, on supposera
d’abord une relation avec une extériorité; un rapport donc, et ’acte de poser
quelque chose, de produire ou de modifier une réalité. Or ici, non seulement il
n’y a pas d’action au sens de réalisation en fonction d’une relation a ’extérieur,
mais il n’y a pas méme d’activité, pas méme d’action de soi sur soi. L’ame se
laisse prendre, se laisse saisir, tout son acte est de renoncer a tout acte. Madame
Guyon ajoute qu’elle était si saisie par le dedans, qu’elle ne pouvait lire, méme
en se forgant '°.

Je ne pouvais presque rien faire [...] je passais les heures de cette sorte sans pouvoir
ni ouvrir les yeux, ni connaitre ce qui se passait en moi, qui était si simple, si
paisible, si suave. !’

Elle ajoute encore:

Il se faisait en moi sans bruit de paroles une priere continuelle, qui me semblait étre
celle de notre Seigneur Jésus-Christ lui-méme [...] J’étais comme ces ivrognes ou

ces amoureux qui ne pensent qu’a leur passion '$."°

13 J.-M. GuYoN, op. cit., Premiére partie, chapitre 12, p. 226.

16 Ibid., p. 227 : «Lorsque je voulais lire, j’étais si prise de votre amour, 6 mon Dieu,
que des le premier mot je me trouvais absorbée en vous, le livre me tombait des mains;
si je me voulais forcer, je ne comprenais pas ce que je lisais, et mes yeux se fermaient
d’eux-mémes».

'7 Ibid., Premiére partie, chapitre 17, p. 276.

18 Cette savoureuse présence de Dieu en elle est vécue a cette époque de sa vie de
fagon continuelle et méme aux moments qui peuvent paraitre les plus incongrus: «Je
jouais souvent avec mon mari au piquet par condescendance et j’étais alors plus attirée
intérieurement que si j eusse été a 1’église.» (J.-M. Guyon, op. cit., p. 231)

19 J.-M. Guvon, op. cit., Premiére partie, chapitre 13, p. 234.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L’ACTION 267

L’ame est donc absorbée en Dieu. Il n’en a pas moins fallu, remarquera-
t-on, qu’elle se dispose a étre absorbée ! Comment s’est-elle disposée a cette
présence de Dieu qu’elle golite passivement une fois seulement qu’elle ne se
détourne plus de lui sans s’en rendre compte ?

Elle s’est disposée par un acte formel comme |’explique le Moyen court
pour faire oraison, premier ouvrage — véritable petit guide d’introduction a
la vie mystique — publié par Madame Guyon des 1685%°. Cet «acte formel»
repose sur la conviction que Dieu est bien au fond de nous-mémes, et que c’est
la que nous I’y trouverons:

Je dis qu’il faut que la foi vive de Dieu présent dans le fond de nos cceurs nous
porte a nous enfoncer fortement en nous-mémes, recueillant tous les sens au-dedans,
empéchant qu’ils ne s’extrovertissent. Ce qui est un grand moyen, dés I’abord, de
se défaire de quantités de distractions et de s’¢loigner des objets du dehors, pour
s’approcher de son Dieu qui ne peut étre trouvé que dans le fond de nous-mémes et
dans notre centre qui est le Sancta Sanctorum ou il habite. !

Le candidat a la vie spirituelle, comme tout homme, est incliné vers les
choses externes en vue, d’abord, de vivre. L’acte auquel il est invité est destiné
a le détourner de cette inclination naturelle qui provoque 1’action extérieure.
I1 s’agit donc, a contrario des actes ordinaires, de poser |’acte de se détourner
de tous les actes ainsi que de tout ce qui constitue une sollicitation a agir et a
nous divertir de la pure intériorité. L’ «acte formel» du mystique est, si I’on peut
dire, I’acte anti-acte. Tout semble se passer comme si cet «acte formel» était le
dernier acte avant I’abolition, pour un temps, de tout acte: il conduit & gotter
la suavité de Dieu; et de I’ame plongée en Dieu, ne procede plus aucun acte.

Si je suis tourné vers Dieu et que je veuille faire un acte, je me détourne de Dieu et
je me tourne plus ou moins vers les choses créées, selon que mon acte est plus ou
moins fort. >

Ne plus se détourner par un acte, afin de pouvoir vivre une sorte de repos
complet en Dieu ou goiiter ce que Madame Guyon nomme une savoureuse
«paix-Dieu». Est-ce a dire qu’il n’y a point d’acte du tout ? On sait que
c’est 1a un nerf de la critique du quiétisme: il s’agit de se laisser conduire,
se laisser aller. On le verra encore dans le texte de Leibniz, Von der wahren

2 Le livre est congu et paru a Grenoble, alors que Jeanne-Marie Guyon y poursuit
un apostolat d’initiation a la vie intérieure, et connaitra trés vite deux autres éditions
(1686 a Paris, 1690 a Rouen). Ce petit ouvrage eut un véritable succés. Dans sa Vie,
Madame Guyon se rappelle que «des religieuses en prirent quinze cents». Son titre
complet, trés long selon la mode du temps et qui indique !’intention «pédagogique»
est: Moyen court et trés facile de faire oraison que tous peuvent pratiquer trés aisément
et arriver par la dans peu de temps a une haute perfection. 11 a été réédité a la fin du
siecle dernier: Le Moyen court et autres récits, texte établi et présenté par M.-L. Gondal
(Grenoble, Jérome Millon, 1995).

2 Moyen court, chapitre 11, § 2, éd. cit., p. 65.

2 Moyen court, chapitre XXII, § 2, p. 107.



268 GHISLAIN WATERLOT

Theologia Mystica, a la fin de ce dossier. Madame Guyon répond d’emblée : il
faut distinguer les actes. Si I’on distingue les actes, on s’apercoit qu’il y a une
espéce d’acte bien particuliére qui accompagne la présence de 1’ame a Dieu.

Mais précisément quelle est cette distinction qu’elle opére entre les actes de
I’ame ? Nous avons vuqu’il y ad’abord I’ acte formel (qu’elle nomme également :
’acte «passager et distinct»); il convient d’y ajouter ’acte substantiel (qu’elle
nomme aussi: I’«acte continuéy»). Cet «acte substantiel» correspond, dans
’oraison, a «lI’enfoncement en Dieu». L’acte continu d’étre présent a Dieu est
un acte non-réfléchi, ne se sachant pas lui-méme et ne demandant aucun effort,
donc inapergu en tant que tel. Mais s’agit-il seulement d’un acte ? Dit-on que
la respiration, lorsqu’elle n’est pas entravée par ’asthme, est un acte ? Or ici,
dans I’oraison, Madame Guyon souligne, au sein du méme chapitre du Moyen
court dont nous tirons les arguments que nous analysons, que «Dieu attire
I’ame toujours plus fortement» dans ’enfoncement en lui. L’ame est comme
aspirée en Dieu une fois qu’elle s’est disposée vers lui. Pouvons-nous alors
parler d’un acte ? Il est permis d’en douter. L’dme s’absorbe en une réalité
sans contour, 1’élevant au-dessus d’elle-méme, et éprouvée comme infinie ou
comme une puissance insondable qui la comble.

Cette «foi savoureuse», selon I’acception traditionnelle que Madame
Guyon reprend, caractérisée par le sentiment d’étre comblé — avec le désir de
demeurer dans cette présence comblante — instituera une action de type parti-
culier dans le rapport de soi a soi que constitue le rapport de I'intériorité au
corps propre, a la chair du corps en tant qu’elle s’ouvre a ce qui I’entoure. Ce
rapport de I’ame au corps ne peut étre, de ce point de vue, que négatif, puisque
les sens et tout ce qui reléve du gotit du corps ou des sentiments suscités par
le corps (complaisance a la beauté du corps par exemple ) peuvent détourner
de la contemplation et de I’absorption dans I’intériorité. Aussi s’institue un
rapport de torture (les austérités, classiques a I’époque): disciplines, cilices,
fouet d’orties, jelines, pratiques destinées a s’imposer le dégout (lécher les
pansements des malades, ou un crachat sur le sol, etc.). Cette action, tout a fait
choquante et inquiétante pour nous, ne peut étre hativement identifiée comme
complaisance morbide, car elle n’est pas animée par le désir de maltraiter le
corps, mais elle est voulue comme moyen de mieux jouir, plus pleinement et
plus constamment, de la présence de Dieu. Il s’agit de ne pouvoir absolument
plus étre détourné de 1’oraison, et donc de mater et méme de faire mourir tout
ce qui pourrait en détourner.

On doit pendant un temps ne donner aucune reldche aux sens jusqu’a ce qu’ils soient
entiérement morts. >

# Probléme particulier pour Madame Guyon qui, jeune, était trés belle et se
complaisait a sa beauté qui lui attirait les bonnes grices des hommes. Elle désirera
devenir laide et se dira contente d’avoir perdu sa beauté suite a la deuxiéme petite vérole
qui la frappe alors qu’elle a vingt-deux ans. Elle refusera d’estomper grace au fard les
petits cratéres creusés sur son visage par la maladie.

#* J.-M. Guyon, op. cit., Premiére partie, chapitre 11, p. 215.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 269

Ajoutons qu’une telle action ne se produit pas, dit-elle, de sa propre volonté.
Ce n’est pas un raisonnement ou un choix délibéré qui conduit la personne vers
les austérités, ni méme une inclination personnelle inapergue. La ol nous incli-
nerions a voir une forme particuliére (masochiste) de narcissisme, Madame
Guyon vit une impérieuse nécessité, une irrésistible poussée qui ne serait pas
d’elle, mais de Dieu en elle:

Je ne faisais point cela par pratique, ni par étude, ni avec prévoyance. Vous €tiez
continuellement en moi, 6 mon Dieu [...]. Lorsque je pensais faire quelque chose,
vous m’arrétiez tout court et me faisiez faire sans y penser toutes vos volontés et tout
ce qui répugnait a mes sens. »

La personne mystique est donc agie plus qu’agissante, méme dans ce
domaine. Et cette action sur le corps est en fait réalisée en vue de I'extinction
totale de I’action, pourrions-nous dire. Le corps est ruiné en tant qu’il conduit
au dehors, en tant que se réalise par lui ’empire de ’extériorité (donc en tant
qu’il éloigne de Dieu). Il importe de le réduire a merci, pour que I’ame ne coure
pas le risque d’étre perturbée dans la jouissance de la présence. Par conséquent
la jouissance en tant que telle n’est pas écartée dans I’expérience mystique,
mais seulement la jouissance qui détourne de la seule jouissance qui compte,
la jouissance de la présence de Dieu: la jouissance charnelle ne devrait plus
meériter aucune attention. Se défaire d’elle, voire I’anéantir, apparait une bonne
chose aux yeux du spirituel, mais non pas en vue de détruire toute jouissance,
ou en vue de jouir de la destruction de la jouissance, mais plutdt en vue du
libre déploiement d’une autre jouissance, incomparable. Car si Madame Guyon
n’éprouve ni vision ni extase, ni rien qui releve de ce que I’on nomme «la voie
lumineuse en foi», la «voie passive» ou la volonté, aprés avoir unifié en elle
et sous elle, imagination et intelligence — c’est-a-dire manifestement apres les
avoir cadenassées —, se laisse entierement conduire, cette voie passive n’en
a pas moins un gout, une suavité. Elle comporte un plaisir pur qui rappelle
paradoxalement la corporéité (1’intérieur de I’étre n’est pas seulement une pure
intellection, mais il comprend une affectivité qui est privilégiée ici). Il s’agit de
jouir d’une affection interne, non provoquée par I’extérieur. Aussi tout ce qui
implique une relation du corps avec la réalité extérieure — et donc tout ce qui
releve des sens en tant qu’ils sont organes de la relation a I’extériorité —, doit
mourir. Cette mort, cruelle, est vécue joyeusement.

2. Les stades de I’expérience mystique et la question de la propriété
L’action dont nous avons parlé jusqu’a présent, répétons-le, est purement

négative : elle vise I’extinction compléte de 1’action, en vue de jouir constam-
ment de la présence de Dieu. Pouvons-nous conclure alors que la seule action

3 J.-M. GuYoN, op. cit., Premiére partie, chapitre 10, p. 207.



270 GHISLAIN WATERLOT

au sens strict suscitée par I’expérience mystique est une action en vue de
’extinction de toute action ? La réponse sera négative.

Cependant, pour reconnaitre une action directement articulée au mysti-
cisme, il faut pouvoir étre passé a un autre stade de 1’expérience. Ici, il faut
considérer que le stade ou étar étudié jusqu’a maintenant, stade de la jouis-
sance de 1’habitation divine en ’dme, n’est pas stable et définitif, mais plutot
le premier de plusieurs en lesquels les mystiques identifient a posteriori une
progression. De fait, Madame Guyon passe par la perte de la présence; elle
entre, selon le vocabulaire des spirituels, en sécheresse ou dans ce que la
tradition mystique, au moins depuis Jean de la Croix, nomme la nuit*. Un
moment donné, autour de 1673 pour étre précis, elle perd progressivement la
présence de Dieu, jusqu’a une disparition a peu pres compléte. Henri Delacroix
en parle ainsi: «la privation totale, le délaissement, la perte de Dieu, quant au
sentiment perceptible ; c’est-a-dire que I’oraison de quiétude ou d’union, avec
I’état affectif et intellectuel qu’elle implique, disparait complétement»?’. Il n’y
a plus d’oraison. Certes, cette épreuve sera ensuite interprétée comme une autre
oraison (qui ne se sait pas elle-méme), une oraison «séche, obscure, crucifiante,
dépouillante, anéantissante»**. Mais c’est 1a I’interprétation a posteriori. En
fait, au moment ou elle traverse cette nuit, Madame Guyon pense que c’est
Dieu qui la juge et qui s’est retiré d’elle parce qu’elle est indigne*. Elle vit
alors le désespoir:

Il ne me resta plus aucun espoir de sortir jamais d’un état si pénible ; mais pourtant,
croyant avoir perdu la grice pour jamais et le salut qu’elle nous mérite, j’aurais
voulu au moins faire ce que j’aurais pu pour un Dieu que je croyais ne devoir jamais
aimer; et voyant le lieu d’ou j’étais tombée, j’aurais voulu par reconnaissance le
servir, quoique je me crusse une victime destinée pour I’enfer (et ajoutant un peu
plus loin qu’elle s’habituait méme a cet état, elle crut y reconnaitre) I’endurcis-
sement final de ma réprobation. Mon froid me parut un froid de mort.

Certes, avec Henri Delacroix ou Marie-Louise Gondal, on peut relever dans
ce qui arrive 8 Madame Guyon tous les signes cliniques de la dépression, sans
compter que toutes les causes occasionnelles et favorisantes €taient réunies?'.
Mais elle aurait aussi bien pu les manifester de nouveau plus tard, lors de soucis
et de drames aussi et méme plus importants que ceux qu’elle vivait a I’époque.

* Madame Guyon parle, elle, des «terribles ténébres par ou (elle a) passé»
(J.-M. Guyon, op. cit., Premiére partie, chapitre 20, p. 306); ou encore de «I’état de
dépouillement», de «1’état de mort».

7 Op. cit., p. 137.

% J.-M. GuYoN, op. cit., Premiére partie, chapitre 21, p. 317.

? «Il n’y avait plus pour moi un Dieu Pére, Epoux, Amant, si j’ose ’appeler ainsi
il n’y avait plus qu’un juge rigoureux, dont la colére paraissait s’allumer chaque jour.»
(J.-M. Guvon, op. cit., Premiere partie, chapitre 21, p. 324)

3 J.-M. Guvon, op. cit., Premiére partie, chapitre 27, p. 383.

3! «Fatigue, usure, soucis et chagrins entraient en ligne de compte dans cette phase
dépressive» (M.-L. GONDAL, op. cit., p. 221).



LES «VOIES INTERIEURES» ET L’ACTION 271

Or plus tard elle ne perdra plus jamais la présence de Dieu. En fait, dans la
perspective d’un regard rétrospectif, Madame Guyon interprétera ce stade de
sécheresse comme une nécessaire purification, comme une préparation. Mais a
quoi ? Et de quoi fallait-il qu’elle soit purifiée ? Il importait qu’elle soit purifiée
de la propriété; et ce faisant nous rencontrons un concept essentiel dans la
pensée de Madame Guyon.

En jouissant de la présence de Dieu dans la «foi savoureuse», I’dame Le
conserve en quelque sorte pour elle-méme. Flattée intérieurement de la faveur
exceptionnelle qui lui est faite, et dont elle pourrait éventuellement se sentir
digne, elle se grandit a ses propres yeux et tend a mépriser les autres en se
détournant de tout ce qui pourrait la détourner de la jouissance intime de Dieu.
Tout se passe comme si, dans la «foi savoureuse», I’existence des autres ne
comptait plus (or Madame Guyon vit cruellement, dans sa vie familiale, la
présence des autres). Soulignons le fait qu’il semble y avoir la une constante
de I’expérience mystique. Il est intéressant de constater qu’'une mystique
quasi contemporaine, et qui partage avec Madame Guyon d’avoir ét€ mere
de famille, Jeanne Schmitz-Rouly (1891-1979), notait dans son Journal : «J’ai
senti comme si tous ceux qui circulaient autour de moi, et ces lumieres, et cette
foule 2, ¢’était des étres inexistants, ou plutdt des étres nuls qui se mouvaient
dans un endroit sombre et froid. — Je ne sais réellement m’expliquer cette
étrange impression [...] Et je me sentais heureuse de me sentir séparée, et aussi
de voir les gens comme des étres inexistants» **. L’ame voudrait conserver Dieu
pour elle, refuser I’action, et par voie de conséquence s’éloigner de tout ce
que 1’on nomme communément les devoirs. Elle n’est pas encore instrument
de Dieu: ce que les mystiques interprétent comme un manque d’amour. En
d’autres termes, I’ame aime davantage les graces que Dieu lui donne et la faveur
dont elle est I’objet — jouissance et profonde suavité — que Dieu lui-méme.
Sans le savoir, elle se complait en elle en tant que comblée par Dieu; aussi
retient-elle en soi et pour soi ce qui devrait s’épanouir dans des actions dans la
mesure ou la personne en laquelle se déploie et s’affermit la présence de Dieu
est appelée a n’étre plus que le canal de la présence de Dieu au monde, le point
de rayonnement de Dieu dans la création. En fait le défaut, vécu telle une faute,
consiste en ce que 1’ame qui éprouve la présence de Dieu, au lieu d’étre un
canal ou passe librement et de maniére originale (originalité liée a la finitude
créaturelle) I’amour divin, se constitue en fait en digue qui retient I’amour en
un lieu clos sur lui-méme.

Pour résumer ce que révele aux yeux du mystique 1’expérience de la séche-
resse, on peut énumeérer les points suivants:

1. De la part de I’ame, «une certaine estime d’elle-méme, plus cachée et
plus enracinée qu’elle n’était avant que d’avoir regu ces grices et faveurs de

32 Elle marche alors dans la rue.

3 Journal spirituel. Le bonheur d’aimer Dieu, Toulouse, Editions du Carmel, 1998,
20042, p. 55.



272 GHISLAIN WATERLOT

Dieu [...] une certaine confiance en son salut et en sa vertu, en sorte qu’il
semble qu’on soit impeccable [...] On oublie sa faiblesse et sa pauvreté par
’expérience qu’on a de sa force.»*

2. «Un amour intéressé», «gourmandise spirituelle» qui se manifeste
d’autant plus que la sécheresse prive de la présence, et que le désir de présence
est alors exacerbé a cause du bienfait qu’il accorde a 1’ame et qui souligne
I’amour de soi-méme et ’orientation sur soi-méme des bienfaits recgus:
«Pauvres ames qui vous plaignez des fuites de I’ Amour [...] Cet amour parait
fort et grand, cependant il ne I’est nullement. C’est le plaisir qu’elles ont de
voir leur Epoux qu’elles pleurent. C’est leur propre satisfaction qu’elles recher-
chent. Car si c’était le plaisir de leur Epoux, elles seraient aussi contentes du
plaisir qu’ll prend séparé d’elles.» *

3. Par suite, ’ame délaissée se retrouve pour ce qu’elle est: elle se rend
compte de ce qu’elle est par elle-méme et se réveille progressivement d’un
aveuglement, dont le principe était qu’elle attribuait a elle-méme ce qui en
réalité était entierement issu d’au-dela d’elle-méme. Elle se considérait a travers
la grace (et ¢’était le principe de ’orgueil: y a-t-il un plus grand honneur que
de se sentir 1’objet de la faveur divine ?). Le mouvement d’appropriation par
I’ame est donc un mouvement qui pervertit le don de Dieu.

Il y a ainsi une sorte de terrible pédagogie divine dans cette étape de séche-
resse et de déréliction, qui consiste a rappeler a I’ame ce qu’elle est vérita-
blement:

Pour comprendre ceci il faut savoir qu’aprés que les premiers gotits qui avaient
comme essuyé les défauts, sont passés, ces défauts n’étaient qu’assoupis et
nullement morts, I’onction de la grace tenant I’ame confite en douceur : mais lorsque
Dieu veut purifier le fond, il permet que ces mémes défauts qui étaient vraiment dans
I’dme, quoique couverts de la douceur de la grice, paraissent lorsque cette onction
se desséche: alors cette 4me qui se croyait déja toute divine et ne plus toucher a la
terre, se trouve toute redevenue naturelle, toute appesantie. 3

La nécessité de I’expérience de sécheresse apparait alors avec évidence,
tout comme le fait qu’elle fasse partie intégrante de |I’expérience mystique :

Il n’y a que cette expérience qui puisse faire véritablement connaitre a I’ame son
fond infini de miséres [...] Ici Dieu va chercher jusque dans le plus profond de I’ame

** Les torrents, chapitre V, § 2 (p. 177 dans les Euvres mystiques établies et intro-
duites par Dominique Tronc, Paris, Honoré Champion, 2008). Cette ceuvre de jeunesse
de Madame Guyon (la premiére composition remonte a 1’été 1682), maintes fois reprise,
a été éditée une premiéere fois par Poiret en 1699, puis rééditée dans une version encore
remaniée et augmentée en 1712. Le texte sera plusieurs fois encore réédité a part. C’est
sans doute I’ceuvre la plus connue de Madame Guyon.

3% Jbid., chapitre V, § 17, p 185.

3 Justifications, 1I° partie, 201. Le texte a été rédigé a I’époque des entretiens
d’Issy, en 1695. Madame Guyon, avec I’aide de Fénelon, établit 1a un recueil des auteurs
mystiques reconnus par la tradition. Poiret, puis Dutoit, éditeront ces Justifications. Cette
anthologie était émaillée de remarques personnelles du genre de celle qu’on vient de lire.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 273

son impureté fonciére, qui est I’eftet de I’amour propre et de la propriété que Dieu
veut détruire.?’

Le dépassement de ce stade implique qu’un long travail intérieur, dont nous
ne pouvons donner ici une idée du détail, soit terminé. Ce travail intérieur est
de désappropriation. Nous touchons 13, selon Henri Delacroix, au centre de la
doctrine de Madame Guyon.

La théorie de la propriété fait le fond de la théologie et de la psychologie de Madame
Guyon: tous ses écrits, biographiques ou théoriques, ne sont qu’une variation sur la
propriété et la désappropriation.®

Et il ajoute:

Par la propriété nous nous érigeons en divinité ; cet instinctif vouloir étre soi, cette
instinctive affirmation de soi-méme, pose le moi comme une réalité indestructible,
absolue. Ainsi la propriété c’est le moi; non pas seulement le moi qui se recherche
volontairement, le moi qui s’aime, mais le moi qui croit déja s’étre nié, s’étre purifié
de soi-méme [...] Le moi [...] se complait dans la douceur de la béatitude, il y trouve
sa fin, et y trouvant sa fin, il en fait le plaisir de s’y trouver soi-méme.

11 faut étre particulierement attentif ici a I’idée que par la propriété le moi
s’érige en divinité. Ce n’est pas le moi dans son hypertrophie égofiste et le cours
de ses mauvais penchants qui s’érige en divinité; c’est le moi qui est déja en
train de vivre ce qu’il estime €tre I’expérience de la présence de Dieu, et qui
s’est déja humilié devant lui-méme et devant le monde.

Ecoutons ce qu’en dit Madame Guyon dans une de ses Justifications :

I1 faut savoir qu’il y a une propriété mortelle ou de pure malice, et qui est un péché
mortel. Il y a une propriété spirituelle, d’autant plus dangereuse qu’elle est plus
délicate. Il y a la propriété naturelle [...]: celle qui est sans la volonté, quoiqu’elle
soit dans la volonté. C’est une certaine répugnance naturelle a sa propre destruction.
C’est une certaine qualité fixe en soi-méme, dure, arrétée, rétrécie, qui tenant I’ame
en soi I’empéche de s’écouler et se perdre en Dieu, ce qui est nécessaire .

On voit clairement que ce qui est en question avec Madame Guyon n’est
pas la cupidité sans frein et la passion de I’acquisition*’. Ce n’est méme pas
la propriété dite spirituelle, qui est manifestement le retour a soi a travers la
jouissance de Dieu, dont on a vu qu’il est la racine et la raison d’étre profonde
de I’état de sécheresse. Ce qui est en question — et qu’il importe de dépasser

37 Les torrents, premiére partie, chapitre VII, section troisiéme, § 29 et 30, op. cit.,
p. 208.

3% H. DELACROIX, op. cit., p. 231.

¥ Justifications de la doctrine de Madame de la Mothe-Guion, pleinement éclaircie,
démontrée et autorisée par les Saints Peres grecs, latins et auteurs canonisés ou
approuves, écrites par elle-méme, t. 11, nouvelle éd. exactement corrigée, Paris, Les
Libraires associés, 1790, XLVIII ; «Propriété», p. 189.

0 Accumuler les biens et les pouvoirs, désir nourri par la spirale de la vie sociale et
la comparaison avec autrui — on songera a ce qu’en ont dit Hobbes ou Rousseau.



274 GHISLAIN WATERLOT

et méme détruire — est plus radical. C’est I’amour de soi au sens de Rousseau,
le mouvement naturel pour se conserver, le désir d’étre en tant que soi. Ce qui
est exprimé négativement dans 1’affirmation: «C’est une certaine répugnance
naturelle a sa propre destruction.» Puisqu’il faut que cette répugnance naturelle
soit surmonteée, il s agit d’aller contre la nature. Madame Guyon ajoute que telle
est la condition pour que la destination de 1’étre humain, qui est de jouir de Dieu,
soit accomplie dés cette vie. Il faut consentir a disparaitre en tant que soi pour que
Dieu soit tout en soi. Ce point est théologiquement trés important dans la mesure
ou il manifeste que 1’étre humain prend une part dans le travail de la grace, mais
une part qui est un presque rien. Une part négative pour ainsi dire, ou un acte
négatif- I’dme consent a se laisser détruire. Ce n’est pas elle qui va se détruire:
elle ne le peut par définition, car ’dme est par nature amour d’elle-méme. Mais
la volonté, faculté de I’esprit la plus importante et qui a unifié — et discipliné
— en elle les trois autres (imagination, entendement et mémoire), peut consentir
a laisser détruire (par Dieu) ce qu’elle affirme (le soi). Ce simple consentement
permet que le purgatoire ait lieu deés cette vie: le purgatoire de cette vie, c’est
la déréliction d’un dépouillement radical. ’ame consent ainsi a ce que nous
pouvons considérer comme une certaine cruauté de Dieu, exercée par amour. A
nos yeux, une telle cruauté ne peut étre admise qu’a la lumiére du consentement
de Dieu lui-méme a se laisser dépouiller totalement dans son Fils, alors méme
qu’il n’avait nul besoin de purification. Mais a I’age classique, la cruauté divine
était admise sans difficulté : le sentiment selon lequel les hommes ne méritaient
que d’étre pilés par Dieu était un sentiment assez général. En outre cette cruauté
a un terme qui est, pour I’dme qui y consent et se donne a Dieu, de ressusciter
en Dieu a la fin de ce travail qui s’opére en elle. Soulignons ce point: si vient a
manquer ce «je ne sais quoi» qu’est le consentement de la volonté a laisser Dieu
détruire, en un sens, le moi (ce sacrifice de soi par amour de Dieu), alors il n’y
a pas d’entrée dans la vie divine des ici bas, et encore moins de «déiformité» *!
(terme ultime de I’expérience mystique).

La grace fait tout en nous, semble dire Madame Guyon, a un petit rien pres,
qui est le consentement a la laisser opérer jusque dans sa radicalité. L acte de
confiance et d’amour fait que la volonté abandonne la derniére chose qu'elle
peut abandonner, ce qui constitue un sacrifice radical. Ce sacrifice radical est
celui du soi en tant qu’il est — naturellement — propriétaire. Car si Dieu fait tout
en I’ame dans la vie mystique (I’ame n’est pas maitresse de se donner ou de
ne pas se donner le remplissement des états d’oraison passive ou de la priere
de «simple présence», donc la présence de Dieu), il faut encore que la volonté
consente : «parce qu’il a perdu /ibrement toute liberté créée : (I"’homme) participe
a la liberté incréée, qui n’est plus rétrécie, limitée, bornée pour quoi que ce
soit: et cette ame est si libre et si large [...] O état, qui te pourra décrire et que
pourrais-tu craindre et appréhender ?» *2.

' Les Torrents, seconde partie, chapitre III, op. cit., p. 254.
4 Les Torrents, seconde partie, chapitre I1 «Paix et liberté divine», § 9, op. cit., p. 252.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L' ACTION 275

Une fois qu’elle a consenti, I’dme meurt et ressuscite. Madame Guyon
exprime tres bien ce qu’elle entend ici par résurrection:

C’est ce que les mystiques appellent résurrection. Ce mot, s’il n’était pas de 1’usage,
me paraitrait impropre. Pour ressusciter il faut revivre de la vie dont on vivait: mais
ici la volonté ne vit plus de la premiére vie, elle est mangée, digérée, transformée : de
sorte que Dieu veut tout en cette 4me; mais il veut d’une maniere absolue. **

La sortie de 1’état de désolation* est ainsi un retour de la présence, mais
d’une présence appelée a s’épanouir désormais en une ame entierement trans-
formée, une dme anéantie en ce sens qu’elle ne rapporte plus rien a elle et ne
fait plus rien par elle-méme (ce qui fait toute la différence entre le premier
état et le troisieme). Plus de distinction entre moi et Dieu, en un sens. Ou plus
exactement, I’dme devient le canal fini par lequel Dieu opere. L’dme fait la
volonté du Peére, et ne fait que cela. D’ou un rapport trés singulier du particulier
et de I'universel. Il fallait le particulier pour que Dieu paraisse dans la création,
et en méme temps ce particulier doit en quelque fagon s’abolir en tant qu’il
constitue un pdle d’une relation. Il n’y a pas deux pdles: Dieu et le moi. [I n’y
a pas non plus que Dieu seul. Il y a un lieu d’expression singulier et original
(puisqu'il a une histoire particuliére) pour Dieu. Un €tre qui s’est en un sens
aboli pour que Dieu soit, au cceur de sa création** ; mais nous disons ici: «pour
que Dieu soit» uniquement dans le sens: pour qu’il agisse. Dieu va agir a
travers une dme qui, par amour, se donne entiérement a Lui en renongant a
I’affirmation d’elle-méme (tout comme Dieu par amour se donne a travers cette
ame qu’il aime de toute fagon, et qu’il aime d’autant plus dans le consentement
qu’elle a donné [dans la foi qu’elle a manifestée: elle aime vraiment Dieu,
puisqu’elle se donne tout entiere jusqu’a consentir a renoncer a soi]). Dieu
en se donnant a I’ame mystique accomplit derechef la kérnose manifestée par
Jésus-Christ sans pour autant qu’il s’agisse d’une nouvelle incarnation de Dieu
méme (puisque le mystique n’est pas parfaitement réceptif dés I’origine — des
sa naissance — a Dieu: il devient fils par adoption).

3. Du sens de I’action dans I’expérience mystique

A ce point de ’expérience mystique, 1’action acquiert une signification
toute neuve. L’ame se laisse absolument conduire, puisqu’elle ne veut plus
rien, ne raisonne plus rien, ne se représente plus rien. Elle se laisse guider par

4 Lettres chrétiennes et spirituelles, éditées par Poiret a Cologne en 1717-1718
et réunies en 4 volumes in 8°. Ici vol. 11, lettre 1, «Abrégé des voies de Dieu», p. 460.

# Sortie qui pour Madame Guyon s’est produite, d’apres son témoignage, par le
déclic qu’a produit une parole du Pére La Combe selon laquelle «son état était de grace»
(Vie par elle-méme, 1, 27, § 6, op. cit., p. 384).

# Ce qui est exprimé également dans I’évangile de Jean, dans les termes de I’obéis-
sance au Pére.



276 GHISLAIN WATERLOT

I’impulsion divine qui vient du fond sans fond dans lequel elle s’est immergée.
Si elle manifeste encore a certaines occasions ses limites créaturelles, elle n’y
est plus attachée et laisse glisser cette imperfection, c’est-a-dire qu’elle laisse
Dieu la reprendre toujours a nouveau. La conscience, plongée en Dieu, est alors
infiniment dilatée, mais de cet infini surgit une exigence d’action et des actions
qui ont toutes les caractéristiques de ’action intelligente et réfléchie, mais sans
que le sujet conscient de lui-méme y soit pour rien (il a disparu, donc plus de
retour sur soi). Cette action est un apostolat. En d’autres termes, I’effet de la
présence de Dieu en une dme humaine est de pousser d’autres dmes a faire
I’expérience de Dieu.

Les formes de cette action sont multiples chez Madame Guyon:

1. Ecriture automatique: 1’auteur des Torrents se lance dans une gigan-
tesque entreprise de commentaire exhaustif de la Bible. Elle écrit sans plan
arrété et sans réunir de matériaux. Elle prend une liasse de feuilles vierges,
ouvre les Ecritures, en copie un passage et commente. Manifestement, elle
écrivait sans s’arréter, jusqu’a en avoir parfois le bras enflé.

2. Apostolat direct par la parole ou par la communication silencieuse:
elle regoit volontiers de nombreuses personnes, religieuses ou laiques, et leur
explique les voies de la vie intérieure et le chemin qui méne a ’union a Dieu;
elle communique aussi d’esprit a esprit, les mains dans les mains, les yeux
fermés.

3. Elle se laisse conduire par des impulsions, qui relevent parfois selon
elle de la providence, mais sont initiées a partir d’une rencontre ou d’une
suggestion extérieure — et Madame Guyon reconnait alors modestement qu’il
n’y a aucun moyen d’authentifier I’impulsion, et qu’il peut y avoir des erreurs
ou des égarements. D’autres impulsions, auxquelles elle se fie manifestement
davantage, relevent de I’intériorité. Un exemple d’impulsion intérieure est la
nécessité sentie de quitter I’établissement des Nouvelles catholiques* pour
aller convertir les ames de ville en ville.

4. Tendre a convertir des personnes de haut rang pour que la conversion
a la vie intérieure puisse recevoir une forte impulsion a la téte de ia société.
C’est la que I’action prend une dimension politique, puisqu’il s’agit de changer
la société en la travaillant Ia ou sont les personnes puissantes, afin que I’amour
de Dieu puisse s’épanouir dans le tout de la société. D’ou le fait que Madame
Guyon se soit volontiers (pour sa perte, mais elle disait «pour vivre la croix»)

“ Premier lieu ou elle se rendra en quittant Montargis sur le conseil de plusieurs
clercs. Cet établissement, prés de Genéve, était fait pour accueillir les jeunes filles qui
avaient ét€ arrachées a leur foi protestante et que |’on avait persuadées de rejoindre la foi
catholique (avec des procédés souvent douteux évidemment). Trés vite, Madame Guyon
ne se sentira pas faite pour ce travail, contestera ’esprit de I’entreprise et se retirera a
la premiére occasion, en rencontrant quelques difficultés, puisque les responsables de
cette maison des Nouvelles catholiques comptaient sur sa fortune personnelle, assez
importante car son mari était riche, pour financer 1’ établissement (elle laissera une partie
de cette fortune lors de son départ). Cette émancipation de la tutelle ecclésiastique sera
a I’origine de nombreux ennuis pour Madame Guyon.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L’ACTION 2717

approchée de la cour quand la cour s’est intéressée a elle. En I’occurrence,
Madame de Maintenon s’est comportée en mante religieuse: aprés avoir
accueilli & bras ouverts Madame Guyon dans son établissement de Saint-Cyr,
elle détruisit ce qu’elle avait aimé des qu’elle comprit les implications que
pouvait comporter la doctrine du «pur amour» de Dieu: se laisser conduire par
les impulsions de Dieu comporte bien sir une dimension subversive, accentuée
quand on considere que le clergé catholique demandait d’abord et avant tout
obéissance stricte aux autorités et a l’Eglise. On dénonga donc I’illusion
démoniaque qui pouvait se glisser dans I’attitude d’abandon de la volonté: on
croit, dit-on, ne plus rien faire de soi-méme et on laisse librement Dieu agir
dans I’ame, et en fait c’est le désir le plus humain qui va s’insinuer, d’autant
plus facilement qu’on croit I’avoir aboli. C’est d’ailleurs ce qui ne manque pas
de se produire dans certains cas, sur lesquels les autorités n’auront de cesse de
s’appuyer.

Sur le plan strictement politique, on songera également, sans qu’il soit
possible d’entrer ici dans le détail, a la constitution secréte a Versailles de la
confrérie des Michelins¥', qui devait étre le moyen de promouvoir a la téte de
1’Etat la voie passive en foi et les chemins de I intériorité *.

4. Conclusion. De I’action de Dieu selon Madame Guyon

Madame Guyon, malgré les persecutions et les maladies, n’a pas cess€
apres son veuvage et le retour, sous une forme beaucoup plus accomplie, de la
présence de Dieu perdue dans la phase de sécheresse, d’avoir une activité débor-
dante. Incontestablement, I’expérience mystique et I’action sont articulées dans
son cas. Elle a voulu montrer par son ceuvre que cette articulation n’est pas
contingente, mais au contraire nécessaire. A I’en croire, toute ame mystique
qui dépasse les premiers stades ou érats de 1’expérience sent irrésistiblement
une poussée qui la porte a I’action. Cette poussée ne viendrait pas de 1’ame

¥ Ou Confrérie du pur amour, ordre des Associés a I'Enfance de Jésus. On lit dans
I’ouvrage bien documenté de Frangoise Mallet-Joris, Jeanne Guyon (Paris, Flammarion,
1978): «Les membres de cette association se répartissaient en deux catégories: “Ceux
qui le veulent porter (Jésus enfant) sont appelés les Christofflets, mais ceux qui sont
si petits qu’ils ne peuvent marcher et que porte leur maitre sont appelés les petits
Michelins.” Naturellement Jeanne avait convié tous ses amis a devenir Michelins (de
saint Michel) par la pratique du parfait abandon. “Le propre caractere des Michelins sera
le Pur Amour, la perte de tout intérét propre et de la propre réflexion”. Et elle ajoute cette
image qui rappelle certains traits de Thérése de Lisieux : “Les Michelins seront sous la
main de leur maitre comme une girouette agitée du vent et comme un guenillon dans
la gueule d’un chien”.» (p. 243-244) A la Cour, les Beauvillier, Chevreuse, Mortemart
faisaient partie de la Confrérie.

8 Beaucoup d’espoirs ont été placés dans I’accession au trone du Duc de Bourgogne,
petit-fils de Louis XIV, dont Fénelon a été le précepteur. Mais le Duc mourra quelques
mois seulement aprés la mort de son pére, en 1712, le grand-pere restant seul vivant,
comme on sait, sans descendants directs.



278 GHISLAIN WATERLOT

elle-méme et de ses caractéristiques individuelles, mais de 1’action divine a
travers le canal que la créature est devenue pour Dieu. Car Madame Guyon
pense que la plongée de I’dme en son fond la fait sortir d’elle-méme (on se
rappelle le paradoxe d’Augustin: Dieu est en moi au-dessus de moi®). Le
sentiment d’une immersion dans un infini qui dilate la conscience conduit a
I’exigence de dissoudre la structure fermée par laquelle I’ame se constitue en
soi (unité finie et substantialité d’un moi qui unifie en lui les actes de I'intel-
ligence et de la mémoire, et qui s’exprime par une volonté). Il y a manifes-
tement une expérience de remontée vers 1’origine. Dans cette expérience, il
semblerait que I’action prenne deux visages. Premier visage: le mouvement
qui conduit a la mise en présence de Dieu, mouvement dans lequel 1’action
consiste a travailler contre tout ce qui pourrait étre un empéchement a cette
mise en présence. Un tel travail va de la réalisation des actes qui disposent a
la mise en présence (c’est pourquoi Madame Guyon écrit le Moyen court) a la
mortification des sens (1’application d’une grande violence en vue de leur mort
complete), en passant par I’acte continu d’enfoncement en Dieu (nommé acte
substantiel, comme on I’a vu plus haut). Mais cette action a pour destination une
abolition de toute action propre de 1’ame, c’est-a-dire de toute action humaine a
proprement parler. Car le deuxiéme visage de I’action révele une action divine.
Comme Jésus de Nazareth le déclare, selon Jean: «Les paroles que je vous
dis, je ne les dis pas de moi-méme ! Au contraire, c’est le Pere qui, demeurant
en moi, accomplit ses propres ceuvres.» *° En ce sens, Jésus est le modéle des
mystiques qu’il faut s’efforcer d’imiter. L’action propre du mystique, qui n’est
pas le Christ des Evangiles puisqu’il doit étre adopté comme fils, ¢’est-a-dire
laisser entrer Dieu, dont il s’était initialement détourné, en lui, est donc bien
une action en vue de I’abolition de toute action qui soit de lui, en vue de laisser
place a une autre action. On va bien de I’action a I’action, mais on a entiérement
changé de sujet de I’action. Nous dirions, en termes qui ne sont pas de I’age
classique, que dans le don mutuel de I’amour auquel il est invité, le mystique
permet a Dieu de devenir sujet et producteur d’une action dans le monde crég.
En un certain sens, le mystique nie la providence (1'univers comme régi¢ dans
tous ses événements par la volonté de Dieu): tout va dépendre de la réponse de
I’homme a I’amour divin. Et ¢’est peut-étre aussi le sens de ce que 1’on nomme
aujourd’hui I’impuissance de Dieu: si I’homme ne répond pas par la foi a la
parole qui lui est adressée ' (s’il ne recoit pas la parole), Dieu ne peut rien en
ce monde.

¥ Confessions, X, chapitres 26 et 27.

30 Jean, 14.10.

3! Ce qui offre une lecture possible de I’entretien de Jésus et de Marthe en Jean,
11.20-27.



	Les "voies intérieures" et l'action : réflexions sur la doctrine d'une mystique redoutée : Madame Guyon

