
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique à la mystique

Artikel: Les "voies intérieures" et l'action : réflexions sur la doctrine d'une
mystique redoutée : Madame Guyon

Autor: Waterlot, Ghislain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 261-278

LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION

Réflexions sur la doctrine d'une mystique redoutée :

Madame Guyon

Ghislain Waterlot

Résumé

Madame Guyon est une figure singulière et importante de la mystique
moderne. L'examen de sa doctrine de la «voie passive en foi» permet de mettre
en évidence une théorie de l'action dans laquelle deux temps doivent être

distingués. Un premier temps où l'action exercée sur soi-même a pourfin de

supprimer toute action ; un second temps où l'action humaine laisse la place à

une action divine à travers un être humain ayant consenti à l'anéantissement
de son moi. Mais cet anéantissement est à la fois renaissance en Dieu et possibilité

pour Dieu de manifester son amour dans la création. Le mystique est

ainsi à lafois réalisation de l'amour et canal d'expression. Laissé en liberté, il
possède une puissance subversive dont Madame Guyon a payé le prix.

Madame Guyon est mal connue des lecteurs du XXIe siècle. Aussi est-il
nécessaire de situer par quelques considérations initiales la vie et les faits et gestes
d'une femme hors du commun que seuls les spécialistes considèrent au-delà des

caricatures dont elle a été l'objet. Elle appartient pour l'essentiel au XVIIe siècle,

puisqu'elle meurt juste après la fin du si long règne de Louis XIV, au moment où
le «siècle des Lumières» commence à peine dans le royaume de France, au terme
de ce que Paul Hazard a nommé «la crise de la conscience européenne».

Jeanne-Marie Bouvier de la Mothe Guyon meurt donc à Blois, en 1717,

presque oubliée en France (bien qu'on vienne de l'étranger pour la voir et

qu'elle fascine certains milieux protestants) et au bout, pour les critères de

l'époque, d'une longue vie commencée en 1648. Elle fut au cœur d'un drame,
auquel Louis Cognet donna le nom de «crépuscule des mystiques»1, drame
caractérisé par la condamnation papale, en 1699, de la doctrine du «pur
amour» soutenue par Fénelon qui était devenu disciple, en matière spirituelle,
de Madame Guyon. Plus précisément c'est l'ouvrage de Fénelon, Explication
des maximes des saints (1697), exposant cette doctrine qui est condamné par la

bulle Cum alias. Bossuet et Noailles, archevêque de Paris en 1695, furent les

1 Titre de l'ouvrage, classique, qui paraît une première fois en 1958 (Crépuscule des

mystiques. Le conflit Fénelon-Bossuet, Paris, Desclée, 1958, 1991).



262 GHISLAIN WATERLOT

principaux artisans de cette condamnation arrachée au pape, mais qui a valu à

Madame Guyon d'être enfermée sans procès durant 8 ans 1695-1703), d'abord
dans des couvents, puis à la Bastille. Cette femme a ainsi participé directement
à un tournant qui donne une de ses origines au XVIIIe siècle; ensuite elle

irriguera ce siècle nouveau, soit négativement (elle fournit le modèle du rêveur

chimérique qui, tout en prétendant se laisser pénétrer par Dieu, est entièrement

conduit, à son insu, par l'amour-propre2) ; soit positivement, par la publication
de ses œuvres chez les protestants, d'abord à l'initiative de Pierre Poiret aux
Pays-Bas qui édite ses immenses Commentaires bibliques puis sa Vie par
elle-même et finalement l'ensemble de ses œuvres en 39 volumes; puis par
le pasteur lausannois Jean-Philippe Dutoit qui publie à son tour, à Paris, ses

œuvres complètes en 1790. Les publications de Madame Guyon irriguent alors
de nombreux cercles de piété, en Allemagne pietiste, en Suisse romande (on en

trouve témoignage chez Benjamin Constant qui rejoint, à un moment critique de

sa vie, le cercle guyonien des «Âmes intérieures»). Elle influencera également
les milieux méthodistes, en particulier via leur inspirateur John Wesley.

Spécialement intéressante chez cette femme sont l'intransigeance de

l'expérience vécue et le rapport singulier d'un mysticisme de l'abandon
de soi, même de la négation de soi, avec une action, en l'occurrence un

apostolat, soutenue et même d'une rare intensité. Chez elle, l'expérience
mystique est radicale puisqu'elle s'obtient à travers une sotte d'abandon de

toutes les facultés psychiques (imagination, entendement, volonté) en tant

qu'elles centrent l'individu sur lui-même. Elle se tournera, comme les grands

mystiques des traditions rhéno-flamande ou carmélitaine, vers le «rien», mais

il faut souligner qu'à la différence de la plupart des grands mystiques, Madame

Guyon n'est pas une religieuse, une moniale cloîtrée, mais une laïque - chose

rare à l'époque -, une femme d'abord mariée, puis veuve, qui ne rejoindra
pas un couvent, mais courra le monde et s'efforcera de propager ou diffuser
l'expérience qu'elle vit, dans les diocèses qu'elle traverse mais aussi, et pour
sa perte, à Versailles et à Saint-Cyr, chez Madame de Maintenon. Ajoutons que
cette femme, qui enseigne la vie spirituelle, n'a aucune formation théologique.
Même ses lectures dans le champ de la spiritualité sont relativement limitées,
en tout cas jusqu'au moment de son arrestation et des procédures engagées
à son encontre. Elle n'a pas lu beaucoup de mystiques: essentiellement

L'imitation de Jésus-Christ, les œuvres de François de Sales et de Jeanne de

Chantai ; dans une certaine mesure celles de Thérèse d'Avila. Elle a par ailleurs
lu et médité la Bible et connaît jusqu'à un certain point l'œuvre d'Augustin.
Assurément ce n'est pas rien, mais c'est relativement peu. Nous sommes donc

en présence d'une femme qui vit une expérience non pas sans doute à l'état

2 Voltaire, parmi d'autres, fournit de nombreux exemples de railleries et de

sarcasmes à propos de Madame Guyon. Rousseau, dans la Nouvelle Héloïse, est lui aussi
très critique à l'égard d'une piété considérée comme chimérique : Julie, pourtant dévote,
ne tombera pas dans les «rêveries» de Madame Guyon (cf. Julie ou La nouvelle Héloïse,
sixième partie, lettre VIII, p. 697 dans l'édition de La Pléiade).



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 263

brut, mais avec peu de connaissances théoriques. Elle est vraiment ce que l'on
peut nommer une «mystique» au sens moderne du terme. N'étant pas inscrite
dans des milieux à vocation contemplative, elle vit une expérience singulière
dans «le monde» et cela, comme elle l'explique dans sa Vie, alors même

qu'elle est une jeune mère de famille. Les récits de son expérience ne sont pas

théologiquement surdéterminés. Le philosophe Henri Bergson, grand lecteur
de Madame Guyon, appréciait particulièrement chez elle cet aspect et l'on sait

qu'il a déclaré à Charles du Bos, dans une conversation tenue avant la guerre
de 14-18, qu'«à sa connaissance l'on ne rencontrait dans aucun ouvrage l'état
mystique sous une forme aussi pure et aussi évidente»3.

1. Mystique et action : une articulation apparemmentparadoxale

Pourquoi souligner le rapport entre expérience mystique et action Est-ce

qu'une des caractéristiques de l'affirmation de la mystique et des mystiques
à partir du XVIe siècle serait précisément l'importance et la promotion de

l'action? Une réponse positive à la question semblerait particulièrement
paradoxale si l'on considère Madame Guyon puisque, outre qu'un exemple ne

suffit pas pour une affirmation générale, nous savons déjà que sa mystique doit
être rangée parmi les formes de spiritualité communément appelées «quiétisme»

- dénomination qui, on l'a dit, condamnait Madame Guyon en assimilant sa

pensée à la doctrine prônée par Molinos4. Ajoutons qu'elle invite à «la voie

passive en foi»5, à l'abandon de toutes les formes déterminées du penser, et à

une sorte de "lâcher prise", qui s'achève dans une doctrine de l'anéantissement
du moi où le souci du salut s'est évaporé - avec tout souci de soi - et où seule

demeure l'action de Dieu à travers la personne du mystique. Cette indifférence

au salut, et à tout ce que nous pouvons^â/re en vue de notre salut, a été une cause

essentielle du refus de cette spiritualité par les responsables de l'Église gallicane.

3 Cf. Journal de Charles du Bos, t. 1, 17 juin 1923 (Paris, Correa, 1946; Buchet-
Castel, 2002).

4 Miguel de Molinos (1628-1696) est un spirituel espagnol envoyé à Rome par les

«Ecoles du Christ» dont il est membre et dignitaire. Auteur de la Guide spirituelle, il est
très écouté durant des années, avant d'être combattu par les Jésuites puis condamné après
des mois d'une lutte confuse marquée par plusieurs retournements de situation. Molinos
privilégiait non pas la méditation, mais l'oraison de repos où l'âme est vide d'images,
de raisonnements et de réflexion sur des objets. Arrêté en 1685, il est condamné deux
ans plus tard à la prison à vie ; sa personne et sa doctrine sont désormais flétries et toutes
sortes de rumeurs plus ou moins absurdes sont répandues à son sujet en Europe.

5 Cf. H. Delacroix, Études d'histoire et de psychologie du mysticisme. Les grands
mystiques chrétiens, Paris, Alcan, 1908 (deuxième édition en 1938 sous le titre Les

grands mystiques chrétiens). Ce livre, très important d'une manière générale, constitue
un classique des études francophones vingtièmistes sur le mysticisme. La partie
consacrée à Madame Guyon est remarquablement instruite. Pour notre passage, voir
page 124 de l'éd. 1908. Toutes les citations de cet ouvrage seront empruntées à cette
édition.



264 GHISLAIN WATERLOT

Il importe de noter que la position guyonienne outrepasse la simple
opposition entre attrition et contrition. D'habitude, on oppose l'attrition et la

contrition. L'attrition consiste essentiellement à se repentir de ses actes et à

revenir vers Dieu par crainte de sa justice, de sa colère, et dans le souci de ne pas
rôtir en enfer. Dans une telle spiritualité, le soi et tout ce qu'il espère ou craint

pour lui-même jouent un rôle essentiel : en vue de son intérêt fondamental, il
est prêt à payer le prix nécessaire. Au contraire, une spiritualité de la contrition,
illustrée entre autres par les jansénistes, est une spiritualité du retour à Dieu

par amour de Dieu. L'âme se repent non pas par crainte pour elle-même, mais

parce qu'elle a honte de son indignité devant lui. Or la spiritualité guyonienne

pousse plus loin encore que la contrition, jusqu'à l'idée que le retour sur soi

et tous les actes accomplis ne comptent pas, sont dépourvus d'intérêt: le soi
mérite seulement d'être ignoré. Il s'agit de s'oublier, de s'effacer, afin qu'il n'y
ait plus que Dieu.

Pour comprendre une telle position, posons-nous la question : qu 'en est-il
de l'expérience spirituelle telle que l'a approfondie Madame Guyon La

réponse suppose de se rappeler la découverte qu'elle fit alors qu'elle n'avait
pas encore vingt ans. Pieuse dès ses premières années, elle est amenée, comme
tant d'autres enfants de son milieu, à connaître la vie de pensionnaire dans des

couvents chargés de l'éducation de la jeunesse. Née dans une famille honorable
de la noblesse provinciale, mais «austère»6, mal aimée de sa mère qui lui
préférait ostensiblement son frère aîné7, elle pratiquait une foi traditionnelle,
faite de prières vocales et de lectures pieuses, de ritualité liturgique également.
Elle se pliait aux pratiques en vigueur8.

Mariée dans sa seizième année à un riche entrepreneur de trente-quatre ans

qu'elle n'avait jamais vu auparavant, brave homme mais hypocondriaque, elle
est victime de la domination d'une belle-mère acariâtre. Devant ces personnes
beaucoup plus âgées qu'elle, la toute jeune Madame Guyon est dépourvue de

ressources et subit une tyrannie domestique particulièrement cruelle sans oser
en appeler à son père. Le sentiment que suscite la lecture de la première partie
de sa Vie par elle-même est qu'on lui fait endosser le rôle de bouc émissaire du

foyer. Aimée peut-être, mais d'un mari fruste et d'humeur changeante, écrasée

6 Cf. M.-L. Gondal, Madame Guyon. Un nouveau visage, Paris, Beauchesne, 1989,

p. 209. Cf. aussi M.-L. Gondal (éd.), Madame Guyon. Rencontres autour de la vie et
l'œuvre, Grenoble, J. Millon, 1997.

7 Elle «n'aimait pas beaucoup les filles» (Idem).
8 Jeune fille ressemblant à tant d'autres, son enfance n'a rien d'exceptionnel.

Très belle (elle le restera jusqu'à la petite vérole qu'elle contracte après sa troisième
grossesse), elle est convoitée. Laissée à elle-même par sa mère, elle passe ses premières
années soit au milieu des domestiques, soit dans des institutions religieuses pour jeunes
filles. À 12 ans, elle se retrouve au milieu de filles plus âgées (14-17 ans) et exposée
aux suggestions sexuelles de certaines d'entre elles. Cf. sur tous ces aspects la Vie de

M"'Guyon écrite par elle-même qui constitue une véritable confession écrite tout au

long de son existence (et non pas une auto-hagiographie), dont les destinataires initiaux
étaient ses directeurs et conseillers spirituels.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 265

par une belle-mère dépositaire de l'autorité, elle se voit dépossédée de tout

espace d'expression et devient taciturne et mélancolique.
Les pratiques spirituelles lui sont un refuge, mais elle n'y trouve pas la paix

espérée.

Je m'efforçais de méditer continuellement, de penser sans cesse à vous, ô mon Dieu,
de dire des prières et oraisons jaculatoires9 [...] mais je me donnais bien de ia peine,
et je n'avançais guère. Je voulais avoir par effort ce que je ne pouvais acquérir qu'en
cessant tout effort.10

Sa situation est donc profondément insatisfaisante, pour ne pas dire tragique.
De tout côté, Jeanne-Marie Bouvier de la Mothe, devenue Madame Guyon,
donne de la tête contre les murs. Elle fait alors, manifestement grâce à son père,
la rencontre déterminante d'un franciscain " auquel elle s'ouvre de ses difficultés
spirituelles. Selon le témoignage de Madame Guyon, il lui dit une parole décisive

qui fera irrésistiblement penser au climat augustinien de l'époque :

Madame, vous cherchez au dehors ce que vous avez au dedans. Accoutumez-vous à

chercher Dieu dans votre cœur et vous l'y trouverez.,2

Pour Madame Guyon, cette simple suggestion ouvre les portes d'une
découverte qu'on n'aura pas tort de considérer comme une conversion. Elle
retourne en effet sa spiritualité : jusqu'alors elle faisait effort (elle tentait de

construire une relation à Dieu) ; à présent elle se laisse saisir (elle interrompt
l'activité psychique personnelle). Ecoutons-là plutôt:

Rien ne m'était plus facile alors que de faire oraison : les heures ne me duraient que
des minutes et je ne pouvais ne la point faire [...] Mon oraison fut dès le moment
dont j'ai parlé vide de toutes formes, espèces et images: rien ne se passait de mon
oraison dans ma tête; mais c'était une oraison de jouissance et de possession dans
la volonté, où le goût de Dieu était si grand, si pur et si simple, qu'il attirait et
absorbait les deux autres puissances de l'âme dans un profond recueillement, sans
acte ni discours [...] C'était une oraison de foi13 qui excluait toute distinction: car
je n'avais aucune vue de Jésus-Christ, ni des attributs divins : tout était absorbé dans

une foi savoureuse où toutes distinctions se perdaient pour donner lieu à l'amour
d'aimer avec plus d'étendue, sans motifs, ni raisons d'aimer.I4

On perçoit tout de suite la différence avec l'oraison spirituelle plus
traditionnelle, telle que développée, de manière très pédagogique, par un Ignace de

Loyola par exemple, qui propose à Forant de se représenter des tableaux de la

9 J.-M. Guyon, La Vie par elle-même, éd. critique avec introduction et notes par
D.Tronc, Paris, Honoré Champion, 2011, Première partie, chapitre 8, p. 192.

10 J.-M. Guyon, op. cit., p. 191.
" Il s'agit d'Archange Enguerrand (1620-1699). Madame Guyon a été

impressionnée, puisqu'elle écrit : «Je voyais sur son visage quelque chose qui marquait une fort
grande présence de Dieu» (J.-M. Guyon, op. cit., p. 191).

12 J.-M. Guyon, op. cit., p. 197.
13 Et non de tête, donc ni de volonté ni de construction.
14 J.-M. Guyon, op. cit., p. 199.



266 GHISLAIN WATERLOT

vie du Christ et de s'y laisser absorber. Ce n'est pas non plus une méditation
classique des attributs de Dieu (sa perfection, sa toute-puissance, son infinité)
que Descartes lui-même suggérait à son lecteur à la fin de la troisième
Méditation métaphysique, articulant ainsi méditation philosophique et
méditation spirituelle en vue de souligner pour les théologiens de la Sorbonne

que la démonstration philosophique n'éloignait pas de la piété.
Ni méditation spirituelle, ni absorption dans une vision du Christ, on

comprend aisément pourquoi l'oraison passive de Madame Guyon détourne
entièrement de l'action. D'abord, elle retient Forant à l'intérieur de lui-même :

Mes yeux se fermaient malgré moi et je restais comme immobile, parce que l'amour
me tenait enfermée au-dedans comme dans une place forte, sans que je pusse,
quelque soin que je prisse, me distraire de sa présence. J'étais votre captive, ô mon
divin amour et vous étiez mon geôlier.I5

La métaphore de la place forte, et donc d'une sorte de captivité, est parlante
en ce qui concerne l'action. Les êtres humains retenus dans une place forte
ne peuvent aller et venir dans le monde : leur action est suspendue. Or ici la

place forte est l'intérieur de soi. Pour qu'il y ait action humaine, on supposera
d'abord une relation avec une extériorité; un rapport donc, et l'acte de poser
quelque chose, de produire ou de modifier une réalité. Or ici, non seulement il
n'y a pas d'action au sens de réalisation en fonction d'une relation à l'extérieur,
mais il n'y a pas même d'activité, pas même d'action de soi sur soi. L'âme se

laisse prendre, se laisse saisir, tout son acte est de renoncer à tout acte. Madame

Guyon ajoute qu'elle était si saisie par le dedans, qu'elle ne pouvait lire, même

en se forçant16.

Je ne pouvais presque rien faire [...] je passais les heures de cette sorte sans pouvoir
ni ouvrir les yeux, ni connaître ce qui se passait en moi, qui était si simple, si

paisible, si suave.I7

Elle ajoute encore :

Il se faisait en moi sans bruit de paroles une prière continuelle, qui me semblait être
celle de notre Seigneur Jésus-Christ lui-même [...] J'étais comme ces ivrognes ou
ces amoureux qui ne pensent qu'à leur passion18.19

15 J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 12, p. 226.
16 Ibid.. p. 227 : «Lorsque je voulais lire, j'étais si prise de votre amour, ô mon Dieu,

que dès le premier mot je me trouvais absorbée en vous, le livre me tombait des mains ;

si je me voulais forcer, je ne comprenais pas ce que je lisais, et mes yeux se fermaient
d'eux-mêmes».

17 Ibid., Première partie, chapitre 17, p. 276.
18 Cette savoureuse présence de Dieu en elle est vécue à cette époque de sa vie de

façon continuelle et même aux moments qui peuvent paraître les plus incongrus : «Je

jouais souvent avec mon mari au piquet par condescendance et j'étais alors plus attirée
intérieurement que si j'eusse été à l'église.» (J.-M. Guyon, op. cit., p. 231)

19 J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 13, p. 234.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 267

L'âme est donc absorbée en Dieu. Il n'en a pas moins fallu, remarquera-
t-on, qu'elle se dispose à être absorbée Comment s'est-elle disposée à cette

présence de Dieu qu'elle goûte passivement une fois seulement qu'elle ne se

détourne plus de lui sans s'en rendre compte
Elle s'est disposée par un acte formel comme l'explique le Moyen court

pour faire oraison, premier ouvrage - véritable petit guide d'introduction à

la vie mystique - publié par Madame Guyon dès 168520. Cet «acte formel»

repose sur la conviction que Dieu est bien au fond de nous-mêmes, et que c'est
là que nous l'y trouverons :

Je dis qu'il faut que la foi vive de Dieu présent dans le fond de nos cœurs nous

porte à nous enfoncer fortement en nous-mêmes, recueillant tous les sens au-dedans,
empêchant qu'ils ne s'extrovertissent. Ce qui est un grand moyen, dès l'abord, de

se défaire de quantités de distractions et de s'éloigner des objets du dehors, pour
s'approcher de son Dieu qui ne peut être trouvé que dans le fond de nous-mêmes et
dans notre centre qui est le Sancta Sanctorum où il habite.2I

Le candidat à la vie spirituelle, comme tout homme, est incliné vers les

choses externes en vue, d'abord, de vivre. L'acte auquel il est invité est destiné
à le détourner de cette inclination naturelle qui provoque l'action extérieure.
Il s'agit donc, a contrario des actes ordinaires, de poser l'acte de se détourner
de tous les actes ainsi que de tout ce qui constitue une sollicitation à agir et à

nous divertir de la pure intériorité. L'«acte formel» du mystique est, si l'on peut
dire, l'acte anti-acte. Tout semble se passer comme si cet «acte formel» était le

dernier acte avant l'abolition, pour un temps, de tout acte : il conduit à goûter
la suavité de Dieu; et de l'âme plongée en Dieu, ne procède plus aucun acte.

Si je suis tourné vers Dieu et que je veuille faire un acte, je me détourne de Dieu et

je me tourne plus ou moins vers les choses créées, selon que mon acte est plus ou
moins fort.22

Ne plus se détourner par un acte, afin de pouvoir vivre une sorte de repos
complet en Dieu ou goûter ce que Madame Guyon nomme une savoureuse

«paix-Dieu». Est-ce à dire qu'il n'y a point d'acte du tout On sait que
c'est là un nerf de la critique du quiétisme: il s'agit de se laisser conduire,
se laisser aller. On le verra encore dans le texte de Leibniz, Von der wahren

20 Le livre est conçu et paru à Grenoble, alors que Jeanne-Marie Guyon y poursuit
un apostolat d'initiation à la vie intérieure, et connaîtra très vite deux autres éditions
(1686 à Paris, 1690 à Rouen). Ce petit ouvrage eut un véritable succès. Dans sa Vie,
Madame Guyon se rappelle que «des religieuses en prirent quinze cents». Son titre
complet, très long selon la mode du temps et qui indique l'intention «pédagogique»
est : Moyen court et très facile défaire oraison que tous peuvent pratiquer très aisément
et arriver par là dans peu de temps à une haute perfection. Il a été réédité à la fin du
siècle demier : Le Moyen court et autres récits, texte établi et présenté par M.-L. Gondal
(Grenoble, Jérôme Millon, 1995).

21 Moyen court, chapitre II, § 2, éd. cit., p. 65.
22 Moyen court, chapitre XXII, § 2, p. 107.



268 GHISLAIN WATERLOT

Theologia Mystica, à la fin de ce dossier. Madame Guyon répond d'emblée : il
faut distinguer les actes. Si l'on distingue les actes, on s'aperçoit qu'il y a une

espèce d'acte bien particulière qui accompagne la présence de l'âme à Dieu.
Mais précisément quelle est cette distinction qu'elle opère entre les actes de

l'âme Nous avons vu qu'ily a d'abord Yacteformel (qu'elle nomme également :

l'acte «passager et distinct») ; il convient d'y ajouter l'acte substantiel (qu'elle
nomme aussi : l'«acte continué»). Cet «acte substantiel» correspond, dans

l'oraison, à «l'enfoncement en Dieu». L'acte continu d'être présent à Dieu est

un acte non-réfléchi, ne se sachant pas lui-même et ne demandant aucun effort,
donc inaperçu en tant que tel. Mais s'agit-il seulement d'un acte Dit-on que
la respiration, lorsqu'elle n'est pas entravée par l'asthme, est un acte Or ici,
dans l'oraison, Madame Guyon souligne, au sein du même chapitre du Moyen
court dont nous tirons les arguments que nous analysons, que «Dieu attire
l'âme toujours plus fortement» dans l'enfoncement en lui. L'âme est comme
aspirée en Dieu une fois qu'elle s'est disposée vers lui. Pouvons-nous alors

parler d'un acte Il est permis d'en douter. L'âme s'absorbe en une réalité
sans contour, l'élevant au-dessus d'elle-même, et éprouvée comme infinie ou
comme une puissance insondable qui la comble.

Cette «foi savoureuse», selon l'acception traditionnelle que Madame

Guyon reprend, caractérisée par le sentiment d'être comblé - avec le désir de

demeurer dans cette présence comblante - instituera une action de type
particulier dans le rapport de soi à soi que constitue le rapport de l'intériorité au

corps propre, à la chair du corps en tant qu'elle s'ouvre à ce qui l'entoure. Ce

rapport de l'âme au corps ne peut être, de ce point de vue, que négatif, puisque
les sens et tout ce qui relève du goût du corps ou des sentiments suscités par
le corps (complaisance à la beauté du corps par exemple23) peuvent détourner
de la contemplation et de l'absorption dans l'intériorité. Aussi s'institue un

rapport de torture (les austérités, classiques à l'époque): disciplines, cilices,
fouet d'orties, jeûnes, pratiques destinées à s'imposer le dégoût (lécher les

pansements des malades, ou un crachat sur le sol, etc.). Cette action, tout à fait
choquante et inquiétante pour nous, ne peut être hâtivement identifiée comme
complaisance morbide, car elle n'est pas animée par le désir de maltraiter le

corps, mais elle est voulue comme moyen de mieux jouir, plus pleinement et

plus constamment, de la présence de Dieu. Il s'agit de ne pouvoir absolument

plus être détourné de l'oraison, et donc de mater et même de faire mourir tout
ce qui pourrait en détourner.

On doit pendant un temps ne donner aucune relâche aux sens jusqu'à ce qu'ils soient
entièrement morts.24

23 Problème particulier pour Madame Guyon qui, jeune, était très belle et se

complaisait à sa beauté qui lui attirait les bonnes grâces des hommes. Elle désirera
devenir laide et se dira contente d'avoir perdu sa beauté suite à la deuxième petite vérole
qui la frappe alors qu'elle a vingt-deux ans. Elle refusera d'estomper grâce au fard les

petits cratères creusés sur son visage par la maladie.
24 J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre ll,p.215.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 269

Ajoutons qu'une telle action ne se produit pas, dit-elle, de sa propre volonté.
Ce n'est pas un raisonnement ou un choix délibéré qui conduit la personne vers
les austérités, ni même une inclination personnelle inaperçue. Là où nous
inclinerions à voir une forme particulière (masochiste) de narcissisme, Madame

Guyon vit une impérieuse nécessité, une irrésistible poussée qui ne serait pas
d'elle, mais de Dieu en elle:

Je ne faisais point cela par pratique, ni par étude, ni avec prévoyance. Vous étiez
continuellement en moi, ô mon Dieu [...]. Lorsque je pensais faire quelque chose,
vous m'arrêtiez tout court et me faisiez faire sans y penser toutes vos volontés et tout
ce qui répugnait à mes sens.25

La personne mystique est donc agie plus qu'agissante, même dans ce

domaine. Et cette action sur le corps est en fait réalisée en vue de l'extinction
totale de l'action, pourrions-nous dire. Le corps est ruiné en tant qu'il conduit
au dehors, en tant que se réalise par lui l'empire de l'extériorité (donc en tant

qu'il éloigne de Dieu). Il importe de le réduire à merci, pour que l'âme ne coure

pas le risque d'être perturbée dans la jouissance de la présence. Par conséquent
la jouissance en tant que telle n'est pas écartée dans l'expérience mystique,
mais seulement la jouissance qui détourne de la seule jouissance qui compte,
la jouissance de la présence de Dieu : la jouissance charnelle ne devrait plus
mériter aucune attention. Se défaire d'elle, voire l'anéantir, apparaît une bonne
chose aux yeux du spirituel, mais non pas en vue de détruire toute jouissance,
ou en vue de jouir de la destruction de la jouissance, mais plutôt en vue du
libre déploiement d'une autre jouissance, incomparable. Car si Madame Guyon
n'éprouve ni vision ni extase, ni rien qui relève de ce que l'on nomme «la voie
lumineuse en foi», la «voie passive» où la volonté, après avoir unifié en elle
et sous elle, imagination et intelligence - c'est-à-dire manifestement après les

avoir cadenassées -, se laisse entièrement conduire, cette voie passive n 'en

a pas moins un goût, une suavité. Elle comporte un plaisir pur qui rappelle
paradoxalement la corporéité (l'intérieur de l'être n'est pas seulement une pure
intellection, mais il comprend une affectivité qui est privilégiée ici). Il s'agit de

jouir d'une affection interne, non provoquée par l'extérieur. Aussi tout ce qui
implique une relation du corps avec la réalité extérieure - et donc tout ce qui
relève des sens en tant qu'ils sont organes de la relation à l'extériorité -, doit
mourir. Cette mort, cruelle, est vécue joyeusement.

2. Les stades de l'expérience mystique et la question de la propriété

L'action dont nous avons parlé jusqu'à présent, répétons-le, est purement
négative : elle vise l'extinction complète de l'action, en vue de jouir constamment

de la présence de Dieu. Pouvons-nous conclure alors que la seule action

23 J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 10, p. 207.



270 GHISLAIN WATERLOT

au sens strict suscitée par l'expérience mystique est une action en vue de

l'extinction de toute action La réponse sera négative.
Cependant, pour reconnaître une action directement articulée au

mysticisme, il faut pouvoir être passé à un autre stade de l'expérience. Ici, il faut
considérer que le stade ou état étudié jusqu'à maintenant, stade de la jouissance

de l'habitation divine en l'âme, n'est pas stable et définitif, mais plutôt
le premier de plusieurs en lesquels les mystiques identifient a posteriori une
progression. De fait, Madame Guyon passe par la perte de la présence ; elle
entre, selon le vocabulaire des spirituels, en sécheresse ou dans ce que la

tradition mystique, au moins depuis Jean de la Croix, nomme la nuit26. Un
moment donné, autour de 1673 pour être précis, elle perd progressivement la

présence de Dieu, jusqu'à une disparition à peu près complète. Henri Delacroix
en parle ainsi : «la privation totale, le délaissement, la perte de Dieu, quant au
sentiment perceptible; c'est-à-dire que l'oraison de quiétude ou d'union, avec
l'état affectif et intellectuel qu'elle implique, disparaît complètement»27. Il n'y
a plus d'oraison. Certes, cette épreuve sera ensuite interprétée comme une autre
oraison (qui ne se sait pas elle-même), une oraison «sèche, obscure, crucifiante,
dépouillante, anéantissante»28. Mais c'est là l'interprétation a posteriori. En
fait, au moment où elle traverse cette nuit, Madame Guyon pense que c'est
Dieu qui la juge et qui s'est retiré d'elle parce qu'elle est indigne29. Elle vit
alors le désespoir :

II ne me resta plus aucun espoir de sortir jamais d'un état si pénible ; mais pourtant,
croyant avoir perdu la grâce pour jamais et le salut qu'elle nous mérite, j'aurais
voulu au moins faire ce que j'aurais pu pour un Dieu que je croyais ne devoir jamais
aimer; et voyant le lieu d'où j'étais tombée, j'aurais voulu par reconnaissance le
servir, quoique je me crusse une victime destinée pour l'enfer (et ajoutant un peu
plus loin qu'elle s'habituait même à cet état, elle crut y reconnaître) l'endurcissement

final de ma réprobation. Mon froid me parut un froid de mort.30

Certes, avec Henri Delacroix ou Marie-Louise Gondal, on peut relever dans

ce qui arrive à Madame Guyon tous les signes cliniques de la dépression, sans

compter que toutes les causes occasionnelles et favorisantes étaient réunies31.

Mais elle aurait aussi bien pu les manifester de nouveau plus tard, lors de soucis
et de drames aussi et même plus importants que ceux qu'elle vivait à l'époque.

26 Madame Guyon parle, elle, des «terribles ténèbres par où (elle a) passé»
(J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 20, p. 306); ou encore de «l'état de

dépouillement», de «l'état de mort».
27 Op. cit., p. 137.
28 J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 21, p. 317.
29 «Il n'y avait plus pour moi un Dieu Père, Époux, Amant, si j'ose l'appeler ainsi :

il n'y avait plus qu'un juge rigoureux, dont la colère paraissait s'allumer chaque jour.»
(J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 21, p. 324)

30 J.-M. Guyon, op. cit., Première partie, chapitre 27, p. 383.
31 «Fatigue, usure, soucis et chagrins entraient en ligne de compte dans cette phase

dépressive» (M.-L. Gondal, op. cit., p. 221).



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 271

Or plus tard elle ne perdra plus jamais la présence de Dieu. En fait, dans la

perspective d'un regard rétrospectif, Madame Guyon interprétera ce stade de

sécheresse comme une nécessaire purification, comme une préparation. Mais à

quoi Et de quoi fallait-il qu'elle soit purifiée Il importait qu'elle soit purifiée
de la propriété ; et ce faisant nous rencontrons un concept essentiel dans la

pensée de Madame Guyon.
En jouissant de la présence de Dieu dans la «foi savoureuse», l'âme Le

conserve en quelque sorte pour elle-même. Flattée intérieurement de la faveur

exceptionnelle qui lui est faite, et dont elle pourrait éventuellement se sentir

digne, elle se grandit à ses propres yeux et tend à mépriser les autres en se

détournant de tout ce qui pourrait la détourner de la jouissance intime de Dieu.
Tout se passe comme si, dans la «foi savoureuse», l'existence des autres ne

comptait plus (or Madame Guyon vit cruellement, dans sa vie familiale, la

présence des autres). Soulignons le fait qu'il semble y avoir là une constante
de l'expérience mystique. Il est intéressant de constater qu'une mystique
quasi contemporaine, et qui partage avec Madame Guyon d'avoir été mère

de famille, Jeanne Schmitz-Rouly (1891-1979), notait dans son Journal: «J'ai
senti comme si tous ceux qui circulaient autour de moi, et ces lumières, et cette

foule32, c'était des êtres inexistants, ou plutôt des êtres nuls qui se mouvaient
dans un endroit sombre et froid. - Je ne sais réellement m'expliquer cette

étrange impression [...] Et je me sentais heureuse de me sentir séparée, et aussi

de voir les gens comme des êtres inexistants»33. L'âme voudrait conserver Dieu

pour elle, refuser l'action, et par voie de conséquence s'éloigner de tout ce

que l'on nomme communément les devoirs. Elle n'est pas encore instrument
de Dieu: ce que les mystiques interprètent comme un manque d'amour. En

d'autres termes, l'âme aime davantage les grâces que Dieu lui donne et la faveur
dont elle est l'objet - jouissance et profonde suavité - que Dieu lui-même.
Sans le savoir, elle se complaît en elle en tant que comblée par Dieu ; aussi

retient-elle en soi et pour soi ce qui devrait s'épanouir dans des actions dans la

mesure où la personne en laquelle se déploie et s'affermit la présence de Dieu
est appelée à n'être plus que le canal de la présence de Dieu au monde, le point
de rayonnement de Dieu dans la création. En fait le défaut, vécu telle une faute,
consiste en ce que l'âme qui éprouve la présence de Dieu, au lieu d'être un
canal où passe librement et de manière originale (originalité liée à la finitude
créaturelle) l'amour divin, se constitue en fait en digue qui retient l'amour en

un lieu clos sur lui-même.
Pour résumer ce que révèle aux yeux du mystique l'expérience de la sécheresse,

on peut énumérer les points suivants :

1. De la part de l'âme, «une certaine estime d'elle-même, plus cachée et

plus enracinée qu'elle n'était avant que d'avoir reçu ces grâces et faveurs de

32 Elle marche alors dans la rue.
33 Journal spirituel. Le bonheur d'aimer Dieu, Toulouse, Editions du Carmel, 1998,

20042, p. 55.



272 GHISLAIN WATERLOT

Dieu [...] une certaine confiance en son salut et en sa vertu, en sorte qu'il
semble qu'on soit impeccable [...] On oublie sa faiblesse et sa pauvreté par
l'expérience qu'on a de sa force.»34

2. «Un amour intéressé», «gourmandise spirituelle» qui se manifeste
d'autant plus que la sécheresse prive de la présence, et que le désir de présence
est alors exacerbé à cause du bienfait qu'il accorde à l'âme et qui souligne
l'amour de soi-même et l'orientation sur soi-même des bienfaits reçus:
«Pauvres âmes qui vous plaignez des fuites de l'Amour [...] Cet amour paraît
fort et grand, cependant il ne l'est nullement. C'est le plaisir qu'elles ont de

voir leur Epoux qu'elles pleurent. C'est leur propre satisfaction qu'elles recherchent.

Car si c'était le plaisir de leur Époux, elles seraient aussi contentes du

plaisir qu'il prend séparé d'elles.»35
3. Par suite, l'âme délaissée se retrouve pour ce qu'elle est: elle se rend

compte de ce qu'elle est par elle-même et se réveille progressivement d'un
aveuglement, dont le principe était qu'elle attribuait à elle-même ce qui en
réalité était entièrement issu d'au-delà d'elle-même. Elle se considérait à travers
la grâce (et c'était le principe de l'orgueil : y a-t-il un plus grand honneur que
de se sentir l'objet de la faveur divine Le mouvement d'appropriation par
l'âme est donc un mouvement qui pervertit le don de Dieu.

Il y a ainsi une sorte de terrible pédagogie divine dans cette étape de sécheresse

et de dereliction, qui consiste à rappeler à l'âme ce qu'elle est
véritablement :

Pour comprendre ceci il faut savoir qu'après que les premiers goûts qui avaient
comme essuyé les défauts, sont passés, ces défauts n'étaient qu'assoupis et
nullement morts, l'onction de la grâce tenant l'âme confite en douceur : mais lorsque
Dieu veut purifier le fond, il permet que ces mêmes défauts qui étaient vraiment dans

l'âme, quoique couverts de la douceur de la grâce, paraissent lorsque cette onction
se dessèche : alors cette âme qui se croyait déjà toute divine et ne plus toucher à la

terre, se trouve toute redevenue naturelle, toute appesantie.36

La nécessité de l'expérience de sécheresse apparaît alors avec évidence,
tout comme le fait qu'elle fasse partie intégrante de l'expérience mystique :

Il n'y a que cette expérience qui puisse faire véritablement connaître à l'âme son
fond infini de misères [...] Ici Dieu va chercher jusque dans le plus profond de l'âme

34 Les torrents, chapitre V, § 2 (p. 177 dans les Œuvres mystiques établies et
introduites par Dominique Tronc, Paris, Honoré Champion, 2008). Cette œuvre de jeunesse
de Madame Guyon (la première composition remonte à l'été 1682), maintes fois reprise,
a été éditée une première fois par Poiret en 1699, puis rééditée dans une version encore
remaniée et augmentée en 1712. Le texte sera plusieurs fois encore réédité à part. C'est
sans doute l'œuvre la plus connue de Madame Guyon.

35 Ibid., chapitre V, § 17, p 185.
36 Justifications, IIe partie, 201. Le texte a été rédigé à l'époque des entretiens

d'Issy, en 1695. Madame Guyon, avec l'aide de Fénelon, établit là un recueil des auteurs
mystiques reconnus par la tradition. Poiret, puis Dutoit, éditeront ces Justifications. Cette
anthologie était émaillée de remarques personnelles du genre de celle qu'on vient de lire.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 273

son impureté foncière, qui est l'effet de l'amour propre et de la propriété que Dieu
veut détruire.37

Le dépassement de ce stade implique qu'un long travail intérieur, dont nous
ne pouvons donner ici une idée du détail, soit terminé. Ce travail intérieur est

de désappropriation. Nous touchons là, selon Henri Delacroix, au centre de la
doctrine de Madame Guyon.

La théorie de la propriété fait le fond de la théologie et de la psychologie de Madame
Guyon : tous ses écrits, biographiques ou théoriques, ne sont qu'une variation sur la

propriété et la désappropriation.3S

Et il ajoute :

Par la propriété nous nous érigeons en divinité ; cet instinctif vouloir être soi, cette
instinctive affirmation de soi-même, pose le moi comme une réalité indestructible,
absolue. Ainsi la propriété c'est le moi; non pas seulement le moi qui se recherche
volontairement, le moi qui s'aime, mais le moi qui croit déjà s'être nié, s'être purifié
de soi-même [...] Le moi [...] se complaît dans la douceur de la béatitude, il y trouve
sa fin, et y trouvant sa fin, il en fait le plaisir de s'y trouver soi-même.

Il faut être particulièrement attentif ici à l'idée que par la propriété le moi
s'érige en divinité. Ce n'est pas le moi dans son hypertrophie égoïste et le cours
de ses mauvais penchants qui s'érige en divinité; c'est le moi qui est déjà en

train de vivre ce qu'il estime être l'expérience de la présence de Dieu, et qui
s'est déjà humilié devant lui-même et devant le monde.

Ecoutons ce qu'en dit Madame Guyon dans une de ses Justifications :

Il faut savoir qu'il y a une propriété mortelle ou de pure malice, et qui est un péché
mortel. Il y a une propriété spirituelle, d'autant plus dangereuse qu'elle est plus
délicate. Il y a la propriété naturelle [...]: celle qui est sans la volonté, quoiqu'elle
soit dans la volonté. C'est une certaine répugnance naturelle à sa propre destraction.
C'est une certaine qualité fixe en soi-même, dure, arrêtée, rétrécie, qui tenant l'âme
en soi l'empêche de s'écouler et se perdre en Dieu, ce qui est nécessaire39.

On voit clairement que ce qui est en question avec Madame Guyon n'est

pas la cupidité sans frein et la passion de l'acquisition40. Ce n'est même pas
la propriété dite spirituelle, qui est manifestement le retour à soi à travers la

jouissance de Dieu, dont on a vu qu'il est la racine et la raison d'être profonde
de l'état de sécheresse. Ce qui est en question - et qu'il importe de dépasser

37 Les torrents, première partie, chapitre VII, section troisième, § 29 et 30, op. cit.,
p. 208.

38 H. Delacroix, op. cit., p. 231.
39 Justifications de la doctrine de Madame de la Mothe-Guion, pleinement éclaircie,

démontrée et autorisée par les Saints Pères grecs, latins et auteurs canonisés ou
approuvés ; écrites par elle-même, t. II, nouvelle éd. exactement corrigée, Paris, Les
Libraires associés, 1790, XLVIII ; «Propriété», p. 189.

40 Accumuler les biens et les pouvoirs, désir nourri par la spirale de la vie sociale et
la comparaison avec autrui - on songera à ce qu'en ont dit Hobbes ou Rousseau.



274 GHISLAIN WATERLOT

et même détruire - est plus radical. C'est l'amour de soi au sens de Rousseau,
le mouvement naturel pour se conserver, le désir d'être en tant que soi. Ce qui
est exprimé négativement dans l'affirmation: «C'est une certaine répugnance
naturelle à sa propre destruction.» Puisqu 'il faut que cette répugnance naturelle
soit surmontée, ils 'agit d'aller contre la nature. Madame Guyon ajoute que telle
est la condition pour que la destination de l'être humain, qui est de jouir de Dieu,
soit accomplie dès cette vie. Il faut consentir à disparaître en tant que soi pour que
Dieu soit tout en soi. Ce point est théologiquement très important dans la mesure
où il manifeste que l'être humain prend une part dans le travail de la grâce, mais

une part qui est un presque rien. Une part négative pour ainsi dire, ou un acte

négatif: l'âme consent à se laisser détruire. Ce n'est pas elle qui va se détruire :

elle ne le peut par définition, car l'âme est par nature amour d'elle-même. Mais
la volonté, faculté de l'esprit la plus importante et qui a unifié - et discipliné

- en elle les trois autres (imagination, entendement et mémoire), peut consentir
à laisser détruire (par Dieu) ce qu'elle affirme (le soi). Ce simple consentement

permet que le purgatoire ait lieu dès cette vie: le purgatoire de cette vie, c'est
la dereliction d'un dépouillement radical. L'âme consent ainsi à ce que nous

pouvons considérer comme une certaine cruauté de Dieu, exercée par amour. A
nos yeux, une telle cruauté ne peut être admise qu'à la lumière du consentement
de Dieu lui-même à se laisser dépouiller totalement dans son Fils, alors même

qu'il n'avait nul besoin de purification. Mais à l'âge classique, la cruauté divine
était admise sans difficulté : le sentiment selon lequel les hommes ne méritaient

que d'être piles par Dieu était un sentiment assez général. En outre cette cruauté

a un terme qui est, pour l'âme qui y consent et se donne à Dieu, de ressusciter

en Dieu à la fin de ce travail qui s'opère en elle. Soulignons ce point: si vient à

manquer ce «je ne sais quoi» qu'est le consentement de la volonté à laisser Dieu
détruire, en un sens, le moi (ce sacrifice de soi par amour de Dieu), alors il n'y
a pas d'entrée dans la vie divine dès ici bas, et encore moins de «déiformité»41

(terme ultime de l'expérience mystique).
La grâce fait tout en nous, semble dire Madame Guyon, à un petit rien près,

qui est le consentement à la laisser opérer jusque dans sa radicalité. L'acte de

confiance et d'amour fait que la volonté abandonne la dernière chose qu'elle
peut abandonner, ce qui constitue un sacrifice radical. Ce sacrifice radical est

celui du soi en tant qu'il est - naturellement - propriétaire. Car si Dieu fait tout
en l'âme dans la vie mystique (l'âme n'est pas maîtresse de se donner ou de

ne pas se donner le remplissement des états d'oraison passive ou de la prière
de «simple présence», donc la présence de Dieu), il faut encore que la volonté
consente : «parce qu'il a perdu librement toute liberté créée : (l'homme) participe
à la liberté incréée, qui n'est plus rétrécie, limitée, bornée pour quoi que ce

soit: et cette âme est si libre et si large [...] O état, qui te pourra décrire et que
pourrais-tu craindre et appréhender ?»42.

Les Torrents, seconde partie, chapitre III, op. cit., p. 254.
Les Torrents, seconde partie, chapitre II «Paix et liberté divine», § 9, op. cit., p. 252.



LES «VOIES INTERIEURES» ET L'ACTION 275

Une fois qu'elle a consenti, l'âme meurt et ressuscite. Madame Guyon
exprime très bien ce qu'elle entend ici par résurrection :

C'est ce que les mystiques appellent résurrection. Ce mot, s'il n'était pas de l'usage,
me paraîtrait impropre. Pour ressusciter il faut revivre de la vie dont on vivait : mais
ici la volonté ne vit plus de la première vie, elle est mangée, digérée, transformée : de

sorte que Dieu veut tout en cette âme; mais il veut d'une manière absolue.43

La sortie de l'état de désolation44 est ainsi un retour de la présence, mais

d'une présence appelée à s'épanouir désormais en une âme entièrement
transformée, une âme anéantie en ce sens qu'elle ne rapporte plus rien à elle et ne

fait plus rien par elle-même (ce qui fait toute la différence entre le premier
état et le troisième). Plus de distinction entre moi et Dieu, en un sens. Ou plus
exactement, l'âme devient le canal fini par lequel Dieu opère. L'âme fait la

volonté du Père, et ne fait que cela. D'où un rapport très singulier du particulier
et de l'universel. Il fallait le particulier pour que Dieu paraisse dans la création,
et en même temps ce particulier doit en quelque façon s'abolir en tant qu'il
constitue un pôle d'une relation. Il n'y a pas deux pôles : Dieu et le moi. Il n'y
a pas non plus que Dieu seul. Il y a un lieu d'expression singulier et original
(puisqu'il a une histoire particulière) pour Dieu. Un être qui s'est en un sens

aboli pour que Dieu soit, au cœur de sa création45 ; mais nous disons ici : «pour
que Dieu soit» uniquement dans le sens: pour qu'il agisse. Dieu va agir à

travers une âme qui, par amour, se donne entièrement à Lui en renonçant à

l'affirmation d'elle-même (tout comme Dieu par amour se donne à travers cette
âme qu'il aime de toute façon, et qu'il aime d'autant plus dans le consentement

qu'elle a donné [dans la foi qu'elle a manifestée: elle aime vraiment Dieu,
puisqu'elle se donne tout entière jusqu'à consentir à renoncer à soi]). Dieu
en se donnant à l'âme mystique accomplit derechef la kénose manifestée par
Jésus-Christ sans pour autant qu'il s'agisse d'une nouvelle incarnation de Dieu
même (puisque le mystique n'est pas parfaitement réceptif dès l'origine - dès

sa naissance - à Dieu : il devient fils par adoption).

3. Du sens de l'action dans l'expérience mystique

À ce point de l'expérience mystique, l'action acquiert une signification
toute neuve. L'âme se laisse absolument conduire, puisqu'elle ne veut plus
rien, ne raisonne plus rien, ne se représente plus rien. Elle se laisse guider par

43 Lettres chrétiennes et spirituelles, éditées par Poiret à Cologne en 1717-1718
et réunies en 4 volumes in 8°. Ici vol. II, lettre 1, «Abrégé des voies de Dieu», p. 460.

44 Sortie qui pour Madame Guyon s'est produite, d'après son témoignage, par le
déclic qu'a produit une parole du Père La Combe selon laquelle «son état était de grâce»
(Viepar elle-même, I, 27, § 6, op. cit., p. 384).

45 Ce qui est exprimé également dans l'évangile de Jean, dans les termes de l'obéissance

au Père.



276 GHISLAIN WATERLOT

l'impulsion divine qui vient du fond sans fond dans lequel elle s'est immergée.
Si elle manifeste encore à certaines occasions ses limites créaturelles, elle n'y
est plus attachée et laisse glisser cette imperfection, c'est-à-dire qu'elle laisse
Dieu la reprendre toujours à nouveau. La conscience, plongée en Dieu, est alors
infiniment dilatée, mais de cet infini surgit une exigence d'action et des actions
qui ont toutes les caractéristiques de l'action intelligente et réfléchie, mais sans

que le sujet conscient de lui-même y soit pour rien (il a disparu, donc plus de

retour sur soi). Cette action est un apostolat. En d'autres tennes, l'effet de la

présence de Dieu en une âme humaine est de pousser d'autres âmes à faire
l'expérience de Dieu.

Les formes de cette action sont multiples chez Madame Guyon :

1. Écriture automatique: l'auteur des Torrents se lance dans une gigantesque

entreprise de commentaire exhaustif de la Bible. Elle écrit sans plan
arrêté et sans réunir de matériaux. Elle prend une liasse de feuilles vierges,
ouvre les Ecritures, en copie un passage et commente. Manifestement, elle
écrivait sans s'arrêter, jusqu'à en avoir parfois le bras enflé.

2. Apostolat direct par la parole ou par la communication silencieuse:
elle reçoit volontiers de nombreuses personnes, religieuses ou laïques, et leur
explique les voies de la vie intérieure et le chemin qui mène à l'union à Dieu;
elle communique aussi d'esprit à esprit, les mains dans les mains, les yeux
fermés.

3. Elle se laisse conduire par des impulsions, qui relèvent parfois selon
elle de la providence, mais sont initiées à partir d'une rencontre ou d'une
suggestion extérieure - et Madame Guyon reconnaît alors modestement qu'il
n'y a aucun moyen d'authentifier l'impulsion, et qu'il peut y avoir des erreurs
ou des égarements. D'autres impulsions, auxquelles elle se fie manifestement
davantage, relèvent de l'intériorité. Un exemple d'impulsion intérieure est la
nécessité sentie de quitter l'établissement des Nouvelles catholiques4b pour
aller convertir les âmes de ville en ville.

4. Tendre à convertir des personnes de haut rang pour que la conversion
à la vie intérieure puisse recevoir une forte impulsion à la tête de ia société.
C'est là que l'action prend une dimension politique, puisqu'il s'agit de changer
la société en la travaillant là où sont les personnes puissantes, afin que l'amour
de Dieu puisse s'épanouir dans le tout de la société. D'où le fait que Madame
Guyon se soit volontiers (pour sa perte, mais elle disait «pour vivre la croix»)

46 Premier lieu où elle se rendra en quittant Montargis sur le conseil de plusieurs
clercs. Cet établissement, près de Genève, était fait pour accueillir les jeunes filles qui
avaient été arrachées à leur foi protestante et que l'on avait persuadées de rejoindre la foi
catholique (avec des procédés souvent douteux évidemment). Très vite, Madame Guyon
ne se sentira pas faite pour ce travail, contestera l'esprit de l'entreprise et se retirera à

la première occasion, en rencontrant quelques difficultés, puisque les responsables de

cette maison des Nouvelles catholiques comptaient sur sa fortune personnelle, assez
importante car son mari était riche, pour financer l'établissement (elle laissera une partie
de cette fortune lors de son départ). Cette émancipation de la tutelle ecclésiastique sera
à l'origine de nombreux ennuis pour Madame Guyon.



LES «VOIES INTÉRIEURES» ET L'ACTION 277

approchée de la cour quand la cour s'est intéressée à elle. En l'occurrence,
Madame de Maintenon s'est comportée en mante religieuse: après avoir
accueilli à bras ouverts Madame Guyon dans son établissement de Saint-Cyr,
elle détruisit ce qu'elle avait aimé dès qu'elle comprit les implications que
pouvait comporter la doctrine du «pur amour» de Dieu : se laisser conduire par
les impulsions de Dieu comporte bien sûr une dimension subversive, accentuée

quand on considère que le clergé catholique demandait d'abord et avant tout
obéissance stricte aux autorités et à l'Eglise. On dénonça donc l'illusion
démoniaque qui pouvait se glisser dans l'attitude d'abandon de la volonté : on
croit, dit-on, ne plus rien faire de soi-même et on laisse librement Dieu agir
dans l'âme, et en fait c'est le désir le plus humain qui va s'insinuer, d'autant
plus facilement qu'on croit l'avoir aboli. C'est d'ailleurs ce qui ne manque pas
de se produire dans certains cas, sur lesquels les autorités n'auront de cesse de

s'appuyer.
Sur le plan strictement politique, on songera également, sans qu'il soit

possible d'entrer ici dans le détail, à la constitution secrète à Versailles de la

confrérie des Michelins41, qui devait être le moyen de promouvoir à la tête de

l'Etat la voie passive en foi et les chemins de l'intériorité48.

4. Conclusion. De l'action de Dieu selon Madame Guyon

Madame Guyon, malgré les persécutions et les maladies, n'a pas cessé

après son veuvage et le retour, sous une forme beaucoup plus accomplie, de la

présence de Dieu perdue dans la phase de sécheresse, d'avoir une activité débordante.

Incontestablement, l'expérience mystique et l'action sont articulées dans

son cas. Elle a voulu montrer par son œuvre que cette articulation n'est pas
contingente, mais au contraire nécessaire. À l'en croire, toute âme mystique
qui dépasse les premiers stades ou états de l'expérience sent irrésistiblement
une poussée qui la porte à l'action. Cette poussée ne viendrait pas de l'âme

47 Ou Confrérie du pur amour, ordre des Associés à l Enfance de Jésus. On lit dans

l'ouvrage bien documenté de Françoise Mallet-Joris, Jeanne Guyon (Paris, Flammarion,
1978): «Les membres de cette association se répartissaient en deux catégories: "Ceux
qui le veulent porter (Jésus enfant) sont appelés les Christofflets, mais ceux qui sont
si petits qu'ils ne peuvent marcher et que porte leur maître sont appelés les petits
Michelins." Naturellement Jeanne avait convié tous ses amis à devenir Michelins (de
saint Michel) par la pratique du parfait abandon. "Le propre caractère des Michelins sera
le Pur Amour, la perte de tout intérêt propre et de la propre réflexion". Et elle ajoute cette
image qui rappelle certains traits de Thérèse de Lisieux: "Les Michelins seront sous la
main de leur maître comme une girouette agitée du vent et comme un guenillon dans
la gueule d'un chien".» (p. 243-244) À la Cour, les Beauvillier, Chevreuse, Mortemart
faisaient partie de la Confrérie.

4S Beaucoup d'espoirs ont été placés dans l'accession au trône du Duc de Bourgogne,
petit-fils de Louis XIV, dont Fénelon a été le précepteur. Mais le Duc mourra quelques
mois seulement après la mort de son père, en 1712, le grand-père restant seul vivant,
comme on sait, sans descendants directs.



278 GHISLAIN WATERLOT

elle-même et de ses caractéristiques individuelles, mais de l'action divine à

travers le canal que la créature est devenue pour Dieu. Car Madame Guyon
pense que la plongée de l'âme en son fond la fait sortir d'elle-même (on se

rappelle le paradoxe d'Augustin: Dieu est en moi au-dessus de moi49). Le
sentiment d'une immersion dans un infini qui dilate la conscience conduit à

l'exigence de dissoudre la structure fermée par laquelle l'âme se constitue en
soi (unité finie et substantialité d'un moi qui unifie en lui les actes de

l'intelligence et de la mémoire, et qui s'exprime par une volonté). Il y a manifestement

une expérience de remontée vers l'origine. Dans cette expérience, il
semblerait que l'action prenne deux visages. Premier visage : le mouvement
qui conduit à la mise en présence de Dieu, mouvement dans lequel l'action
consiste à travailler contre tout ce qui pourrait être un empêchement à cette
mise en présence. Un tel travail va de la réalisation des actes qui disposent à

la mise en présence (c'est pourquoi Madame Guyon écrit le Moyen court) à la

mortification des sens (l'application d'une grande violence en vue de leur mort
complète), en passant par l'acte continu d'enfoncement en Dieu (nommé acte
substantiel, comme on l'a vu plus haut). Mais cette action a pour destination une
abolition de toute action propre de l'âme, c'est-à-dire de toute action humaine à

proprement parler. Car le deuxième visage de l'action révèle une action divine.
Comme Jésus de Nazareth le déclare, selon Jean : «Les paroles que je vous
dis, je ne les dis pas de moi-même Au contraire, c'est le Père qui, demeurant

en moi, accomplit ses propres œuvres.»50 En ce sens, Jésus est le modèle des

mystiques qu'il faut s'efforcer d'imiter. L'action propre du mystique, qui n'est

pas le Christ des Évangiles puisqu'il doit être adopté comme fils, c'est-à-dire
laisser entrer Dieu, dont il s'était initialement détourné, en lui, est donc bien

une action en vue de l'abolition de toute action qui soit de lui, en vue de laisser

place à une autre action. On va bien de l'action à l'action, mais on a entièrement

changé de sujet de l'action. Nous dirions, en termes qui ne sont pas de l'âge
classique, que dans le don mutuel de l'amour auquel il est invité, le mystique
permet à Dieu de devenir sujet et producteur d'une action dans le monde créé.

En un certain sens, le mystique nie la providence (l'univers comme régie dans

tous ses événements par la volonté de Dieu) : tout va dépendre de la réponse de

l'homme à l'amour divin. Et c'est peut-être aussi le sens de ce que l'on nomme
aujourd'hui l'impuissance de Dieu: si l'homme ne répond pas par la foi à la

parole qui lui est adressée51 (s'il ne reçoit pas la parole), Dieu ne peut rien en

ce monde.

Confessions, X, chapitres 26 et 27.

Jean, 14.10.
Ce qui offre une lecture possible de l'entretien de Jésus et de Marthe en Jean,

.20-27.


	Les "voies intérieures" et l'action : réflexions sur la doctrine d'une mystique redoutée : Madame Guyon

