
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique à la mystique

Artikel: Théologie mystique et expérience chez Jean Gerson

Autor: Vial, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 229-243

THEOLOGIE MYSTIQUE ET EXPERIENCE
CHEZ JEAN GERSON

Marc Vial

Résumé

La présente étude s'efforce de montrer que la prise en compte de la
notion d'expérience permet d'appréhender tant la spécificité d'une définition
médiévale de la théologie mystique que la nature précise du discours que
Jean Gerson a tenu à son sujet: loin de viser un discours sur une expérience
extatique, le syntagme «théologie mystique» renvoie en effet, chez Gerson

comme chez d'autres maîtres médiévaux, à cette expérience elle-même; quant
à l'approche gersonlenne de la théologie mystique, elle s'élabore et se revendique,

aussi étrange que la chose puisse paraître a priori, comme la théorie
d'une expérience dépourvue de tout fondement empirique.

Il y a deux manières au moins d'aborder ce qu'on peut, d'un terme

générique, appeler la mystique. Une première manière consiste à se forger un

concept de «mystique» et à décrire les réalités, auxquelles les sources donnent
accès, qui tombent sous ce terme. C'est là une méthode couramment utilisée,
et qui permet de parler de mystiques à propos de personnages ayant été au
bénéfice d'expériences plus ou moins extraordinaires et/ou ayant produit des

pensées qui ne relèvent pas des discours que l'on qualifie communément de

philosophiques ou de théologiques et que l'on dira donc mystiques.
On a, dans le cadre de ce travail collectif sur le thème «De la théologie

mystique à la mystique», opté pour une autre méthode, celle consistant à

analyser ce qui, dans deux périodes différentes (le Moyen Âge et l'Âge
classique), se donne explicitement pour mystique. Délaissant provisoirement
les concepts historiographiques forgés après coup, ou les problématisant à tout
le moins, nous avons pris le parti, plus limité certes, d'étudier les concepts
d'époque. La chose se justifie d'abord linguistiquement : le Moyen Âge, on le

sait, ignore le substantif «mystique» et ne connaît que l'expression «théologie
mystique». Mais au-delà des mots, une telle méthode permet plus fondamentalement

d'appréhender avec davantage de précision leurs signifiés, base

indispensable à la reconstruction de possibles filiations conceptuelles.
Dans l'espoir d'apporter une modeste pierre à cet édifice, on propose

ici une réflexion sur la manière dont Jean Gerson (1363-1429) a traité de la

théologie mystique et de l'expérience. Ce sujet s'est imposé pour deux raisons



230 MARC VIAL

principales. La première touche au fait que, pour Gerson, la théologie mystique
est de l'ordre de l'expérience : les deux notions sont donc intimement liées dans

sa pensée. La seconde tient au rapport particulier que le discours gersonien
entretient avec l'expérience mystique: pour le dire rapidement, le discours

théologique tenu sur l'expérience mystique ne s'autorise justement pas de cette

expérience. Fait intéressant, l'un des textes dans lesquels Gerson énonce cette
thèse a connu une fortune particulière au XVIIe siècle, sous la plume de l'un
des auteurs qui feront l'objet de l'étude de François Marxer : pour le dire en un
mot, ce texte a permis à un lecteur du XVIIe siècle d'émettre la thèse contraire
à celle que Gerson y soutenait. Le choix de ce sujet permet ainsi de rendre

compte de la singularité de la position gersonienne, et de prendre la mesure de

l'évolution qu'a comme l'idée de théologie mystique entre le XVe et le XVIIe
siècle. Avant d'y venir, il faut brièvement rendre compte de la compréhension
gersonienne des notions de «théologie mystique» et d'«expérience».

1. Le concept de théologie mystique

Le premier concept qu'il convient d'analyser est celui de «théologie
mystique». Commençons par dire ce que, aux yeux de Gerson, il ne signifie
pas. Une formule suffira: par «théologie mystique» Gerson n'entend pas une

théologie de la mystique, au sens où cette expression désignerait une branche

spécifique de la discipline théologique dont l'objet serait les phénomènes dits

mystiques. Deux remarques peuvent être faites à cet égard.
En premier lieu, Gerson ne désigne pas par le mot «mystique» la ou les

réalités que nous visons ordinairement lorsque nous employons ce terme. La
raison en est simple, et on l'a rappelée tout à l'heure : les médiévaux ignorent
le terme «mystique» pris comme substantif. N'ayant d'autre valeur pour eux

qu'adjectivale, il qualifie soit Dieu (au sens où il est caché, puisque tel est

le sens de mysticus), soit un sens scripturaire, soit un mode particulier de la

connaissance de Dieu, autrement dit une théologie.
Et de fait, et ce sera là la seconde remarque relative au sens que revêt le

syntagme «théologie mystique» sous la plume de Gerson, les réalités comme
le rapt, l'extase, les révélations particulières relèvent pour lui, comme pour
ses contemporains, de la théologie mystique proprement dite. Autrement dit,
«théologie mystique» ne renvoie pas à un discours sur une réalité, mais à une

réalité elle-même. Pour marquer l'irréductibilité de la théologie mystique par

rapport à tout langage et à toute pensée, à tout logos par conséquent, Gerson a

parfois usé du terme «théosophie» '. Il s'agit bien d'une connaissance de Dieu,
et donc d'une théologie si l'on veut bien prendre ce terme dans son sens le plus

large. Mais la spécificité de cette connaissance réside dans le fait qu'elle ne se

1 J. Gerson, Anagogicum de verbo et hymno gloriae, in : Œuvres complètes,
éd. P. Glorieux, Paris, Desclée, 1971, vol. VIII, p. 541 (dorénavant cité OC).



THÉOLOGIE MYSTIQUE ET EXPÉRIENCE CHEZ JEAN GERSON 231

termine pas dans la formation d'un logos, dans la mesure où elle consiste en

une sophia, en latin une sapientia, terme que Gerson analyse (comme beaucoup
d'autres) en sapida scientia: une science savoureuse, une saveur plutôt qu'un
savoir2. Dans une telle vision des choses, le théologien mystique n'est pas celui
qui parle du rapt ou de l'extase : c'est celui qui en fait l'épreuve réellement. Ou

pour le dire autrement: la théologie mystique n'est pas le compte rendu d'une
expérience ou une réflexion sur une expérience ; la théologie mystique est cette

expérience elle-même. Il faudra bien entendu revenir sur ce point.
Nous venons de voir que la théologie mystique n'est pas un discours sur

une réalité mais une réalité sur laquelle porte éventuellement un discours. Reste
à voir quelle réalité est visée par cette expression. L'un des textes les plus clairs
à ce sujet figure dans le De mystica theologia tractatus speculativus :

Il existe une théologie, la théologie mystique, qui surpasse celle qu'on appelle
symbolique ou propre. De fait, le bienheureux Denys en a traité séparément, lui à

qui Paul a transmis sa connaissance des secrets divins. En effet, il a écrit au sujet
de la théologie symbolique qui use de ressemblances corporelles en les rapportant
à Dieu, disant par exemple qu'il est lion, lumière, agneau, pierre, etc., en vertu de

quoi on dit de Dieu qu'il est susceptible de recevoir tous les noms. Il a en outre
traité de la théologie propre en vertu de laquelle, en partant des effets qu'on trouve à

l'extérieur [de l'âme] dans les créatures, surtout les plus parfaites d'entre elles, nous
nous élevons jusqu'à affirmer certaines choses de Dieu, comme par exemple qu'il
est étant, vie dont dérivent pour tous l'être et le vivre. Denys a finalement mentionné
une manière de trouver Dieu plus parfaite que les autres, et par laquelle, au moyen de
la négation et des sorties de l'esprit [per abnegationem et per excessus mentales], on
voit Dieu comme dans une ténèbre divine, c'est-à-dire «dans le secret» [Ps 27(26),5
(Vg LXX)], là où «il a fait des ténèbres sa retraite» [Ps 18(17), 12] ; ce que contemplant,

un prophète s'est exclamé: «Vraiment, tu es un Dieu caché» [Es 45,5]. C'est
pourquoi ce livre s'intitule La théologie mystique, «mystique» signifiant «caché».
Le premier livre ne nous est pas parvenu. Le deuxième s'intitule Les Noms divins3.

Autant le concept de «mystique» est en règle générale très flou, autant celui
de «théologie mystique» est d'une grande précision, que ce soit sous la plume
de Gerson ou de l'un de ses devanciers, le chartreux Hugues de Balma par
exemple. Par «théologie mystique» en effet, le chancelier entend le type
particulier de connaissance de Dieu que Denys a décrit dans son ouvrage éponyme,
La théologie mystique.

Comme à peu près tout le monde avant la diffusion de la Collatio Novi
Testamenti de Lorenzo Valla4, Gerson reprend à son compte la légende

2 Pour rendre hommage à Roland Barthes, et plus précisément aux demiers mots de

sa leçon inaugurale au Collège de France (Leçon, Paris, Seuil, 1978).
3 J. Gerson, Sur la théologie mystique, trad. M. Vial, Paris, Vrin, 2008,1, 1, p. 51 -53

(dorénavant cité TM).
4 Voir L. Valla, Collatio Novi Testamenti, éd. A. Perosa, Firenze, Sansoni Editore,

1970, p. 167-168. (ad Ac 17,22^.): «Je dis cela pour que nous ne partagions pas l'erreur
de ceux qui pensent que l'ouvrage sur la hiérarchie céleste a été composé par ce Denys
[i.e. celui converti par Paul selon les Actes des Apôtres], ouvrage qui n'a pas le goût de

l'antiquité. [...] par ailleurs, aucun parmi les auteurs anciens, latins ou grecs, n'a jamais
mentionné les livres de Denys-»



232 MARC VIAL

médiévale de Denys, selon laquelle l'auteur de la Théologie mystique, des

Noms divins, de la Hiérarchie céleste et de la Hiérarchie angélique n'est autre

que le premier évêque de Paris qui lui-même ne fait qu'un avec le converti de

Paul à l'Aréopage d'Athènes (Ac 17,34). Gerson fait allusion à ce dernier point
lorsque dans le texte que nous venons de lire il dit de Denys que l'apôtre Paul
lui avait «transmis sa connaissance des secrets divins». La théologie mystique
est donc cette connaissance particulière de Dieu dont Paul aurait été au

bénéfice d'après 2 Co 12,1-4, lorsque, ravi au troisième ciel, il aurait entendu
«des paroles inexprimables qu'il n'est pas permis de redire»; dans la vision
gersonienne des choses, Paul aurait cependant fait état oralement à Denys de

l'expérience qu'il lui avait été donné de faire5. On mesure ici l'importance
que revêtait aux yeux des médiévaux, et de Gerson en particulier, un texte
comme la Théologie mystique de Denys : consistant en la mise par écrit de

l'enseignement ésotérique de Paul, son statut était quasiment celui d'un texte

apostolique.
La connaissance de Dieu qui y est décrite, la théologie donc, y est qualifiée

de mystique, au sens où elle porte sur Dieu en tant qu'il est lui-même mystique,
c'est-à-dire caché. C'est d'ailleurs la raison pour laquelle Gerson peut écrire

qu'elle consiste en la connaissance de Dieu la plus haute que nous puissions
avoir ici-bas. De fait, puisque Dieu est en dernière instance «caché» et que
cette théologie est dite mystique en tant qu'elle appréhende Dieu comme tel,
elle n'est rien d'autre que la connaissance la plus intime de Dieu que l'homme
puisse avoir en cette vie. S'approchant le plus possible de la connaissance de

lui-même que Dieu nous réserve dans l'au-delà, c'est-à-dire la béatitude, elle
constitue ainsi le bonheur suprême qu'il est possible de connaître dans la vie
présente. La «paix qui surpasse toute intelligence» dont il est question en Ph 4,7 ;

la quies qu'évoque Augustin au début des Confessions ; la félicité théorisée
dans le dixième livre de l'Éthique à Nicomaque: toutes ces expressions ont

pour Gerson une seule et même référence: la réalité que vise l'expression
«théologie mystique» sous la plume de Denys.

Dans le texte dionysien, Gerson trouve les deux différences spécifiques de

la théologie mystique par rapport aux deux autres formes de théologie.
En premier lieu, la théologie mystique suppose la voie négative. Tant la

théologie symbolique que la théologie propre sont des théologies affirmatives,
culminant dans une nomination : dans les deux cas en effet, des noms donnés
à des réalités créées sont transférés à Dieu, soit qu'ils désignent dans leur

première imposition des réalités sensibles comme dans le cas de la théologie
symbolique («lion», «lumière»), soit qu'ils consistent en des intelligibles
abstraits comme dans le cas de la théologie propre («étant», «vie»). Dans les

deux cas, donc, la connaissance de Dieu se termine dans un jugement, et la

théologie consiste concrètement en un complexe de propositions. Tel n'est

pas le cas de la théologie mystique, dont la méthode consiste au contraire à

5 Voir J. Gerson, TM, 1, 6, p. 63.



THÉOLOGIE MYSTIQUE ET EXPÉRIENCE CHEZ JEAN GERSON 233

retirer les noms préalablement donnés à Dieu. Le fait même d'écarter ces noms

explique qu'elle suppose un dépassement, tant du langage que de la pensée.

Ce dépassement est ce que Gerson nomme les «sorties de l'esprit» ou,
d'un terme sans doute plus familier bien qu'il ne laisse pas d'être équivoque :

l'extase. C'est là la seconde différence spécifique de la théologie mystique. Il
ne saurait être question, à ce stade de notre réflexion, d'entrer dans le détail de

la doctrine gersonienne de l'extase. Qu'il suffise de remarquer en premier lieu

que l'extase est constitutive de la théologie mystique: la théologie mystique
est une connaissance extatique de Dieu. Reste, en second lieu, à déterminer
la signification générale de l'adjectif «extatique» lorsqu'il est appliqué à la

connaissance de Dieu. L'extase est ici comprise, on l'a vu, comme le fait, pour
l'esprit, de sortir de lui-même. Aux yeux de Gerson, une telle situation ne

renvoie à aucune déperdition ontologique, et pas davantage à une cessation de

toute activité : c'est qu'il comprend l'acte par lequel l'esprit sort de lui-même

comme la sortie du régime usuel de la connaissance. Comme il l'écrit dans une

lettre dont tant la date que le destinataire sont incertains, «nous pouvons avoir

une connaissance et une élévation de l'esprit qui dépasse la norme commune
et usuelle de la connaissance»6. Autrement dit: la théologie mystique est bien

une connaissance de Dieu. Il faut toutefois entendre par «connaissance» un acte

de l'esprit qui diffère de celui que nous associons généralement à ce terme. En

clair, la théologie mystique n'est pas une connaissance intellectuelle de Dieu,

au sens où elle se terminerait dans la formation d'un concept. Non que Gerson

ne reconnaisse l'existence d'un concept propre de Dieu; il dit explicitement
le contraire à plusieurs reprises. Mais il existe une connaissance de Dieu qui,

pour éventuellement supposer une connaissance conceptuelle, ne s'y réduit

pas. Cette connaissance de Dieu est la théologie mystique. Pour marquer son

irréductibilité à la connaissance de Dieu par concept, Gerson use d'un adjectif,
convertible avec celui d' «extatique»: l'adjectif «expérimental».

2. Le concept d'expérience

À ce sujet, une première chose doit être dite: Gerson n'a jamais démordu
de la thèse selon laquelle la théologie mystique était une expérience ; une telle
thèse est en effet constamment réaffirmée durant les quelque trente ans qui
voient Gerson tâcher de rendre compte de la réalité appelée suite à Denys

«théologie mystique». En tant qu'elle est connaissance de Dieu, la théologie
mystique est une connaissance expérientielle de Dieu. On ne citera ici qu'un
seul texte, datant des premières années de l'entreprise gersonienne d'éluci-
dation de la théologie mystique, mais on pourrait en citer d'autres, autrement

plus tardifs, et qui ne le démentent pas (loin de là) :

6 J. Gerson, Epistola 12, in : OC, II, p. 55. C'est nous qui traduisons.



234 MARC VIAL

La théologie mystique se fonde, en vue de la connaissance qui lui est propre, sur des

expériences internes au cœur des esprits pieux, alors que les deux autres théologies
se fondent sur des expériences externes. Les docteurs s'accordent en effet à dire que
la connaissance mystique procède par négation, comme par exemple : Dieu n'est pas
lion, bœuf, pierre, etc. Qui cependant irait jusqu'à dire que la théologie mystique
s'en tient à la négation seule, sans qu'il n'y ait, de manière positive, aucune connaissance

ou expérience de Dieu Et cela assurément: puisque l'âme est constituée
de telle manière qu'elle ne peut pas ne pas opérer ni pâtir, il est nécessaire qu'elle
expérimente quelque chose. Mais cette expérience intérieure, ceux qui ne l'ont
pas faite ne peuvent en avoir une connaissance intime ou immédiate, de ia même
manière que personne ne peut dire en vertu d'une connaissance parfaite et intime
que telle chose est pour lui aimable, s'il n'a jamais aimé, ou que telle chose lui cause
joie, tristesse ou toutes autres sortes de passions de l'âme, s'il n'a jamais été affecté

par une telle passion.7

Deux éléments sont ici à relever, le premier touchant à l'identification de la

théologie mystique avec l'expérience, le second relatif à son caractère intérieur.
En premier lieu, on note le refus gersonien d'identifier purement et

simplement théologie mystique et théologie négative. Loin de constituer le fin
mot de la connaissance mystique de Dieu, la négation est ici pensée comme une

méthode, un moyen en vue d'une fin avec laquelle elle ne s'identifie pas. La
raison de cette distinction tient essentiellement, on le voit, à la conception de la

théologie mystique comme le résultat d'une opération de l'âme. Or toute action
voire passion de l'âme est comprise comme une expérience. Dans la mesure où

une connaissance, de quelque ordre qu'elle relève, résulte d'une telle opération,
tout type de théologie peut se ranger dans la catégorie de l'expérience.

La spécificité de la théologie mystique réside, et c'est là le second point,
dans le fait que l'expérience en quoi elle consiste est intérieure. On le voit,
Gerson ne prend pas la peine de mettre clairement en évidence la différence
entre expérience externe et expérience interne. Cela étant, il associe à l'expérience

intérieure le motif d'une connaissance non transmissible : Y ne peut
communiquer à l'expérience que X fait de Dieu que s'il est au bénéfice de

la même expérience. Un texte plus tardif permet de rendre raison de cette
non-transmissibilité :

Il est un autre mode de connaissance, <différent de celui qui réside> dans l'expérience,

qu'on appelle disciplinaire, scolastique ou doctrinal, <et qui s'exprime>
oralement ou par écrit. Sans lui, nous ne pouvons exprimer les concepts premiers
acquis à l'intérieur <de !'âme> par voie d'expérience. [...] Il suffit pour le moment
de se rappeler la distinction que nous avons fait valoir: l'union de l'esprit <à Dieu>
dont nous parlons présentement consiste en une expérience; c'est pourquoi elle ne

peut être transmise à d'autres sinon par voie de doctrine.8

La connaissance mystique de Dieu est non transmissible dans la mesure où
elle consiste en une expérience directe de l'âme par Dieu. L'opération de l'âme
qui en résulte est intérieure, non pas uniquement au sens où il s'agit d'une

7 J. Gerson, TM, I, 2, p. 53-55.
8 J. Gerson, Collectorium super Magnificat, 1, in : OC, VIII, p. 306.



THÉOLOGIE MYSTIQUE ET EXPÉRIENCE CHEZ JEAN GERSON 235

réalité intramentale, mais au sens où elle équivaut à une connaissance qui ne

doit rien à une donnée extérieure à l'âme. Il s'agit donc d'un mode de connaissance

irréductible à celui appelé «disciplinaire, scolastique ou doctrinal» lequel
est transmissible, puisqu'il assure lui-même la transmission: il s'agit du mode

par lequel, par exemple, un concept ou toute autre réalité intramentale est

exprimé, oralement ou par écrit, autrement dit: transmis. C'est d'ailleurs par
ce seul mode que peut être instruit de l'expérience mystique celui qui n'en a

pas été au bénéfice. Mais cette instruction, on le voit, ne s'identifie pas avec
la connaissance mystique elle-même : elle consiste en une connaissance sur la

connaissance, une connaissance non mystique de la connaissance mystique.
Nous aurons à revenir sur ce point lorsque nous aborderons la troisième partie
de cette étude, relative à la démarche gersonienne.

Avant d'y venir, il faut, au moins dans les grandes lignes, traiter du contenu
de l'expérience mystique. Or autant la thèse selon laquelle la théologie
mystique est une expérience a constamment été soutenue par Gerson, autant la

manière de rendre compte de la nature de cette expérience a connu de substantiels

changements. La chose s'explique aisément: la conception même qu'il
avait de la théologie mystique a évolué. Dans la mesure où Gerson a élaboré

deux théories successives de la théologie mystique, il n'est pas étonnant que la

notion d'expérience ait elle-même été affectée. La chose ayant déjà été traitée

en quelque détail ailleurs9, on s'en tiendra ici à des remarques générales.
Les textes rédigés par Gerson entre 1400 et 1420 (grosso modo) visent

essentiellement à rendre compte de la spécificité de la théologie mystique en

insistant sur sa dimension affective. Dans ce cadre, la sortie du régime usuel

de connaître dont nous avons brièvement parlé tout à l'heure est concrètement

comprise comme l'entrée dans la sphère affective. Il y a extase, dans l'exacte

mesure où, les opérations des puissances intellectives cessant, c'est la plus haute

faculté affective de l'âme qui seule opère. Cette option théorique s'explique
essentiellement par le fait que, dès ses premières tentatives théoriques, Gerson

a lu Denys à partir de la grille de lecture que lui offrait une certaine tradition
interprétative. André Combes faisait jadis valoir à propos du premier texte

«mystique» du chancelier, les Petites notes sur quelques mots de la Hiérarchie
céleste de Denys, «que Gerson ne s'est jamais trouvé seul en présence de

l'Aréopagite puisque, dès le premier moment observable de sa méditation des

textes dionysiens, il les considère à travers les elucidations, les transpositions
peut-être qu'en donne Albert le Grand»10. Si l'on ne peut que souscrire à la

première partie de ce jugement, la seconde appelle de sérieuses réserves. Car
s'il est vrai que la compréhension gersonienne de la Hiérarchie céleste doit

9 Cf. M. Vial, Jean Gerson théoricien de la théologie mystique, Paris, Vrin, 2006.
10 A. Combes, Jean Gerson commentateur dionysien. Les Notulae super quaedam

verba Dionysii de Caelesti Hierarchia. Texte inédit. Démonstration de son authenticité.
Appendices historiques pour l'histoire des courants doctrinaux à l'Université de Paris à

la fin du XIVsiècle, Paris, Vrin, 19732, p. 445-446.



236 MARC VIAL

beaucoup à Albert, il s'en faut de beaucoup qu'il soit redevable au dominicain
de sa lecture de la Théologie mystique de Denys". C'est que - Combes allait
lui-même le mettre en évidence par la suite - les «vrais maîtres» de Gerson sous

ce rapport sont Thomas Gallus (vers 1200-1246), et plus encore son disciple : le

chartreux Hugues de Balma (fin XIIIe)12.
On comprend que, dans ce cadre, parmi les différentes définitions qu'il

donne de la théologie mystique dans son premier traité théorique, Gerson

puisse écrire : «La théologie mystique est une connaissance expérimentale de

Dieu grâce à l'étreinte de l'amour unitif»13. L'expérience mystique s'apparente
donc à une expérience de type amoureux. Dieu est «expérimenté» dans l'exacte
mesure où il est aimé. Et si l'amour s'identifie avec le summum de l'expérience
religieuse, c'est que, comme chez Thomas Gallus et Hugues de Balma, mais
aussi Hugues de Saint-Victor et Bonaventure, il est crédité d'une force de

pénétration plus grande que la connaissance intellectuelle.
Ce dispositif est sérieusement remis en cause dans les années 1424 et

suivantes. Et de fait, durant les cinq dernières années de son existence, Gerson
s'essaie à mettre en place un autre modèle explicatif. Parmi les nombreux
facteurs qui motivent ce changement de perspective, il en est un qui apparaît
fondamental: la volonté d'une fidélité plus grande à l'endroit du pseudo-
Denys. On l'a dit, lorsque Gerson s'est mis en peine de rendre compte de la

théologie mystique dont a parlé Denys dans son ouvrage éponyme, il a opté

pour l'une des grandes traditions interprétatives du corpus dionysien. Pour
le dire rapidement: avant même de lire Denys, Gerson a chaussé certaines
lunettes. La dernière tentative théorique gersonienne se caractérise par la

volonté de revenir à Denys lui-même, en-deçà de la lecture que Hugues de

Balma, entre autres, en avait faite. Gerson s'est tenu à ce programme, ce qui
ne l'a toutefois pas empêché d'éclairer les principaux énoncés dionysiens à

l'aide d'une autre lumière. Le fait est, et il est assez remarquable, qu'au lieu
de troquer une tradition dionysienne contre une autre, de préférer par exemple
la lecture albertinienne de Denys à celle initiée par Thomas Gallus, Gerson a

choisi d'interpréter Denys à l'aide d'un outillage qui apriori n'entretient aucun
lien avec l'univers dionysien: le modèle des vertus théologales. C'est que, tel

qu'il pouvait le lire chez Thomas d'Aquin notamment, ce modèle lui permettait
de rendre raison de l'immédiateté de la connaissance mystique de Dieu. Dans

une lettre de 1425, il écrit en effet à propos de la théologie mystique: «l'esprit
n'a pas affaire à Dieu sous la raison du vrai, du bien, de l'aimé ou du beau; il

" Gerson fait vraisemblablement allusion à ce commentaire en Epistola 26, in:
OC II, p. 98. A aucun moment cependant, le contenu de l'exégèse albertinienne n'est
pris en compte; le seul élément qui intéresse le chancelier est le fait que, avant lui et
comme lui, il s'est trouvé un auteur pour rendre raison de la Théologie mystique dionysienne

en usant de l'outillage conceptuel de l'Ecole : Albert le Grand en l'occurrence.
12 A. Combes, La théologie mystique de Gerson. Profil de son évolution, Rome et al.,

Desclée, 1963, vol. I, p. 98.
13 J. Gerson, TM, VI, 28, p. 147-149.



THEOLOGIE MYSTIQUE ET EXPERIENCE CHEZ JEAN GERSON 237

s'agit d'une seule étreinte spirituelle, ineffable et inexprimable, et néanmoins

expérientielle de l'unique épouse avec l'unique Époux» 14. Or, parlant de la

foi, de l'espérance et de la charité, Thomas d'Aquin avait fait valoir que ces

«principes surajoutés sont appelés vertus théologales, d'abord parce qu'elles
ont Dieu pour objet»l5. L'adoption d'un tel modèle permettait donc à Gerson

d'expliquer que la théologie mystique porte immédiatement sur Dieu, en
lui-même et non sous la raison d'autre chose.

La définition de l'expérience se ressent d'un tel dispositifconceptuel. On lit
en effet dans le Collectorium super Magnificat, l'un des derniers grands textes
de Gerson :

L'expérience est, selon la chose ou ce qu'est la chose, une perception simple, non
discursive, causée ou enfantée immédiatement par la motion de l'objet, de telle sorte

que suffit pour cette perception la présence de l'objet avec la puissance perceptive,
les empêchements étant éloignés.16

On le voit : Gerson ne spécifie plus l'expérience mystique par sa différence

amoureuse ; il élabore une notion de l'expérience en consonance avec la compréhension

qu'il a désormais de la théologie mystique, en mettant l'accent sur son
caractère immédiat. La théologie mystique est une expérience au sens où elle
consiste en une perception immédiate de Dieu. Non que Dieu soit l'objet d'une
intuition intellectuelle ; une telle thèse est impossible dans l'univers conceptuel
gersonien, lequel refuse toute intuition de Dieu et qui admet d'autant moins une

quelconque identification de l'intuition avec la théologie mystique, que Denys
avait dit d'elle qu'elle consistait en une connaissance ténébreuse. Ce que
Gerson vise simplement à faire valoir, c'est que la supériorité de la théologie
mystique par rapport aux autres types de théologie se tire du caractère immédiat
de la connaissance de l'objet par le sujet. L'assimilation avec l'expérience est

d'autant plus fondée que c'est justement par ce trait qu'elle se définit désormais

aux yeux de Gerson.

3. Expérience mystique et discours chez Gerson

La thèse ici soutenue s'énonce comme suit : les travaux gersoniens relatifs à

la théologie mystique ne visent ni plus ni moins qu'à fournir une connaissance
doctrinale de l'expérience mystique. Ils sont donc d'ordre théorique. En somme,
Gerson vise à fournir une théorie de l'expérience mystique. En quoi il n'est pas
original : à la fin du XIIIe siècle, le chartreux Hugues de Balma avait déjà écrit
un De Theologia mystica qui ne se réduisait pas à un commentaire de l'ouvrage
éponyme de Denys, en ce qu'il tâchait de rendre compte spéculativement

14 J. Gerson, Epistola 55, in : OC, II, p. 262.
15 Thomas d'Aquin, Somme théologique, I-II, 62, 1, resp., trad. A.-M. Roguet, Paris,

Cerf, 1999, vol. II, p. 378.
16 J. Gerson, Collectorium super Magnificat, 7, in : OC, VIII, p. 305.



238 MARC VIAL

de l'expérience mystique, certes à partir de Denys, mais en s'affranchissant
de l'économie du texte-source; et il n'est pas jusqu'à la distinction, opérée

par le même chartreux, entre docteur scolastique et docteur mystique, qui ne

rencontre un écho chez Gerson: ni l'un ni l'autre n'envisagent la théologie
mystique comme le couronnement de l'exercice théologique «normal» ; l'un et

l'autre tâchent d'en rendre compte comme d'une réalité séparée, une théologie
irréductible aux autres. Reste que la démarche de Gerson n'est pas identique
à celle de Hugues. Car si, pour lui aussi, le docteur scolastique et le docteur

mystique sont formellement distincts, il n'en demeure pas moins qu'il appartient

au premier de théoriser l'expérience du second17. Les lignes qui suivent
seront principalement employées à développer cette dernière affirmation.

On s'appuiera pour ce faire sur le texte suivant :

Il est possible de trouver quelqu'un qui soit moins familier des affections
pieuses, et davantage expert en discussions théoriques à leur sujet [plus in eorum
<devotorum affectuum> disputatione eruditum]. On comprendra ce propos à

l'aide d'exemples. La médecine est faite de nombreuses connaissances uniquement
tirées de l'expérience. Cependant, personne n'empêchera que certains, qui n'ont
pas fait ces expériences, tiennent de meilleurs raisonnements que ceux qui les ont
faites. De même, des aveugles de naissance peuvent avoir une grande connaissance
discursive à propos de nombreuses choses que beaucoup d'autres n'ont acquises
qu'au moyen de la vue. C'est ainsi que saint Jérôme, qui a été son historien, a parlé
du bienheureux Didyme, lequel, tout en étant aveugle, était fort savant dans des

disciplines, comme les sciences mathématiques, qui sont acquises par la vue. Or
beaucoup parmi ceux qui voient ignorent tout de ces sciences. Pourquoi nierait-on
dans notre cas qu'une personne peu ou aucunement pieuse puisse étudier les écrits
des autres hommes pieux, les confronter, tirer des conclusions en passant de l'un à

l'autre, les réfuter ou les étayer Une école de théologie en fait l'expérience
quotidienne avec les articles de foi, dont il n'y a aucune expérience. Jointe aux autres,
cette considération montre l'accord qui existe entre les déclarations des saints qui
semblent se contredire, les uns disant que seules les personnes bonnes et pieuses
accèdent à une véritable connaissance de Dieu, les autres objectant que beaucoup
parmi les philosophes païens et même beaucoup parmi les mauvais théologiens ont
su un nombre important de choses à propos de Dieu, puisque même "les démons
croient et tremblent" [Je 2,19]. Les premiers <saints> veulent parler de la science

expérimentale qu'est la théologie mystique et les seconds, de la science discursive à

propos de la <théologie> symbolique, propre, voire mystique.ls

Deux raisons ont présidé au choix de ce texte, qui sont du reste liées. En

premier lieu, il est particulièrement représentatif de la démarche propre à

Gerson. Il développe en effet une thèse que le chancelier soutient sans faiblir
dans toute son œuvre : si le théologien scolastique n'a pas accès à l'expérience
du théologien mystique comme telle, du moins peut-il en rendre raison à l'aide

17 Pour de plus amples développements sur les rapports entre Hugues de Balma et

Gerson, cf. l'introduction à Jean Gerson, TM, p. 17-19 et M. Vial, «Le Viae Sion lugent
de Hugues de Balma et l'évolution de la compréhension gersonienne de la théologie
mystique», Revue d'histoire et de philosophie religieuses, 89 (2009), p. 347-365.

18 J. Gerson, TM, I, 7, p. 63-65.



THÉOLOGIE MYSTIQUE ET EXPÉRIENCE CHEZ JEAN GERSON 239

de ses compétences à lui. En second lieu, ces lignes ont connu une postérité au

XVIIe siècle, et notamment dans la Théologie mystique de Jean-Pierre Camus,

lequel distingue à sa suite entre ceux qui sont au bénéfice de l'expérience
mystique et ceux qui, ne l'étant pas, en parlent tout de même19. Le fait est

cependant que le jugement de Camus sur les seconds diffère, et de beaucoup,
de celui de Gerson, puisqu'il leur reproche de parler de ce qu'ils ne connaissent

pas. L'évêque de Belley a donc beau appuyer son raisonnement sur un texte de

Gerson, il n'en tire pas moins des conclusions radicalement différentes, voire
opposées. Raison de plus pour examiner ce texte avec attention.

Évoquons d'abord rapidement son contexte historique et littéraire. Ce texte
prend place dans la première des six parties qui composent le premier traité

gersonien Sur la théologie mystique. Cette première partie, qui peut être lue

comme une introduction générale au traité, poursuit deux buts principaux :

1) fournir une définition générale de la théologie mystique (on l'a lue au début
de cette étude) ; 2) justifier la tenue d'un discours théorique à son sujet entre les

murs de l'Université : et de fait, le traité dont ce texte est extrait remonte
originairement à des leçons prononcées par Gerson à Paris en 1402/03 ; par ailleurs,
la huitième considération qui clôt la première partie de ce traité s'ouvre sur ces

mots : «Il est utile que les hommes de l'École, même ceux qui sont dépourvus de

piété, s'occupent avec soin des pieux écrits relatifs à la théologie mystique.»20
Ce texte n'est rien d'autre qu'une défense et illustration de ce principe.

Il évoque d'abord la matière du discours. Cette matière, on l'a lu, est

constituée des «écrits des hommes pieux». À quels écrits Gerson fait-il ici
référence Le signataire de ces lignes ne connaît aucun texte dans lequel il
répondrait précisément à cette question. Lorsqu'il fait référence à ces hommes

pieux, le chancelier parle tantôt des «plus grands maîtres» que «la divine
contemplation a élevés aux ravissements de l'esprit»21, tantôt des «dévots»

(devoti) ou des «expérimentés» (experti) qui, au bénéfice de l'expérience
mystique, en ont rendu compte, en usant parfois d'un langage figuré, voire

19 J.-P. Camus, La théologie mystique 1640. Précédé de Une poétique des simples
vertus par D. Vidal, Grenoble, J. Millon, 2003 : «Maintenant il nous faut considérer
avec Gerson les Écrivains de la Théologie Mystique rangés dans deux classes, dont il
appelle les uns ratiocinaux, les autres expérimentés. Il nomme Ratiocinaux ceux qui ont
acquis une connaissance de cette Science par des instructions de vive voix, comme par
une espèce de Cabale, ou pour la lecture attentive des auteurs qui en ont traité, aidant
tout cela de leurs propres raisonnements. Mais il appelle cette connaissance sèche et
froide à comparaison de celle des Expérimentés, qui est plus affectueuse et plus ardente,
et tirée, non tant de la spéculation et de l'étude, que de l'exercice et de la pratique fidèle
de l'oraison» (I, 22, p. 58-59). «Les premiers en disent plus qu'ils n'en savent, au moins

par expérience, leur spéculation donnant plus outre que leur essai. Les seconds ce sont
les expérimentés ou Passifs, qui en savent beaucoup plus qu'ils n'en disent, et en disent
beaucoup moins qu'ils n'en savent, confessant que leurs paroles sont trop courtes pour
atteindre à la hauteur des grands [!] choses qui sont communiquées en cet heureux état
de Souffrance des impressions divines.» (I, 24, p. 61)

20 J. Gerson, TM, I, 8, p. 65.
21 J. Gerson, TM, prol., p. 41-43.



240 MARC VIAL

impropre22. Ces maigres précisions suffisent cependant à établir un résultat:
le discours gersonien prétend s'appuyer sur la relation d'une expérience.
Voilà pour le principe. Dans les faits, on sait que Gerson s'est plus d'une fois
montré réservé à l'endroit de telles relations, soit parce qu'elles témoignaient
selon lui d'une expérience qui n'avait rien de mystique, soit parce que, sans

que soit remise en cause l'authenticité de l'expérience dont elles étaient la

transcription, elles péchaient sur le plan de la formulation. Un exemple pour
le premier cas de figure est constitué par Brigitte de Suède : en plein concile
de Constance, Gerson n'a pas hésité à remettre en cause l'authenticité de ses

révélations, et donc la légitimité de sa canonisation en 139123. Et relativement
au second cas de figure, il n'est que de penser à la critique à laquelle Gerson a

plusieurs fois soumis le troisième livre des Noces spirituelles de Ruysbroeck :

sans remettre en cause la dévotion de ce dernier, autrement dit l'authenticité de

son expérience, il a stigmatisé le langage employé pour en rendre compte, et

plus précisément certains énoncés malsonnants et résultant d'une absence de

compétence théologique24.
En somme, Gerson a beau prétendre s'appuyer sur des relations d'expérience,

ce n'est pas sur des expériences singulières «réelles» que son propre
discours prend appui. On l'a du reste pressenti tout à l'heure, lorsqu'il a été

question de la nature de l'expérience mystique. Lorsque Gerson traite de

l'expérience, qu'il en parle comme d'une expérience amoureuse ou d'un
contact immédiat, ce n'est pas tant des expériences concrètes qu'il a en vue
qu'un concept d'expérience. Et ce concept abstrait d'expérience ne résulte pas
d'une généralisation d'expériences empiriquement constatées : il est construit
à l'aide de matériaux théoriques, une théorie de l'âme dans le premier cas,

une théorie de la connaissance immédiate dans le second. En d'autres termes,
la théorie gersonienne de l'expérience n'est pas la théorie d'une expérience
brute, mais la théorie d'une expérience elle-même théorisée préalablement. Il
s'agit, pour le dire d'un mot, d'une théorie de l'expérience dépourvue de tout
fondement empirique.

Ce jugement devrait sortir renforcé si, après avoir considéré la matière du

discours gersonien, l'on considère son sujet, c'est-à-dire celui qui le tient. À
cet égard, l'intention du texte que nous commentons est des plus claires. Ce

que ce texte veut en effet établir, c'est la légitimité d'un discours que formule
à propos de l'expérience mystique celui qui ne l'a pas faite. Tel est le sens
de la première phrase : «Il est possible de trouver quelqu'un qui soit moins
familier des affections pieuses, et davantage expert en discussions théoriques
à leur sujet». La thèse est aussi simple qu'étonnante à première vue : il n'est

pas nécessaire d'avoir été au bénéfice d'une expérience mystique pour parler
légitimement de l'expérience mystique; la théorie de l'expérience mystique ne
s'autorise pas de l'expérience elle-même.

J. Gerson, Epistola 26, in : OC, II, p. 101.

Cf. J. Gerson, Deprobationespirituum, in: OC, IX, p. 177-185.
Cf. M. Vial, Jean Gerson théoricien, op. cit., p. 43-46.



THÉOLOGIE MYSTIQUE ET EXPÉRIENCE CHEZ JEAN GERSON 241

L'argument principal avancé en faveur de cette thèse consiste à établir

qu'il en va du discours «scientifique» relatif à l'expérience mystique comme
il en va de discours relevant d'autres sciences : leurs principes dérivent certes
d'une expérience, mais ceux qui établissent les conclusions sur les bases de

ces principes, les scientifiques donc, ne sont pas nécessairement ceux qui ont
une connaissance empirique de ces principes. Dans l'une des considérations

qui précèdent celle que nous commentons actuellement, Gerson va jusqu'à
affirmer: «qu'il n'y a que peu de sciences naturelles, voire aucune, dont les

principes sont acquis par l'expérience propre de ceux, et ils sont nombreux, qui
s'y adonnent et les apprennent. De fait, ils présupposent bon nombre d'assertions

établies par d'autres. Ptolémée en astrologie, Hippocrate et Galien en
médecine et d'autres versés dans d'autres sciences sont connus pour avoir fait
et pour faire quotidiennement ainsi»25.

L'exemple de l'aveugle de naissance va dans le même sens: ses compétences

logiques étaient assez fortes pour qu'il pût tenir des raisonnements

mathématiques impeccables alors même qu'il ne disposait d'aucune connaissance

empirique des nombres. Et finalement, le rapport qu'entretient le discours

théorique sur l'expérience mystique avec l'expérience mystique elle-même est
celui-là même qu'entretient la théologie avec les articles de foi : il repose sur
l'assentiment donné à des vérités dont il n'y a aucune expérience. Il en va donc
du théoricien de la théologie mystique comme du théologien : il parle de ce

qu'il ne connaît pas - c'est-à-dire : par expérience - et il en parle légitimement.
C'est que, selon Gerson, son discours ne s'autorise pas d'une expérience:

il s'autorise de compétences philosophiques et théologiques. Et si ces compétences

légitiment son discours, c'est pour une raison très simple : le discours sur
la théologie mystique (comme réalité) s'autorise de l'exégèse de la Théologie
mystique (comme texte). Ou, si l'on préfère : tout discours légitime sur l'expérience

mystique suppose une exégèse correcte du texte dionysien. Or cette

exégèse, un seul type de personnes peut légitimement s'y livrer: le théologien,
celui de l'École, en d'autres termes le théologien scolastique. Le mieux placé

pour parler de la théologie mystique, ce n'est donc pas le théologien mystique,
mais bien le théologien scolastique. Une telle thèse, que d'aucuns jugeront
peut-être absurde, est parfaitement consonante avec ce que le chancelier dit par
ailleurs du discernement des esprits: l'authenticité de révélations particulières
ne peut être garantie par ceux - et encore moins celles - qui en ont été au

bénéfice; c'est au théologien qu'il revient déjuger et, généralement dans le

cas de Gerson, de censurer26. Cette prérogative se justifie certes par les compétences

du théologien, mais elle s'explique plus largement, comme l'a montré
Zenon Kaluza, par la place qu'il occupe dans la hiérarchie ecclésiastique : situé
immédiatement en-dessous des évêques, c'est à lui qu'il revient de faire la

25 J. Gerson, TM, I, 4, p. 59.
26 Voir D. Elliott, «Seeing Double : John Gerson, the Discernment of Spirits, and

Joan of Arc», The American Historical Review (2002), p. 26-54.



242 MARC VIAL

part entre les vérités et les erreurs en matière de foi, de juger scholastice d'une
doctrine avant que les évêques n'en jugent iudicialiter2''.

C'est du reste sur cette thèse que repose l'entreprise gersonienne elle-même.
À la fin de sa vie, Gerson énonce l'objection fictive suivante : «Il se présentera

peut-être quelqu'un pour dire : "comment peux-tu traiter de la doctrine relative
à la sagesse mystique, toi qui n'a pas eu part à cette expérience ?" Je réponds :

"J'ai cru, c'est pourquoi j'ai parlé" (Ps. 115,1 [Vg]; Ps. 116,10). J'ai cru
dans les témoignages de ceux qui y ont eu part, et c'est pourquoi j'ai parlé
conformément à ce qu'ils en avaient dit»28. On dira peut-être qu'il n'y a là

qu'une banale rhétorique de l'humilité. À la lumière du passage qui vient d'être
commenté, l'interprète de Gerson a tout lieu de le prendre au mot lorsqu'il
déclare n'avoir pas expérimenté ce dont il parle. Car, on l'a vu, une telle
déclaration est parfaitement en phase avec la thèse que le chancelier matraque
à longueur d'écrits : il est d'autant moins nécessaire d'avoir été au bénéfice
d'une expérience mystique pour en parler correctement que la personne la plus
indiquée pour dire ce en quoi une expérience mystique consiste vraiment est le

théologien scolastique. On peut ne pas être d'accord avec cette thèse, mais on
ne peut nier que Gerson l'ait soutenue. Son interprète doit en prendre acte, et

donc prendre acte de son étrangeté.

Conclusion

Aussi étrange qu'elle nous paraisse, la thèse gersonienne n'en est pas moins
solidaire d'un univers mental plus large. On l'a dit, si Gerson peut soutenir

qu'il revient au théologien scolastique dépourvu d'expérience de rendre

compte de l'authentique expérience mystique, c'est pour deux raisons
essentielles: 1) du fait de la place du théologien dans la hiérarchie ecclésiastique,
l'instance du vrai; 2) parce que Gerson conçoit le discours théorique sur la

théologie mystique comme un discours scientifique, c'est-à-dire un discours

déployé à partir de prémisses, et qu'il n'est pas nécessaire d'avoir une connaissance

empirique de la réalité qu'elles expriment pour en tirer des conclusions
valides. Concrètement, la théorie de la théologie mystique s'autorise de textes,
et d'abord des pièces du corpus dionysien, dans lesquels les prémisses de cette

théorie figurent. Comme toute science, la théorie de l'expérience mystique
est ainsi autoritaire, au sens où elle est fondée sur des énoncés autorisés : des

auctoritates.
Que la thèse gersonienne soit prélevée de ce socle êpistémique, et elle

apparaîtra privée de son substrat nourricier, et par suite de son sens et de sa

27 Z. Kaluza, «La doctrine selon Jean Gerson», in: P. Büttgen, R. Imbach,
U. J. Schneider, H. J. Selderhuis (éds), Vera Doctrina. Zur Begriffsgeschichte der Lehre
von Augustinus bis Descartes. L'idée de doctrine d'Augustin à Descartes, Wiesbaden,
Harrassowitz, 2009, p. 115-140.

28 J. Gerson, Collectorium super Magnificat, 7, in : OC, VIII, p. 307.



THÉOLOGIE MYSTIQUE ET EXPÉRIENCE CHEZ JEAN GERSON 243

pertinence. C'est vraisemblablement ce qui lui est arrivé sous la plume de

Jean-Pierre Camus. Faisant fi de l'infrastructure conceptuelle qui la soutenait,
ce dernier ne peut plus même la citer : il ne peut que la déformer. Les théologiens

scolastiques de Gerson, théorisant la théologie mystique, ne sont plus que
des «Ratiocinaux», «qui ont acquis une connaissance de cette Science par des

instructions de vive voix, comme par une espèce de Cabale, ou pour la lecture
attentive des auteurs qui en ont traité, aidant tout cela de leurs propres raisonnements»

et qui «en disent plus qu'ils n'en savent, au moins par expérience, leur
spéculation donnant plus outre que leur essai»29. L'évêque de Belley était-il
conscient qu'une telle lecture de quelques phrases de la Theologia mystica
ruinait l'édifice gersonien tout entier

Voir note 19 pour les références.




	Théologie mystique et expérience chez Jean Gerson

