Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique a la mystique
Artikel: Mystique et théologie mystique chez Eckhart
Autor: Vannier, Marie-Anne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 211-227

MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE
CHEZ ECKHART

MARIE-ANNE VANNIER

Résumé

Maitre Eckhart a eu, semble-t-il, une expérience de la Trinité sur laquelle
il reste discret mais qui ['a amené a développer une théologie trinitaire solide,
et a préciser ses liens avec l'anthropologie. S'il reprend parfois les catégories
de Denys ['Aréopagite, c'est pour mieux se faire comprendre de ses contem-
porains, car il développe une théologie mystique originale pour le XIV® siécle.

A lire Maitre Eckhart (1260-1328), on tendrait a le situer du coté de la
théologie mystique, et non de la mystique. En effet, il ne fait pas le récit
de visions qu’il aurait eues, il pratique sur sa vie une telle discretio qu’a la
différence d’un Augustin par exemple, il ne parle jamais de son expérience
spirituelle. Certains de nos contemporains ont méme voulu le «sauver de la
mystique» '. Cependant, a la différence d’autres auteurs, comme Hugues de
Balma ou Jean Gerson, il n’écrit pas de traité¢ de théologie mystique, on ne
trouve que deux occurrences du terme de mystica theologia dans son ceuvre
latine ? et, a chaque fois, c’est simplement pour citer le livre de Denys I’ Aréo-
pagite, sans donner de définition de la théologie mystique en elle-méme.

De plus, a considérer son ceuvre dans son ensemble et son intuition de
fond: la naissance de Dieu dans 1’ame, force est de reconnaitre qu’Eckhart est
un véritable mystique, qui part de ce qui est le plus caché: le ceeur de Dieu,
qu’il lui a été donné de connaitre on ne sait comment. Des 1824, Franz von
Baader ’avait reconnu comme un mystique*. Si Eckhart a choisi de développer
une théologie mystique, qui répond a une Wesenmystik, a une mystique de
I’étre et non a une Minnemystik, a une mystique issue du Cantique, ce n’est
pas en héritier lointain de Denys, mais comme disciple de Thomas d’Aquin
pour «partager aux autres les fruits de sa contemplation». Il n’en a pas moins
proposé une théologie scolastique dans son (Euvre tripartite, mais il lui a

' K. FrascH, «Meister Eckhart und die deutsche Mystik. Zur Kritik eines historio-
graphisches Schemas», Die Philosophie in 14. und 15. Jahrhundert, hrsg. von O. Pluta,
Amsterdam, Griiner, 1988, p. 439-463.

* Dans les Paraboles de la Genese et dans le Commentaire de |’Exode 20, n. 237.

3 F. vON BAADER, Scimtliche Werke, Leipzig, F. Hoffmann, 1851-1860, Bd. XV, p. 159.



212 MARIE-ANNE VANNIER

¢galement joint une théologie mystique, dés son premier sermon latin pour la
féte de Paques jusqu’a son Commentaire de |’Evangile de saint Jean.

En effet, sa mystique est originale, spéculative, ce qui ’oriente du coté de
la théologie mystique, méme s’il n’en fait pas la théorie. Pour la caractériser,
Alois Haas parle de «mystique fondamentale, car le dynamisme déja présent
de “I’étre-un” avec Dieu devient, dans I’irruption, offert a ’homme comme
une maniere d’étre fondamentale. Pour y parvenir, ’homme ne peut rien par
lui-méme. Cette maniere d’étre fondamentale de 1’unité avec Dieu dans 1’évé-
nement de la naissance de Dieu dans I’dme est un événement de grace, décrit
dans des catégories ontologiques. Ce que ’homme est, il I’est comme un don,
en Dieu et par Dieu» *. Cette mystique est christocentrique et trinitaire.

Mais avant d’aller plus loin, il importerait de définir les termes, afin d’éviter
toute espece d’anachronisme: qu’entend-on par mystique et par théologie
mystique au XIV* siecle ? Eckhart en a-t-il lui-méme donné une définition ?
En fait, il ne donne pas plus de définition de la théologie mystique que de la
mystique et ne se définit pas non plus comme un mystique. A son époque,
et comme [’expliquait Jean Leclercq® il n’était pas tant question d’articu-
lation entre mystique et théologie mystique qu’entre théologie monastique et
théologie scolastique. En tant qu’universitaire, Lesemeister, Eckhart se situe
du coté de la théologie scolastique, comme en témoigne son ceuvre latine, mais
en tant que dominicain et pasteur d’ames, Lebemeister, il est plus proche de
la théologie monastique. En fait, Eckhart ne sépare jamais ces deux manieres
de faire de la théologie, I’'une alimentant 1’autre, ce qui I’amene a développer
une théologie mystique originale, a laquelle on a donné le nom de mystique
rhénane et qu’on va essayer d’expliciter ici.

Ce terme est relativement récent, il date du XIX¢ siécle. Il traduisait,
tout d’abord, celui de Deutsche Mystik, mystique allemande, puis, a la suite
de I'usage malencontreux qu’en avait fait le national-socialisme, il a été
remplacé par celui de Rheinische Mystik, mystique des pays de la vallée du
Rhin (des Pays-Bas a la Suisse, en passant par I’Allemagne et la France),
mystique rhénane. Cette mystique se caractérise par sa langue, qui est la langue
populaire de la région: le Moyen Haut Allemand. Le terme: Deutsche Mystik
a été introduit par Melchior Diepenbrocks® en 1829, a propos d’Henri Suso.
En 1845, Franz Pfeiffer le reprend dans le titre de son premier volume des
Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhundert, a Leipzig, ou il présente
Eckhart comme «le fondateur de la mystique allemande» ’.

* A. M. Haas, «Mystique rhénane», Dictionnaire de spiritualité, Paris, Beauchesne,
t. 13, col. 515.

3 L’amour des lettres et le désir de Dieu, Paris, Cerf, (1957) 2008* (éd. corrigée).

® H. FiscHEr, «Zur Frage nach der Mystik in den Werken Meister Eckharts», in: La
mystique rhénane, Paris, P. U. F., 1963, p. 109 ; G. FisCHER, Geschichte der Entdeckung der
deutschen Mystiker Eckhart, Tauler und Seuse im XIX. Jahrhundert, Freiburg, Hess, 1931.

7 F. PFEIFFER, Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts, Bd. 1, Leipzig, G.J.
Goschen, 1845, p. X.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 213

Peu a peu, la nature de cette mystique se dessine. H. Ebeling la décrit comme
I’expérience de 1’unité de 1’ame avec Dieu®. Dans son livre sur Maitre Eckhart
et la mystique rhénane, J. Ancelet-Hustache* fait un pas de plus en montrant que
I’originalité de la mystique d’Eckhart, a la suite de Maxime le Confesseur, est
d’inviter a «devenir par grace ce que Dieu est par nature» '°.

D’autre part, W. Preger précise le terme dans sa Geschichte der deutschen
Mystik im Mittelalter. Nach den Quellen untersucht und dargestellt, 3 vol.,
Leipzig, 1874-1893, ainsi que A. Spamer dans ses Texte aus der deutschen
Mystik des 14. und 15. Jahrhunderts (Iéna, E. Diederichs, 1912). Mais c’est
surtout M. Grabman qui désigne, par 13, la «scolastique dominicaine allemande» "',
issue de I’école d’Albert le Grand et non de la mystique, comme telle. Or, Eckhart
est, d’une certaine maniere, représentatif de ce mouvement, mais c’est aussi lui qui
est a I’origine de la mystique rhénane. Il est a la fois spéculatif et mystique, ce qui
fait la complexité¢ de son ceuvre, comme le soulignait Henri Denifle'?, et partage
aujourd’hui encore ses interprétes: les uns, partant de 1’ceuvre allemande voient en
lui un pur mystique, les autres, s’appuyant davantage sur son ceuvre latine prétendent,
comme on I’a vu au début de cet article, «le sauver de la mystique». W. Stammler
avait simplifié les choses, en disant que «si la théologie scolastique a pour objet la
connaissance de Dieu, celui de la mystique est “une expérience vécue™» .

Pour Eckhart, il n’en va pas ainsi. L’interpénétration entre théologie et
mystique qui achemine vers la théologie mystique, si elle est déja présente dans
son ceuvre latine et dans les Entretiens spirituels, apparait plus nettement au
cours de son séjour a Strasbourg entre 1313 et 1323/1324, lorsque, s’occupant
des moniales et devant apporter une solution au probléme du Libre Esprit, il dut
approfondir la mystique rhéno-flamande, comme il avait déja commencé a le faire
a la fin de son second séjour parisien, au moment du proces de Marguerite Porete.
Bien qu’il soit tres discret sur sa vie, il semble qu’il ait eu, alors, une expérience
spirituelle, qui produit une scission dans son existence et ’améne a dire:
«Auparavant, je disais et maintenant, je dis». Le dialogue apocryphe, intitulé:
So war Schwester Katrei le laisserait entendre, mais 1’authenticité eckhartienne
de cet écrit n’est pas assurée. En revanche, le Sermon 71, ou Eckhart se définit,
en quelque sorte, comme un second Paul sur le chemin de Damas, apporte des
¢léments plus sirs, mais il est peut-étre antérieur a son séjour a Strasbourg. En
fait, Eckhart semble avoir été un mystique dés sa jeunesse, comme en témoigne
son Second sermon sur ['Ecclésiastique (n° 32), ou il fait allusion a un jeune

8 H. EBeLING, Meister Eckharts Mystik, Stuttgart, Aalen, 1941, p. 105.

® J. ANCELET-HUSTACHE, Maitre Eckhart et la mystique rhénane, Paris, Seuil, 1956.

' MaxIME LE CONFESSEUR, Question XXII a Thalassios.

1" M. GraBMANN, «Der Einfluss Alberts des Grossen auf das mittelalterliche Geites-
leben», in: Mittelalterliches Geistesleben 11, Munich, M. Flueber, 1936, p. 325-413.

2 H. Denirck, «Uber die Anfinge der Predigtweise der deutschen Mystiker», in:
Archiv fiir Literatur und Kirchengeschichte des Mittelalters, Bd. 11, Berlin, 1886, p. 647.

> W. STAMMLER, «Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache», Deutsche Philologie
im Aufriss 16 (1953), col. 1477.



214 MARIE-ANNE VANNIER

maitre qui a remarquablement compris le mystére de la filiation divine. Or, ce
jeune maitre n’est autre que lui.

Qu’en a-t-il €ét€ de son expérience mystique ? Il ne la mentionne jamais,
mais, comme Augustin et Thomas d’Aquin, 1l la relit a la lumiére de I’Ecriture,
en particulier de I’Evangile de Jean. C’est la compréhension de la filiation
divine, de la naissance de Dieu dans I’ame, une expérience qui se situe dans
I’éternité et qui passe ensuite dans le temps. Cela apparait clairement dans le
Sermon 38, ou il dit: «Pourquoi Dieu s’est-il fait homme ? Pour que Dieu naisse
dans I’ame et que 1’dme naisse en Dieu. C’est pour cela que toute I’Ecriture a
été écrite, c’est pour cela que Dieu a créé le monde et toute la nature angélique :
afin que Dieu naisse dans I’dme et que I’ame naisse en Dieu» ', et il la présente
de maniére plus spéculative dans son ceuvre latine.

En fait, Eckhart est a la fois un spéculatif, dans la lignée d’Albert le Grand
et plus lointainement de Denys ', et un mystique, dont la vie tout entiére est
ancrée en Dieu. C’est un philosophe qui s’efforce de rendre intelligible, fiit-ce
partiellement, le champ de I’expérience envisagée dans toute son ampleur, i.e.
a en faire voir la rationalité immanente, qui lui donne sa justification. Il le
fait avec une remarquable maitrise. Mais, il est aussi et, avant tout, un frére
précheur, qui est rapidement devenu un magister parisien, mais qui n’en a pas
moins assumé les diverses charges qui lui ont été confiées. Aussi importe-t-il
de ne pas dissocier son ceuvre allemande de son ceuvre latine qui, certes, plus
ardue, pose un certain nombre d’orientations de sa pensée. D’ailleurs, cette
séparation «commode n’a guere de fondement. Ce n’est qu’une grille de
lecture imposée par la modernité & un milieu de culture qui ne percevait pas
cette dichotomie» '. Il serait méme plus juste de parler de réconciliation entre
théologie scolastique et théologie monastique.

En fait, une méme rationalité se manifeste dans les deux volets de I’ceuvre,
sous deux formes différentes. Cette dualité de son ceuvre est due aux circons-
tances. Passant de I’enseignement a I’Université de Paris a 1’assistance des
moniales de la vallée du Rhin, il répond a la demande du pape Clément V de
précher en langue vernaculaire. De plus, il adapte non seulement la forme,
mais aussi le fond de sa prédication a son nouvel auditoire en intégrant I’apport
des mystiques rhéno-flamandes dont les moniales méditaient les textes, mais,
pour I’essentiel, ses grandes théses varient peu et on pourrait méme dire que
I’on en a la substance des les Entretiens spirituels, ce qui améne a remarquer
la justesse de vue de Fernand Brunner, lorsqu’il parlait, en 1970, 8 un moment
ou les études eckhartiennes étaient encore peu développées, du wmnysticisme
spéculatif d’Eckhart» 7. En effet, ce terme de «mysticisme spéculatif exprime

14 MAITRE ECKHART, Sermons, trad. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1974, t. 11, p. 48.

3 Cf. A. pE LIBERA, La mystique rhénane d’Albert le Grand & Maitre Eckhart, Paris,
Seuil, 1994, p. 10.

'8 A. DE LIBERA, Introduction a la mystique rhénane, Paris, (Eil, 1984, p. 235.

'7 F. BRUNNER, «Maitre Eckhart et le mysticisme spéculatif», Revue de théologie et
de philosophie, 20 (1970), p. 1-11.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 215

bien 'union de la vie spirituelle avec la vie de I’intelligence qu’on observe
chez Eckhart. C’est 13, nous le savons, une position augustinienne, mais c’est
aussi une position dominicaine, attestée par saint Thomas quand il définit la vie
contemplative par la contemplation de la vérité divine (Somme théologique 11,
ITae, qu. 179-180)» 8. Mais qu’est-ce qui est premier chez lui: la mystique ou la
spéculation ? C’est, semble-t-il, la cognitio Dei experimentalis, pour reprendre
les catégories de Thomas d’ Aquin, la mystique, d’ou I’intérét du terme de «mysti-
cisme spéculatif», qui caractérise justement la mystique rhénane '°. La distinction
que fera ensuite Jean Gerson entre «la théologie spéculative (qui) réside dans
la puissance intellective, dont I’objet est le vrai, et la théologie mystique qui se
place dans la puissance affective et qui a le bien pour objet» *° ne rend pas compte
du point de vue d’Eckhart, qui joue sur les deux registres.

Le Thuringien développe une Wesenmystik, une mystique de 1’étre et il en
vient & I’apophase. Ces deux points de vue peuvent apparaitre contradictoires et
justement, Eckhart cultive le paradoxe. Il part de 1’ontologie, mais il la dépasse
par 1’apophase, exprimant la voie mystique. Ainsi dit-il que «notre savoir se
transformera en un divin non-savoir, et notre savoir sera anobli et oné par un
savoir surnaturel» 2!, Loin de rejeter la spéculation, Eckhart la développe jusqu’a
ses extrémes, mais il en souligne aussi les bornes. Pourtant, il ne limite pas,
comme Kant, le savoir pour laisser la place a la foi. Il part d’une expérience autre
et tres forte, qu’il n’évoque pas explicitement, si ce n’est a certains moments,
comme dans les Sermons 52 et 71, et il s’efforce d’en rendre compte et d’amener
ses auditeurs a une expérience analogue: celle de la naissance de Dieu dans
I’ame, les invitant ainsi a passer sur I’autre rive, d’ou I’intérét, mais aussi la
complexité de son propos, qui fait souvent de lui un penseur inclassable.

Mais, en méme temps, il est Iinitiateur de la mystique rhénane, de la
Rheinische Mystik, de cette mystique qui s’est développée dans les pays du
Rhin, depuis Hildegarde de Bingen jusqu’a la devotio moderna. A partir de son
expérience mystique, il est peut-étre 1’'un des premiers a proposer une théologie
mystique pour I’Occident, et ce n’est peut-étre pas un hasard si Vladimir Lossky,
I’auteur de La théologie mystique de I'Eglise d’Orient lui a consacré sa thése et
lui a donné une telle importance.

1. Une expérience mystique originale

Or, cette expérience mystique, Eckhart semble I’avoir eue trés tot, a tel
point qu’elle apparait comme le socle de son ceuvre. Il n’en parle pas, mais s’y

8 Ibid., p. 11.

' A. M. Haas, «Mystique rhénaney, Dictionnaire de spiritualité, Paris, Beauchesne,
t. 13, col. 506.

2 J. GERSON, Sur la théologie mystique, trad. M. Vial, Paris, Vrin, 2008, p. 149.

2l PFEIFFER, p. 15. Sermon 102.



216 MARIE-ANNE VANNIER

référe implicitement dans le Sixieme Entretien spirituel, ou il dit: «Celui qui
porte Dieu dans toutes ses ceuvres et en tous lieux [...] ressemble a un homme
tres altéré [...], c’est ainsi que I’homme doit étre transi de la présence de Dieu,
étre transformé selon la forme de son Dieu bien-aimé et 1’étre en lui selon un
mode substantiel pour que la présence de Dieu I’illumine». Dans le Sermon
75, 1l va plus loin et il précise la dimension trinitaire de cette expérience : «La,
dit-il, nous sommes aimés dans le Fils par le Pére avec I’amour qui est le Saint-
Esprit, éternellement jailli et s’épanouissant dans sa naissance éternelle.»
C’est la naissance de Dieu dans I’ame qu’il évoque par la. Or, tel est le motif de
I’Incarnation et le sens de notre vie. Que dire de plus ? La dimension mystique
ne ressort-elle pas clairement de tels propos ? Sans compter qu’Eckhart prend
largement en compte la dimension de mystere... et cette mystique nous donne
de comprendre son anthropologie.

Son premier Sermon: Le Sermon pascal de 1294 et son cycle de sermons
sur la naissance de Dieu dans I’ame que sont les Sermons 101 a 104, datant du
temps d’Erfurt et vraisemblablement des années 1303-1305, en témoignent. Ils
orchestrent remarquablement cette intuition de fond de ia mystique d’Eckhart,
qu’il a évoquée a demi-mot dans son Second Sermon sur [’Ecclésiastique et
qu’il développera ensuite dans son Commentaire de 1’Evangile de saint Jean :
le mystére de la filiation divine. On a I'impression qu’il a été¢ donné a Eckhart
d’étre introduit au cceur de la Trinité et de comprendre a partir de 1a le sens de
la génération du Fils et de la naissance de Dieu dans I’ame qu’il identifie dans
la naissance éternelle.

Il en parle en filigrane dans le Sermon latin 11, ou il dit: «L’apétre (Paul), il
y a longtemps “enlevé au paradis”, c’est-a-dire au “troisiéme ciel” de I’Eglise
triomphante nous représente, et nous rapproche ou nous fait connaitre les
personnes divines: Jésus, Dieu et le Saint-Esprit». Comme dans le Sermon 71
ne reprend-il pas 1’épisode de la conversion de Paul sur le chemin de Damas
pour évoquer son expérience mystique ? Il le semble, d’autant qu’il dit que
«l’apotre Paul nous représente, et nous rapproche ou nous fait connaitre les
personnes divines». Il nous améne au cceur de la Trinité, dans cette bullitio, ou
a lieu ’engendrement du Fils et ou il lui a été donné d’aller.

Mais, telle est aussi la difficulté ou le caractére apparemment hermétique de
son propos, qui fait dire a son disciple Jean Tauler: «Il parlait du point de vue de
I’éternité, et vous 1’avez entendu du point de vue du temps.»#* Effectivement,
Eckhart a été parfois mal interprété et il continue a 1’étre, ce qui a donné lieu,
pour une part, & son proces, car il est difficile de se situer, comme lui, du point
de vue de Dieu, dans I’éternité. Son expérience mystique est originale, il n’en
parle pas, mais la prend comme référence, ce qui ne facilite pas la tache des
commentateurs.

2 MAitre ECKHART, Sermons, trad. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1979, t. 111,
p-105.
3 J. TAULER, Sermon 15, éd. Hugueny, Corin, Paris, Cerf, 1991, p. 113.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 217

Pour mieux le comprendre, on pourrait établir un paralléle avec I’expé-
rience mystique de saint Benoit, qui a vu, en un instant, le monde ramassé en un
rayon de lumiere ™, ce qui lui fait dire: «Si peu qu’elle ait vu de la lumiere du
Créateur, tout le cré€ se rétrécit pour I’ame. Dans la clarté de la vision intérieure
s’¢largit la capacité¢ de I’ame; son expansion en Dieu est telle qu’elle devient
supérieure au monde»*. L'expérience d’Eckhart et celle de saint Benoit ne
sont pas identiques, car il est donné a I’'un de comprendre la Trinité et a I’autre
la création. En revanche, cette expansion ou cette dilatation de I’dme en Dieu
semble analogue pour les deux auteurs. Sans s’y référer explicitement, Eckhart
en a rendu compte a travers ses nombreux développements sur la syndérése, sur
la petite €tincelle de I’ame, ou il reprend et réinterprete Augustin, en fonction
de ce qu’il a vécu.

Passant de la Trinité immanente a la Trinité économique, il explique dans
le Sermon latin 11 que «la Trinité bienheureuse, un seul Dieu, venant dans le
monde, bien plus créant le monde, a choisi pour elle un accueil tel qu’il ne
pouvait lui en étre donné de meilleur: la meilleure créature de ce monde, 1’étre
humain». Créé a I'image de la Trinité, 1’étre humain ’accueille et la Trinité fait
en lui sa demeure.

C’est en théologien qu’Eckhart rend compte de son expérience mystique, ce
qui induit implicitement une théologie mystique, articulée autour de la création
de I’étre humain a I’image de Dieu et du motif de I’Incarnation, qui n’est autre
que la filiation divine. Dés son premier texte, le Sermon pascal de 1294, cette
expérience affleure. Eckhart vient d’étre nommé maitre en théologie. Il lui
revient, comme le précise Pierre le Chantre %, de lire, de disputer et de précher.
Eckhart s’y emploie, dans ce texte et dans toute son ceuvre.

A ce texte, ol transparait son expérience mystique, nous joindrons les
Sermons 101 a 104. Dans ce cycle sur la naissance de Dieu dans 1’ame, la lecture
de I’Ecriture est la base et la disputatio y est également présente, dans la mesure
ou ces sermons sont dialogués. Il y a non seulement une convergence, mais
aussi une synergie entre ces deux textes. Le premier, partant du mystere central
du christianisme: celui de la Paque, de la Résurrection du Christ, en dégage
le sens pour nous: la résurrection avec le Christ. Le second, centré autour du
mysteére de I’Incamnation, en précise le motif qui n’est autre que la divinisation
de I’étre humain; il précise également ce qu’il en est de la naissance éternelle.

De plus, en comparant la structure des deux textes, force est de reconnaitre
leur analogie. Dans le premier, on trouve les trois questions: pour qui cette
Paque est-elle préparée ? Ou I’est-elle ? Quels en sont les fruits ? Dans le cycle
sur la naissance de Dieu dans I’ame, les questions sont formulées différemment,

#* GREGOIRE LE GRAND, Dialogues 11, 35, 1-7.

3 Ibid.

% PiERRE LE CHANTRE, Verbum abbreviatum, chap. [, Turnhout, P. L. Migne, 1885,
t. 205, col.25: «In tribus igitur consistit exercitium sacra Scripturz: circa lectionem,
disputationem et preedicationemy.



218 MARIE-ANNE VANNIER

mais se rejoignent: Comment se produit cette naissance ou quelle attitude
adopter ? Ou intervient-elle ? Quels en sont les fruits ? Selon I’adage bien connu
de Thomas d’ Aquin : contemplata aliis tradere, Eckhart s’attache a faire partager
aux autres les fruits de sa contemplation. Il explique que la Paque est préparée
pour tous les chrétiens. Un chemin est proposé: I’intériorité, I’Eglise. Dans le
Sermon 103, il disait que le lieu de la naissance de Dieu dans 1’ame n’est autre
que la noblesse de 1’ame, qui représente également le troisiéme point de son
programme de prédication, tel qu’il I’a présenté dans le Sermon 53 et qui constitue
une réinterprétation de la création de I’étre humain a ’image de Dieu. L’attitude
a adopter est I’accueil, le silence, le patir Dieu, qui est une autre expression du
détachement : le premier point de son programme de prédication. Quant au profit
qui en résulte, il est analogue et correspond au second point de son programme
de prédication. Dans le Sermon pascal, c’est la Résurrection avec le Christ, la
divinisation. Dans le Sermon 104, c’est la filiation divine, autant dire que tout
est bien construit et s’inscrit dans les régles mémes de la prédication médiévale,
mais en fonction d’un but précis qui est d’inviter ses auditeurs a vivre la filiation
divine. Il le dit d’ailleurs clairement dans le Sermon allemand 59 : «Dieu a toute
sa joie dans la naissance, c’est pourquoi il engendre son Fils en nous, afin que
nous ayons la toute notre joie et que nous engendrions en méme temps que lui ce
méme Fils selon la nature».

Il est également un autre texte, qui est habituellement présenté comme
I’expression de son expérience mystique, c’est le Sermon 7!. Ce texte est
difficile, mais il évoque une théophanie qu’Eckhart a dii vivre et qui lui a permis
de comprendre le sens de la naissance de Dieu dans I’ame?’. Cette fois, c’est le
quatriéme point de son programme de prédication que le Thuringien illustre, en
invitant a comprendre Dieu dans sa puritas essendi, dans la pureté méme de son
essence. Il commence par dire, & partir de son expérience: «Il me faut saisir la
lumiére dans son jaillissementy, puis il fait un pas de plus et dit qu’ «il ne faut
la saisir, ni dans son contact, ni dans son jaillissement, ni quand elle plane en
elle-méme, car tout ceci est encore un mode. Il faut saisir Dieu comme mode
sans mode, comme étre sans étre, car il n’a pas de mode» %, dans son immédiateté
méme. Sans doute est-ce impossible a vues humaines, mais 1a encore, Eckhart se
situe dans le cceur de Dieu.

2. Eckhart et la théologie mystique de Denys

Qu’en a-t-il été exactement de son expérience ? On ne sait. En fait, Eckhart
reprend un fopos mystique, fort important dans la tradition dionysienne: la
rencontre de Paul avec le Christ sur le chemin de Damas, telle qu’elle est

*7 Cf. B. HASEBRINK, «Zu Predigt 71», in: G. STEER, L. STURLESE, Lectura Eckhardi,
Stuttgart, Kohlhammer, 1998, p. 230-245.

28 MAITRE ECKHART, Sermons, trad. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1979, Sermon
71, t. 111, p. 80.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 219

évoqueée, non pas tant dans les Actes qu’en 2 Corinthiens 12, 1-9. Ce texte est
un passage obligé pour Denys et ses commentateurs, mais |’ interprétation qu’en
donne Eckhart est originale. Sans doute met-il I’accent sur cette expérience
de lumiere, sur cette théophanie et il essaie de comprendre la nature de cette
lumiére. 11 y adjoint une réflexion sur le néant, mais 1a n’est pas encore son
originalité. Elle réside, en revanche, dans le lien qu’il établit par deux fois avec
la naissance de Dieu dans I’ame.

Pour ce faire, il prend deux figures qui en ont fait I’expérience : 1’épouse
du Cantique et un homme qui, semble-t-il, n’est autre que lui-méme. A la
premiére, il fait dire: «Lorsque Dieu se forme et s’épanche dans I’ame, si
tu le saisis alors comme une lumiére ou un étre ou une bonté, tout le temps
que tu connais encore quelque chose de lui, ce n’est pas Dieu» %. Ainsi fait-il
ressortir le caractére unique et irreprésentable de ce don de Dieu. Sans doute
cette invitation au dépassement de tout est-elle inspirée de Denys, mais le
phénomene auquel elle s’applique: la naissance de Dieu dans 1’dme ne vient
pas de Denys.

Eckhart en souligne la nouveauté par le second exemple qu’il donne:
quelqu’un qui a fait I’expérience de la naissance de Dieu en lui, mais qui ne
peut en rendre compte. L’expression en est étrange. Il dit: «Il sembla en réve a
un homme (Mensch) — c’était un réve éveillé — qu’il était gros de néant comme
une femme est grosse d’un enfant, et dans ce néant, Dieu naquit: il était le fruit
du néant, Dieu était né dans le néant.» ** Qu’est-ce a dire, sinon que la personne
en question, qui est sans doute Eckhart lui-méme, ne peut expliquer ce qui se
passe ?

Il se référe a un «réve éveillé», ce qui n’est pas sans faire penser aux visions
d’Hildegarde, qui est plus ou moins lointainement a I’origine de la mystique
rhénane.

De plus, si on reprend la classification des visions, proposée au livre XII
du De Genesi ad litteram, et qui fait autorité a 1’époque d’Eckhart, on a affaire,
semble-t-il ici, non pas a une vision corporelle, ni a une vision spirituelle, mais a
une vision intellectuelle, qui est I’expression de I’expérience mystique, comme
on le voit pour Augustin dans la vision d’Ostie. Or, cette vision intellectuelle
lui donne de comprendre le sens de la naissance éternelle et de la création et, a
lire la suite du texte, on est assez proche de la vision de saint Benoit. Eckhart
y dit, en effet, en relisant cette fois la vision de Paul sur le chemin de Damas:
«I1 vit toutes les créatures comme un néant, car Dieu a en lui I’étre de toutes
les créatures. 11 est un étre qui a en lui la totalité de I’étre» *', non pas que les
créatures soient rien, mais elles tiennent tout leur étre de Dieu.

Si tant est que le Dialogue avec sainte Catherine soit authentique, on y
trouverait, alors, une version imagée de cette expérience d’Eckhart, dans la

¥ Ibid., p. 77.
® Ibid., p. 78.
3 Idem.



220 MARIE-ANNE VANNIER

mesure ou apres trois jours de l1éthargie, Catherine revient a elle et dit: «Ich
bin Gott geworden» (Je suis devenue Dieu). Sans doute I’expression est-elle
excessive, mais elle vise a traduire la méme réalité : la divinisation, la naissance
de Dieu dans I’ame.

Sur ce plan, la mystique d’Eckhart s’éloigne de celle de Denys. D’ailleurs,
meéme s’il parle du «lumineux Denys» **, Eckhart ne commente pas sa Théologie
mystique, a la différence d’Albert le Grand et de nombre de médiévaux.
Pourquoi ? On ne sait. Force est de reconnaitre qu’il s’en inspire: comme
Denys, il part de la Trinité, opte souvent pour la voie négative® et 1a ou il est
peut-étre le plus proche de Denys, c’est dans I’expression du Durchbruch, de la
percée*, mais cela n’entre pas directement dans notre propos.

En revanche, il est un seul passage de son ceuvre latine ot il se réfere expli-
citement a Denys, c’est dans son Commentaire de I’Exode, quand il essaie de
rendre compte de la nuée. Il y explique: «Le sens est donc: Moise s’approcha
de la nuée obscure ou était Dieu, c’est-a-dire, de la lumiére surexcellente
¢blouissant notre intellect et faisant 1’obscurité. Ainsi nous comprenons ce que
nous cachent nos yeux éblouis par les rayons lumineux dans la roue du soleil.
C’est ce que dit Denys dans La Théologie mystique (c. 1): “Les mystéres purs,
profonds et immuables de la Théologie sont secretement cachés dans la nuée
resplendissante du silence savant, nuée qui fait resplendir le plus lumineux
dans le plus obscur”. Dans la Lettre a Gaius, 1, il dit: “parfaite ignorance est la
connaissance de celui qui est au-dessus de tout ce qui est connu”. Jean Sarracéne
dans le Prologue de La Théologie mystique dit: “lorsque, par la dépossession,
on s’est élevé a la connaissance de Dieu, ce qu’est Dieu n’en reste pas moins
clos et caché”.» A la suite de Denys, Eckhart reconnait le mystére de Dieu et
il opte, en quelque sorte, avant Nicolas de Cues, pour «la docte ignorance».

Faut-il y voir I’expression de sa théologie mystique ? Pour une part, mais
cette théologie mystique est intrinseéquement liée a la naissance de Dieu dans
I’ame.

3. Une nouvelle théologie mystique au XIV* siecle

Chez Eckhart, «le moment mystique est fondateur, si I’on veut, et c’est a lui
qu’Eckhart revient sans cesse, parce qu’en vérité, il ne I’a pas quitté. Mais le
moment rationnel est premier également, puisqu’il est présent dans le moment
mystique qui se pose a la fois comme une certitude du sentiment et comme une
exigence de la raison.» * Il est a la fois Lebemeister et Lesemeister. En eftet,

32 Ibid.

3 Cf. M.-A. VannIEr, «Création et négativité chez Eckhart», Revue des sciences
religieuses 67 (1993), p. 51-67.

3 Cf. A. M. Haas, «Durchbruch zur ewigen Wahrheit», Meister Eckhart Jahrbuch
2 (2008), Stuttgart, Kohlhammer, p. 171-187.

s Ibid., p. 113.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 221

«la doctrine eckhartienne est entiecrement dominée par la référence a ’attitude
mystique qui situe I’homme dans un dépouillement ontologique total vis-a-vis
de Dieu»**, mais I’expression qu’Eckhart en donne est fondamentalement
rationnelle et il développe, a partir de 1, toute une théologie mystique, ancrée
dans la théologie trinitaire.

Il en propose méme une magistrale synthese trinitaire dans son ceuvre.
Comme Thomas d’Aquin, il fait ressortir que tout vient de la Trinité et y
retourne. Toute sa prédication, comme celle de Jean Tauler, s’articule autour
de la Trinité et il en précise le sens dans les Sermons latins 11 et IV. Si Eckhart
essaie principalement de rendre compte de la vie méme de la Trinité, de la
Trinité immanente, dirions-nous aujourdhui, c’est en raison de son expérience,
lui qui «parlait a partir de I’éternité»?’. Or, son expérience lui montre que,
par le Fils, par son engendrement perpétuel par le Pére et par sa naissance
constante en nous, la Trinité, & I'image de laquelle nous sommes créés, nous
introduit dans sa vie et réalise progressivement la création nouvelle.

Méme si le vocabulaire est différent en fonction de I’époque, Eckhart aurait
pu ratifier cette remarque de Karl Rahner, qui disait que «la doctrine de la
Trinité n’est pas un subtil jeu d’esprit théologigue, mais un énoncé qu’on ne
saurait absolument pas éluder et qui signifie que Dieu lui-méme, comme le
mystere sacré permanent, comme le fondement incompréhensible de 1’exis-
tence transcendante de I’homme, n’est pas seulement le Dieu d’infinie distance,
mais veut étre le Dieu d’absolue proximité, en autocommunication vraie» *.
C’est tout le sens de la filiation divine, qui est au cceur de I’ceuvre d’Eckhart.
Sans doute I’envisage-t-il de maniere spéculative, mais sa dialectique n’est pas
celle de Hegel. C’est plutdt celle de la kénose de I’'Incarnation, dans laquelle
«Dieu se fait homme pour que I’homme participe a la vie de Dieu», comme
le disaient déja Irénée et Athanase. On comprend alors pourquoi il importe
tant aujourd’hui de «retrouver le mystére trinitaire comme mystére central de
I’expérience chrétienne et de montrer a quel point la Trinité illumine et trans-
figure le monde a travers la communion de I’Eglise» *. I en va de la dynamique
méme de la vie et de la relation a Dieu.

Sans doute les écrits d’Eckhart sont-ils importants par eux-mémes, mais
leur dynamique n’en est pas moins essentielle pour nous qui redécouvrons le
mystere trinitaire aprés un oubli de quelques siécles. En effet, «toute I’existence
chrétienne est envahie par le mystere trinitaire, non seulement sur le plan de
’existence personnelle, mais aussi sur celui de la vie ecclésiale et sociale: ce
n’est pas un hasard si I’exil de la Trinité de la théorie et de la praxis des chrétiens
s’est reflété dans le “visibilisme” et dans le juridisme souvent présents dans la

6 F. BRUNNER, «Mysticisme et rationalité chez maitre Eckhart», Dialectica 45
(1991), p. 112.

37 J. TAULER, Sermon 135.

¥ Traité fondamental de la foi, trad. G. Jarczyk, Paris, Centurion, 1983, p. 162.

% M. J. L GuiLLou, Préface a H. Le Saux, Sagesse hindoue et mystique chrétienne,
Paris, Centurion, 1965, p. 10.



222 MARIE-ANNE VANNIER

conception de I’Eglise, et ait eu des conséquences sur le plan socio-politique.
Par conséquent le retour a la “patrie trinitaire” se révele prometteur, autant
pour ’ecclésiologie que pour la situation globale du christianisme. Ce retour
est peut-&tre le défi le plus britlant lancé a I’Eglise et a la théologie.» * Il nous
concerne aujourd’hui encore. Eckhart 1’avait bien compris, lui qui est passé de
la mystique a la théologie mystique.

Mais Eckhart n’est pas parti de rien. Il a traduit son expérience de la vie
trinitaire a partir des catégories existantes a son époque : non seulement celles de
Thomas d’Aquin, mais aussi celles du De Trinitate d’ Augustin. A son analogie
centrale de I’aimant, de I’aimé et de ’amour (amans, quod amatur, amor),
Eckhart substitue, dans son Commentaire de la Sagesse*', une autre analogie,
qui sera essentielle dans son ceuvre, celle du generans (celui qui engendre), du
genitum (celul qui est engendré) et de I’amor gignentis ad genitum et geniti ad
gignentem (1’amour de celui qui engendre vers I’engendré et de ’engendré vers
I’engendrant) qu’il développe, ensuite, dans son Commentaire de I’Evangile de
saint Jean. Ce n’est pas la une affaire de mots, mais I’écho d’une expérience,
celle de la filiation divine, rendue possible non seulement par la création de
I’étre humain a I’'image de la Trinité, mais aussi et surtout par I’Incarnation. En
effet, «le premier fruit de I'Incarnation du Christ, Fils de Dieu, est que I’homme
soit par grace d’adoption (per gratiam adoptionis) ce que Dieu est par nature
(per naturam)» *. Telles sont les bases de sa théologie mystique.

Dans la présentation qu’il fait de la Trinité, Eckhart s’intéresse essentiel-
lement a la relation d’engendrement du Fils par le Pére. Pour mieux en rendre
compte, il prend 1’image de la bullitio, du bouillonnement, qui n’est pas sans
faire penser a la vie en Dieu qu’évoque la mystique juive que lui-méme connait.

S’il recourt a une métaphore dans son (Euvre latine, c’est parce que le
langage est par lui-méme limité et que 1’on aborde le domaine de I’indicible:
la génération du Fils et la procession du Saint-Esprit*, méme si Eckhart
envisage plus spécifiquement 1’engendrement du Fils, qui correspond a 1’éma-
nation formelle. Par cette référence au bouillonnement, le Thuringien entend
exprimer quelque chose de ce jaillissement de vie, par lequel il rend compte de
la réalité méme de Dieu dans son commentaire d’Ex 3,14*. Il y a 1a plus que
le Bonum diffusivum sui des platoniciens, cette explosion de vie est plus proche
de la plenitudo fontalis de Bonaventure . A partir de son expérience mystique,
Eckhart propose une notion théologique. Il la met en ceuvre principalement

9 B. ForTE, La Trinité comme histoire, Paris, Nouvelle Cité, 1989, p. 23.

8 Commentaire de la Sagesse, n. 28, LW (Lateinische Werke) 2, 348, 9-11. In o
(Sur I’Evangile de Jean), n. 361-367.

2 Commentaire de I’Evangile de Jean, n° 106 (LW, 3).

4 P. L. REynoLDs, «Bullitio and the God beyond God: Meister Eckhart’s trinitarian
theology», New Blackfriars 70 (1989), Oxford, p. 172 & 177.

¥ Commentaire de I'’Exode n. 16.

# P L. REYNOLDS, art. cit., p. 175. SAINT BONAVENTURE, Commentaire des Sentences
I,3,1,un. 2, ad 4m.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 223

dans trois textes : le Commentaire de la Sagesse, le Commentaire de I'Evangile
de saint Jean et le Sermon latin XLIX (n° 511).

Dans ce dernier sermon, Eckhart associe essentiellement la bullitio a
I’Image, a la cause formelle. Dans le Commentaire de I'Evangile de saint
Jean, il va plus loin. 11 rappelle*, tout d’abord, que le Pére est unum per se
principiat et dat esse et principium est ad intra, qu’il est, qu’il est principe par
lui-méme, qu’il donne I’étre et qu’il est principe a I’intérieur de la Trinité. Pour
rendre compte de la procession des personnes de la Trinité, Eckhart prend,
alors, I’image de la bullitio, et il ajoute qu’en fonction de celle-ci, les trois
personnes sont une et simple. C’est donc cette mystérieuse chimie de la bullitio
qui permet d’en venir a cette proposition qui défie toute mathématique, a savoir
que les trois sont un dans la Trinité, et qui est ’expression méme du dogme
trinitaire.

Dans ce méme texte, Eckhart précise, en bon théologien, le rapport et la
différence entre I’engendrement du Fils a ’intérieur de la Trinité et la création
ad extra, qui est cette fois de ’ordre de 1’ebullitio, et qui reléve quant a elle
de la causalité efficiente et finale, ce qu’il reprendra également dans le Sermon
latin XXV.

Mais le texte le plus intéressant de ce corpus est peut-étre son Commen-
taire de la Sagesse n° 281-283, ou non seulement, il distingue la bullitio par
laquelle se réalise 1’engendrement du Fils de I’ebullitio de la création, mais ou
il souligne également que la bullitio de la génération du Fils est la condition
de possibilité de la naissance de Dieu dans I’ame. Apparemment, ce n’est pas
non plus un hasard si le cycle sur la naissance de Dieu dans 1’ame que sont les
Sermons 101 a 104 commence par la citation de Sagesse 18, 14-15. D’un volet
de ’ceuvre a 1’autre, c’est la méme réalité qu’Eckhart exprime en des termes
différents: la bullitio de I’Euvre latine devant le Durchbruch, la percée dans
I’Euvre allemande.

D’ailleurs, Eckhart rappelle lui-méme la continuité de son ceuvre dans le
Sermon 10, quand il dit: «J’ai préché une fois en latin, et c’était le jour de
la Trinité, et j’ai dit: “La distinction vient de ’unité, la distinction dans la
Trinmité. Plus la distinction est grande, plus grande est I'unité, car c’est une
distinction sans distinction. S’il y avait mille personnes, il n’y aurait pourtant
la qu’unité”» *’. Cette remarque a parfois posé probléme a ses commentateurs,
quant a sa source, car ce sermon latin est difficile a trouver, et quant a sa signi-
fication*. Or n’est-ce pas la le résumé de sa théologie trinitaire et la mise en
évidence de son sens: la filiation divine ? En effet, la distinction qui vient de
I'unité n’est-elle pas le résultat du flux, de la bullitio par lesquels le Fils et
I’Esprit Saint sont distingués du Pére, tout en lui étant unis dans 1’amour ?

% Commentaire de I’Evangile de Jean, n° 342, p. 291.

7 Sermon 10, trad. A. de Libera, Paris, Garnier Flammarion, 1993, p. 287.

“* A. pE LIBERA, op. cit., p. 456, n. 291; B. Mc GinN, The Mystical Thought of
Meister Eckhart. The Man from Whom God Hid Nothing, New-York, Crossroad, 2001,
p. 80-81.



224 MARIE-ANNE VANNIER

Quant a la derni¢re partie de la citation ne renvoie-t-elle pas a la filiation divine,
par laquelle nous sommes fils dans le Fils, donc un en lui et par lui avec la
Trinité ? 1l y a, en effet, ce paradoxe que Dieu, qui est la surabondance méme
de ’amour, n’ait qu’un seul Fils dans cette bullitio éternelle. Or, le paradoxe
disparait du fait que nous sommes tous fils dans le Fils. C’est 1a tout le sens de
la naissance de Dieu dans I’dme, qui a sa source dans la Trinité.

Ce qui nous semblait un raccourci fulgurant s’éclaire avec le Sermon latin
XXV, ou Eckhart explique: «“Par la grace de Dieu, je suis ce que je suis”.
La grace est une certaine ébullition de I’engendrement du Fils ayant sa racine
dans I’intimité du sein méme du Pére. Elle est vie, pas seulement étre — son
nom est Verbe [...]. Pour celui qui la regoit, la grace est une confirmation, une
configuration ou plutdt une transfiguration de I’dme en Dieu et avec Dieu.
Elle donne I’étre-un avec Dieu, ce qui est plus qu’une assimilation» *°. L’étre
humain devient, alors, par grace ce que Dieu est par nature, comme Eckhart
le répéte souvent a la suite de Maxime le Confesseur. En bon théologien, le
Thuringien ne confond pas les plans, en dépit de ce qu’on a voulu lui faire dire,
il distingue la filiation divine et I’adoption divine par grace. Mais il n’en situe
pas moins la grace dans la bullitio qui accompagne I’engendrement du Fils.
La naissance de Dieu dans ’ame est fondamentalement une plongée ou une
percée dans la vie trinitaire. Pour en rendre compte, Eckhart n’a pas recours au
schéma pédagogique des trois naissances, mais il souligne qu’elles se résument
toutes dans la naissance éternelle, celle qui est le jaillissement méme et I’intro-
duction dans la vie trinitaire, par la médiation du Fils. Le vocabulaire employé
n’est pas ici sans rappeler Augustin. Eckhart joue sur le terme latin de forma,
qu’il transposera dans celui de Bild dans son ceuvre allemande pour évoquer la
conformatio a la Forma omnium qu’est le Verbe, et qui deviendra, en allemand,
I’Einbildung avant de passer & I’ Uberbildung de I’adoption divine, comme il
I’expliquera dans le Sermon 40.

Ce n’est pas la une remarque incidente, mais le cceur méme de sa pensée,
ce qui ameéne a constater une profonde unité et une complémentarité entre son
(Euvre latine et son (Euvre allemande. Cela donne d’autant plus de solidité a
sa these centrale de la naissance de Dieu dans I’ame, qu’elle est ancrée dans
la vie trinitaire, comme il le rappelle en ces termes dans la finale de son cycle
sur la naissance de Dieu dans I’dme, ou il invite a I’accueil du Verbe pour étre
introduits a la communion trinitaire. Ainsi écrit-il: «Afin que nous observions
ici ce repos et ce silence tourné vers le dedans, de sorte que la Parole éternelle
soit en nous prononcée et comprise, et que nous devenions un avec Elle, que le
Pére nous vienne en aide, et la Parole Elle-méme et 1I’Esprit.» *° Eckhart termine
par |’unité, mais cette unité n’est autre que la communion trinitaire.

En fait, le Thuringien apparait comme un virtuose de la théologie trinitaire.
Non seulement, il en connait parfaitement les arcanes, mais il a eu lui-méme

¥ Sermon latin XXV, n. 263.
0 Sermon 104, p. 151.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 225

une expérience forte de la vie trinitaire et il sait rendre accessible a tous les
subtilia theologiae, ce qui lui a d’ailleurs été reproché lors de son proces. 1l
développe une théologie mystique, ou la Trinité a une place centrale, comme
chez Denys, mais il en dégage I’enjeu pour I’étre humain: la filiation divine.
Cela apparait encore plus clairement dans le Granum sinapis, ce condensé de
théologie trinitaire.

On en trouve également un exemple dans ce passage du Sermon 18°'.
Il commence par la présentation classique de la Trinité: «L’Etre est le Pére,
I’Unité est le Fils, la bonté est I’Esprit Saint». Puis il précise le role de I’Esprit
Saint, en disant qu’il «prend I’ame, “la ville sainte”, dans ce qu’elle a de plus
pur et de plus élevé et I’emporte en haut dans son origine, qui est le Fils, et le
Fils le porte plus haut dans sa propre origine, c’est-a-dire dans le Pére, dans le
Fond, dans le Principe, ou le Fils a son étre, la ou la sagesse éternelle “trouve
également son repos dans la ville consacrée et sainte”, dans le plus intime».
En partant cette fois de I’économie, comme les Cappadociens, le Thuringien
montre comment se réalise la naissance de Dieu dans I’ame. C’est par grace:
I’Esprit Saint la conduit vers le Fils qui I’ameéne vers le Pére ou plus préci-
sément dans cette bullitio, ou se réalise I’engendrement du Fils. Eckhart le
précise quelques phrases plus loin en ces termes: «Quand le Verbe parle dans
I’dme et que 1’ame répond dans le Verbe vivant, le Fils devient vivant dans
I’dme [...]. L’ame devient vivante et répond a la Parole.» > On saisit a quel point
Eckhart est un virtuose de la théologie, d’une théologie qui est fondée dans
la cognitio Dei experimentalis, qui lui donne sa solidité et son sens. Comme
Thomas d’Aquin, Eckhart part de la Trinité et va vers elle par I’épiphanie de la
naissance de Dieu dans I’ame.

Il en dégage également ’enjeu anthropologique, en proposant une figure
de I’étre humain accompli, qu’il désigne par le terme d’homme noble. C’est
I’homme nouveau qu’il désigne par la, comme en témoignent ses Sermons
latins et il emploie indifféremment les termes d’homme noble, d’homme
nouveau, d’homme humble, d”’homme juste ou d’homme riche. Ce sont diffé-
rentes dénominations pour rendre compte de la méme réalité : la conformation
au Christ.

Sans doute Eckhart n’est-il pas original: c’est le sens méme du christia-
nisme qu’il exprime avec ses propres mots, a la suite de Paul, relu partiellement
a travers Augustin. Il s’en explique, en disant qu’il fait entendre par «homme
riche, quelqu’un qui a fait I’expérience des richesses célestes» (2 Co 12,2),
et méme qui a fait, comme Paul, I’expérience de la rencontre du Christ sur le
chemin de Damas, qui «I’a enlevé jusqu’au troisieme ciel». N’est-ce pas cette
expérience qui a €té la sienne et dont il parle en filigrane dans le Sermon 717
Il le semble.

3! MAaiTtrRe ECKHART, Sermons, trad. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1974, t.1,
p. 162.
52 Ibid., p. 163.



226 MARIE-ANNE VANNIER

La encore, il passe de la mystique a la théologie mystique et, pour la
développer, il met en ceuvre tout un jeu verbal autour du terme allemand de
Bild, qui signifie image, pour expliquer ce qu’il en est de la constitution de
I’étre humain. Or, ce jeu verbal de I’Entbildung, de | Einbildung et de 1’ Uber-
bildung, qu’on trouve en particulier dans le Sermon allemand 40, n’est pas sans
analogie avec le schéme augustinien creatio, conversio, formatio que ’on a
dans le Sermon 125 d’ Augustin et dans ses cinq commentaires de la Genése*.
11 est encore plus proche de toute la création verbale augustinienne autour du
terme latin de forma. On a méme |’impression qu’Eckhart transpose le terme
latin de forma dans le terme allemand de Bild. Sans doute y a-t-il dans forma
une dimension ontologique que I’on n’a pas dans Bild, mais ce dernier terme
oriente davantage vers ’anthropologie et permet & Eckhart de développer
une anthropologie chrétienne. D’ailleurs, I'investigation sur la Nachwirkung
de la réflexion augustinienne sur la création et le salut a montré a quel point
Eckhart se situe dans une ligne augustinienne et comment il I’a reprise, en vue
de traduire, de maniere analogue, la constitution de 1’étre et de proposer une
anthropologie théologale. La mise en évidence de cette composante augusti-
nienne apporte un nouvel éclairage sur I’ceuvre d’Eckhart, largement travaillée
aujourd’hui et expliquée souvent a la lumiére de Denys *.

Mais si, en fonction de son expérience et de son €poque, Augustin met
’accent sur la conversion et sur une conversion sans cesse reprise, acheminant
I’étre humain vers sa formatio par le concours de la liberté et de la grice.
En revanche, Eckhart privilégie le détachement, dont il fait le premier point
de son programme de prédication®. A cette différence prés qu’il substitue
le détachement a la conversion, Eckhart est fort proche d’Augustin et de sa
dialectique de la réalisation de I’étre et il est peut-étre méme le meilleur lecteur
d’Augustin, celui qui a retenu les meilleurs fruits de son ceuvre. Dans son ceuvre
latine, ou il répond aux discussions d’école, Eckhart s’attache peu aux composés
de forma; dans son ceuvre allemande, en revanche, ou il doit intéresser son
auditoire et user d’effets de rhétorique. il développe toute une création verbale
autour du mot Bild et du verbe bilden. Or, Eckhart, qui bénéficie de I’acquis de
ses prédécesseurs scolastiques, va plus loin qu’Augustin dans |’investigation
ontologique, il introduit plus radicalement aussi la dimension dialectique dans
le rapport qu’il propose entre les différents composés de Bild. 1l n’hésite pas
non plus a parler de divinisation. Mais, la réalité¢ qu’il vise renvoie a celle que
recherchait Augustin a travers 1’idée de formatio: la constitution du sujet, en
dialogue avec son créateur et s’acheminant vers 1’accomplissement final.

Je ne développerai pas davantage les différentes composantes de sa
théologie mystique, mais force est de reconnaitre qu’elle est compléte et qu’Ec-

7 Cf. M.-A. VanNIER, Creatio, conversio, formatio chez saint Augustin, Fribourg,
Ed. Universitaires, 1991, 2¢ éd. augmentée, 1997.

3 Si Denys a infléchi la pensée d’Eckhart, il n’est pourtant pas le seul auteur qui ait
marqué sa pensée.

3 Sermon 53.



MYSTIQUE ET THEOLOGIE MYSTIQUE CHEZ ECKHART 227

khart propose une véritable théologie mystique pour 1’Occident, en partant du
cceur méme de Dieu, de la communion trinitaire pour montrer a quel point nous
sommes invités a y étre introduits par la conformation au Christ et par 1’aide
de I’Esprit Saint.

Finalement, la difficulté que ’on remarque chez Eckhart a distinguer la
mystique et la théologie mystique tient peut-étre a la force de son expérience
mystique. Pour mieux le comprendre, je reprendrai une réflexion de Thérese
d’Avila, au chapitre 10 de sa Vie, ou elle note : «J’avais déja gotité, mais d’une
maniére rapide et transitoire les prémices de la faveur que voici. Pendant que
je me tenais en esprit prés de Jésus-Christ de la maniere indiquée plus haut
ou bien au milieu d’une lecture, j’étais saisie soudain d’un vif sentiment de la
présence de Dieu. Je ne pouvais alors aucunement douter qu’il ne soit en moi
ou que je ne sois moi-méme tout abimée en lui.

Ce n’est pas la une vision; c’est ce qu’on appelle, je crois, théologie
mystique. L’ame est alors suspendue, au point qu’elle semble tout entiére
hors d’elle-méme. La volonté aime. La mémoire me semble presque perdue.
L’entendement cesse de discourir, mais, a mon avis, il ne se perd pas;
seulement, je le répete, il n’agit pas; il reste comme stupéfait de tout ce qu’il
congoit. Dieu, en effet, veut qu’il comprenne, alors qu’il ne comprend rien de
ce que sa Majesté lui représente» *. A la différence de Thérése d’Avila, Eckhart
garde le silence sur son expérience, mais il évoque, dans le Sermon 102, «le
non-savoir supra-formel», la nescience, qui n’est pas sans faire penser a une
expérience analogue.

Parmi ses disciples, Jean Tauler s’orientera davantage vers la mystique et
Henri Suso vers la théologie mystique. Quant & Angelus Silesius, qui s’ins-
pirera plus tard de sa pensée, il propose plutot une théologie mystique dans une
forme poétique. Peut-étre faut-il parler de «la mystique comme théologie»*’
pour caractériser le mieux I’ceuvre d’Eckhart.

3¢ THERESE D'AviLA, Euvres complétes, Paris, Cerf, 1995, p. 71.
7 A. M. Haas, «La mystique comme théologie», Revue des sciences religieuses 72
(1998), p. 261-288.






	Mystique et théologie mystique chez Eckhart

