
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique à la mystique

Artikel: Pourquoi s'intéresser à la mystique? : Présentation et problématisation
du dossier "de la théologie mystique à la mystique"

Autor: Waterlot, Ghislain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 195-209

POURQUOI S'INTERESSER A LA MYSTIQUE

Présentation et problématisation du dossier
«De la théologie mystique à la mystique» '

Ghislain Waterlot

La mystique entretient une relation singulière avec l'histoire de l'Europe
occidentale. Elle est à la fois très présente et marginale, magnifiée et persécutée,

admirée et ridiculisée. Nous ne nous en rendons plus bien compte
aujourd'hui, car la mystique est loin de nous et de notre vie quotidienne;
réellement condamnée, depuis déjà longtemps, à la marginalité. Certes nous

évoquons régulièrement des personnalités dites mystiques ou spirituelles,
proches de notre temps: Simone Weil, Louis Massignon, Marie de la Trinité,
Marthe Robin, Mère Teresa de Calcutta, sœur Geneviève de Grandchamp, etc.

Mais ces personnalités, très diverses, sont considérées comme des singularités
exemplaires. Si elles attirent la curiosité, retiennent parfois notre attention ou

notre admiration, les plus connues d'entre elles ne font guère école dans nos
contrées. Après un incontestable regain de la mystique et de la mysticité dans

les années 1900-1940, l'Europe culturelle et savante tout comme l'Europe
croyante se sont à nouveau globalement détournées de la mystique. Bien sûr

on voit fleurir çà et là, dans le monde académique, des études approfondies sur
la mystique (les études eckhartiennes, les études guyoniennes, pour ne citer

que ces deux exemples, ont été profondément renouvelées depuis une trentaine

d'années). Mais il ne faut pas s'y tromper: il s'agit d'un travail savant perdu
au milieu de quantités d'autres développements des recherches académiques,

car nous vivons une époque de profusion. Un spécialiste de Spinoza me disait
récemment que dans les vingt-cinq dernières années on a vu paraître plus de

livres sur l'auteur de l'Éthique que dans les 300 années précédentes. Jamais

peut-être les hommes n'ont disposé d'autant de matériaux qu'à notre époque,
mais rarement ils ont été si dépourvus devant la question: «qu'en faire?»

1 À l'origine de ce dossier, il y eut une demi-journée d'étude organisée le 3 avril
2009 par l'IRSE (Institut Romand de Systématique et d'Éthique) à la Faculté de

théologie protestante de l'Université de Genève. U s'agissait d'une activité du séminaire

«Mystique et Figures mystiques». Mais lors de cette journée, seules trois conférences
furent prononcées (celles de Marie-Anne Vannier sur Maître Eckhart, de Marc Vial sur
Jean Gerson et de François Marxer sur Bérulle. François de Sales et Jean-Pierre Camus).
Les textes complémentaires de ce dossier sont venus s'adjoindre à ces trois conférences
devenues elles-mêmes trois des articles publiés ici.



196 GHISLAIN WATERLOT

Nous savons que pour certains la question même est absurde : les matériaux
vaudraient par eux-mêmes indépendamment de tout effort d'orientation de la

pensée. Nous ne sommes pas tenus de les croire, mais la difficulté n'en est

pas moins là. De même s'il n'est pas question de nier la présence de foyers
de mysticité qui s'efforcent en Europe d'entretenir ou de renouveler profondément

des traditions, il faut reconnaître que leur rayonnement est très limité.
Si bien que la plupart d'entre nous ne savent plus précisément de quoi nous
parlons quand il est question de «mystique».

Ce n'est pas tout. Pour compliquer les choses, le sens même du mot
«mystique» a profondément évolué depuis le milieu du XIXe siècle. Le vocable

a pris une considérable extension et ses limites sont devenues floues: il en

est venu à signifier l'engagement sincère et profond, charnel, parfois aveugle,
envers une cause à laquelle on finit par s'identifier et dans laquelle on se fond
tout entier. Ainsi chez Péguy «la mystique est le monde de ceux qui s'engagent
vraiment»2 et, comme il le dira lui-même dans Notre jeunesse, «l'essentiel
est que dans chaque ordre, dans chaque système la mystique ne soit point
dévorée par la politique à laquelle elle a donné naissance»3. Il écrit ces mots

en songeant à l'engagement républicain en France, sous la IIP République, et

à l'affaire Dreyfus. Le terme «mystique» a même servi une trentaine d'années

plus tard à qualifier des phénomènes politiques totalitaires : des auteurs réputés
ont considéré le nazisme ou le communisme, sous certains de leurs aspects,

comme relevant d'une «mystique». Cela ne simplifie pas les choses.

Il faut encore ajouter que depuis les travaux des psychiatres orientés sur
tous les phénomènes de la vie mystique comportant du pathologique, on
identifie facilement mystique et délire, hallucinations ou transports morbides4.
À vrai dire, une telle connotation n'avait pas attendu les psychiatres puisque
dès le XVIIe siècle Bossuet, antimystique s'il en est, avait fait tout son possible

pour installer dans l'opinion l'idée que la mystique est avant tout ridicule et

pathologique. Avec succès. Peu à peu, les mystiques ont passé dans l'esprit
d'une majorité pour des rêveurs hallucinés, parfois dangereux quand il sont
«enthousiastes» (nous dirions aujourd'hui fanatiques), que l'on ne saurait en

tout cas prendre au sérieux et qu'il s'agit peut-être de guérir. Dire d'un propos
ou d'une attitude qu'ils sont «mystiques» revient, pour une bonne partie de nos

contemporains, à une manière simple et lapidaire de les disqualifier, ou pour le

moins de les inscrire dans les marges.

Le parti pris de ces pages introductives et l'idée germinale de ce dossier

s'inscrivent à contre-courant. Ce qui importe aujourd'hui, et pour commencer,
est une déconstruction de l'image qui s'est progressivement imposée au cours
des derniers siècles à propos de la mystique. D'abord en revenant à ses sources

2 J. Bastaire, préface à Notre jeunesse (1910), Paris, Gallimard, 1993, p. 22.
' Op. cit., p. 115-116.
4 On songera en particulier à la grande étude de P. Janet, De l'angoisse à l'extase,

parue en 1927 et centrée sur le cas de Madeleine Lebouc.



POURQUOI S'INTERESSER A LA MYSTIQUE? 197

mêmes. Rappelons cependant que notre propos est contextualisé : ce n'est

pas de la source de la mystique en général qu'il sera question, ni dans cette

introduction, ni dans les articles qui composent ce dossier. Nous l'avons dit
dès la première ligne : il s'agit ici de l'histoire de l'Europe occidentale. Qui dit
«histoire de l'Europe occidentale» et «mystique» parle forcément du christianisme.

Se reposer la question de la mystique dans ce contexte revient à

interroger une origine déterminée, qui est l'œuvre du Pseudo-Denys l'Aréopagite5.
À l'aube de l'histoire de ce que l'on nomme l'Europe, il a rédigé un opuscule
intitulé Théologie mystique. Ce texte très court sera une référence constante,
extrêmement présente sinon incontournable, pour toute une tradition. Chacun

s'en apercevra à la lecture des articles de ce dossier. Tous les auteurs et les

spirituels évoqués se sont sentis tenus ou ont été tenus de se situer, directement

ou indirectement, par rapport à l'œuvre du Pseudo-Denys.
Dans sa Théologie mystique, il est d'emblée question de la suressentialité

divine. C'est assurément vers Dieu qu'il faut se tourner, écrit le Pseudo-Denys,
mais la relation à Dieu s'accomplit dans le dépassement de tout ce qui nous
constitue comme créature. Dieu est au-delà non seulement de ce que nous

percevons et sentons (du monde extérieur), mais il est également au-delà de

tout ce que nous rencontrons en notre intérieur, et donc de nos facultés d'imaginer,

de nous remémorer et de concevoir. Dieu, comme disent les néo-platoniciens6,

est au-delà de l'essence et il n'est pas saisissable par nos concepts. Cela

ne veut pas dire qu'aucune expérience de Dieu n'est possible. Au contraire le

Pseudo-Denys invite clairement à cette expérience à travers un dépassement
de toutes les formes et conceptions qui étaient nécessaires et admises aux
commencements de l'expérience. Au terme de ce dépassement, ne demeure

que le silence car «c'est dans le Silence en effet qu'on apprend les secrets»
de Dieu dont on ne peut alors plus parler qu'en usant d'oxymores. Ce Dieu

mystérieux et hors de notre mesure dont, contre toute attente, il n'est pas exclu
de faire l'expérience directe est la «Ténèbre plus lumineuse que la lumière»7.

- Celui que l'on nomme désormais le «Pseudo-Denys» a été longtemps
considéré, suite à un écrit d'HiLDUiN (Passio sanctissimi Dionysii), comme un des rares
convertis de l'Aréopage d'Athènes (Ac 17,34). À ce titre, on pensait donc que ses textes
avaient bénéficié de l'enseignement direct de Paul, ce qui leur donnait évidemment une
autorité considérable. En réalité, il s'agissait manifestement d'un moine de la fin du Ve

siècle, dont l'œuvre aujourd'hui connue (fort brève) est composée de quatre traités:
Noms divins. Théologie mystique. Hiérarchie céleste. Hiérarchie ecclésiastique et de dix
lettres. Elle s'efforce de concilier christianisme et enseignement du néoplatonisme. Elle
a eu une importance capitale jusqu'au début des temps modernes.

6 Dont l'initiateur et le chef de file est le philosophe mystique Plotin (mort en

270). L'école néo-platonicienne s'est particulièrement illustrée par Porphyre (disciple
direct de Plotin), Jamblique, Proclus et Damascius. Elle n'a pas survécu à la décision
de l'empereur Justinien de fermer l'Académie d'Athènes en 529, puisqu'elle s'éteint
quelques décennies plus tard. Le Pseudo-Denys (mais en cela il ne diffère pas d'Augustin)
a été manifestement influencé par les néo-platoniciens, spécialement par Proclus.

Œuvres complètes du Pseudo-Denys l'Aréopagite. trad. M. de Gandillac, Paris,
Aubier-Montaigne, 1944, La théologie mystique, chapitre II, p. 180.



198 GHISLAIN WATERLOT

Ce qui importe ici, et inaugure à proprement parler la mystique en
christianisme occidental, c'est qu'une expérience du mystère est affirmée comme
possible parce que réelle pour certains. Au lieu de poser comme une borne un
mystère devant lequel l'homme s'arrête parce qu'il lui échappe absolument,
la mystique est l'expérience de vivre le mystère (sans l'abolir). Une réalité

mystique n'est donc pas seulement une réalité mystérieuse et «cachée»

(puoTucôç) comme le veut l'étymologie. C'est également une réalité qui, à

certaines conditions et pour certaines personnes, peut être expérimentée. Le
mystique est donc une personne qui affirme vivre une expérience de Dieu,
sans prétendre la produire par elle-même, et dont les actes et les discours sont

l'expression de l'expérience. Cette expérience a lieu par-delà la seule réception
de la révélation à travers les Écritures et par-delà l'intelligence qui peut être

prise de ces mêmes Écritures. Assurément la théologie, dans une de ses formes

majeures, est l'éclaircissement des Écritures8. Elle peut être également la

construction d'un concept de Dieu à partir de ces mêmes Écritures. Elle devient
alors «théologie scolastique» à proprement parler. Toutes les facultés de la

raison sont mobilisées pour que cette théologie parvienne à sa fin. Mais au-delà
de ces théologies, il y aurait une «théologie mystique» dont la substance serait

une expérience de la présence de Dieu, et même une expérience d'union à Dieu
qui implique une forme d'anéantissement du soi, puisque toutes les facultés qui
font du soi ce qu'il est doivent être dépassées pour entrer dans une expérience
qui ne sera absolument pas transposable dans l'élément des facultés humaines.

D'où la nécessité, pour pouvoir dire quelque chose de ce qui est vécu, de

développer une «théologie apophatique», qui sera structurée par des négations
(ce que Dieu n'est pas), et un discours volontiers poétique pour suggérer, avec
des images construites sur fond d'oxymores, ce qui ne peut en aucune manière
être conçu ou représenté.

Certes, cette expérience mystique évoquée dans l'ouvrage du Pseudo-

Denys implique une manière d'être au monde et repose sur des pratiques dont la

principale est la prière ou i'oraison. Cette dernière est eile-même très élaborée

et ne saurait être réduite à la prière de demande faite à Dieu en fonction d'une
circonstance temporelle particulière. La prière de demande, qui espère
satisfaction, est la forme la plus spontanée de la prière, la plus immédiate. Elle
correspond parfois, dans l'oraison jaculatoire, au cri que l'angoisse arrache

au cœur; genre d'oraison que le Christ des Évangiles plongé dans la détresse

a lui-même connu au jardin de Gethsémani9. Sous cette forme cependant, la

prière ne peut être considérée comme mystique. La prière devient mystique
lorsqu'elle advient à la «simple présence», sans renonciation physique
ou mentale d'un seul mot. À ce moment, il peut être donné au mystique de

8 Théologie que l'on a nommée successivement au cours des temps, et avec toujours
des variations de sens, «théologie symbolique», «théologie positive» et «théologie
biblique» ou encore «herméneutique».

9 Me 14,32-39 ;Mt 26,36-44 ; Lc 22,39-46.



POURQUOI S'INTÉRESSER À LA MYSTIQUE? 199

contempler Dieu à travers et dans la prière. Il l'éprouve toujours comme une

grâce insigne. Il est encore d'autres caractéristiques de la démarche mystique.
On pourrait évoquer les attitudes et les pratiques ascétiques (constitutives de

ce que l'on nomme classiquement, depuis la définition d'Origène fixée par
Bonaventure dans son De triplici via, la via purgativa). Il n'en sera que peu
question dans les textes de ce dossier.

Ce qui compte pour l'instant, c'est d'avoir reconnu la mystique comme
étant une certaine expérience, réelle ou illusoire, d'union à Dieu pouvant
conduire, d'après certains auteurs, jusqu'à une sorte de déification que l'on
peut soutenir doctrinalement en se rapportant à certains passages du Nouveau

Testament, comme l'épître aux Galates de Paul10 ou les chapitres 14 à 17 de

l'Évangile de Jean".
À la lumière de ce qui précède, on considérera comme inessentiels les

visions, les lévitations, les rapts, les extases, et tous les phénomènes sur

lesquels nombre de nos contemporains se focalisent. Ils constituent des

stations, non nécessaires d'ailleurs12, du parcours. Aux dires des mystiques
eux-mêmes, ils n'en sont ni l'essentiel ni la signification profonde. L'essentiel

est éprouvé par les mystiques comme une certaine union à Dieu impliquant une
transformation de soi et de ses facultés qui, lorsque l'expérience est accomplie
jusqu'à son point culminant, aboutit à faire du mystique concerné un adfutor
Dei, une créature à travers laquelle Dieu est présent au monde et le royaume se

manifeste comme le Christ l'avait annoncé °. La prétention semble exorbitante,
et elle soulèvera évidemment de nombreuses méfiances.

En tout cas ce bref approfondissement nous permet de tenir pour acquis

plusieurs points. Pour commencer, nous appréhendons dans les textes qui suivent

l'expérience mystique comme quelque chose de précis et non plus comme une
constellation d'expériences diverses aux contours vagues dont le dénominateur

commun serait simplement une grande ferveur et une extrême intensité. Ensuite

nous voyons qu'il ne s'agit pas avec la mystique de considérations marginales

pour le christianisme, mais au contraire d'un problème qui peut être considéré

10 Ga 2,20 : «Je vis, mais ce n'est plus moi, c'est Christ qui vit en moi».
" Où on peut lire, par exemple, en 14,20 : «Vous connaîtrez que je suis en mon Père

et que vous êtes en moi et moi en vous»; ou encore en 14,23 : «Si quelqu'un m'aime, il
observera ma parole, et mon Père l'aimera ; nous viendrons à lui et nous établirons chez

lui notre demeure».
12 Madame Guyon, grande mystique, n'a jamais fait l'épreuve de visions de Dieu

ni de lévitations. Par ailleurs des mystiques incontestables, tel Jean de la Croix, ont
mis sévèrement en garde leurs disciples contre les visions en lesquelles ils voyaient
ce que nous nommerions un risque aggravé de complaisance narcissique. Ils ont invité
instamment les disciples gratifiés de visions à prier pour leur disparition. Leur principale
raison est qu'il est impossible d'être sûr de pouvoir faire la différence entre une vision
produite par Dieu et une vision produite par le démon (nous dirions en un autre langage

par l'exaltation de l'imagination).
13 Lc 21,17: «Le royaume de Dieu est au milieu de vous». Mais on peut également

traduire par «au dedans» qui était autrefois la traduction la plus répandue.



200 GHISLAIN WATERLOT

comme essentiel. Le philosophe Henri Bergson (1859-1941) n'hésitait pas à

affirmer que l'expérience mystique constitue le cœur du christianisme et même
le tournant de l'histoire humaine. Nous ne nous interrogerons pas ici sur l'histoire

de l'humanité en général, mais nous pouvons nous demander quelle est

la raison qui poussait l'auteur des Deux sources de la morale et de la religion
(1932) à affirmer la centralité de la mystique pour le christianisme. Elle tient
sans doute au fait qu'à ses yeux le Christ des Évangiles est le modèle des

mystiques en christianisme, qu'il est même le «Surmystique». Annoncer que
Dieu est venu aux hommes en la personne de Jésus, affirmer que Jésus-Christ
est l'expression même de l'amour de Dieu pour les hommes, à travers sa vie,
ses actes et son sacrifice, et inviter les hommes à accueillir le Christ en eux, ce
n'est rien autre que les convier à l'expérience mystique. Considérée sous cet

angle, la mystique cesse tout à fait d'être marginale pour devenir l'axe central
du christianisme, l'expérience fondamentale à laquelle chacun est appelé par
l'exemple des mystiques eux-mêmes (parmi lesquels Bergson cite préférentiel-
lement, après le Christ des Évangiles, Paul, François d'Assise, Jeanne d'Arc,
Catherine de Sienne, Thérèse d'Avila, Madame Guyon).

D'un tel point de vue, on comprend mieux les raisons de s'intéresser à la

mystique. Mais il y aurait bien des questions à poser. Nous disions à l'instant
que la mystique peut sembler afficher une prétention exorbitante. C'est certain,
et Karl Barth n'a pas cessé de répéter que les mystiques sont au comble de

l'illusion et de l'idolâtrie quand ils prétendent vivre l'irruption et faire l'expérience

de Dieu en eux (un Dieu qu'ils auraient en fait, d'après l'initiateur de

la théologie dialectique, façonné à leur mode et conséquemment ne serait

jamais qu'une projection du désir humain)l4. Par ailleurs que l'être humain
tout entier, corps et âme, soit engagé dans l'expérience mystique est une
évidence qui ne peut étonner que si l'on oublie le «réalisme inouï de Pâques»,
consistant à affirmer la résurrection - quelque délicate que soit la question du

«corps glorieux», corps dont il est affirmé qu'il ne faut pas le toucher (noli
me tangere'5). Mais l'engagement du corps dans l'expérience mystique peut
parfois éveiller le soupçon, spécialement quand il implique la libido comme
c'est le cas par exemple avec la transverbération de Thérèse d'Avila16.

14 Cf. à ce sujet l'article de J.-L. Leuba, «Mystique et barthisme», in: Études
barthiennes, Genève, Labor et Fides, 1986, p. 97-138. On peut lire aussi l'ouvrage de

M. Cornuz, Le protestantisme et la mystique. Entre répulsion et fascination, Genève,
Labor et Fides, 2003, où il est rappelé que si Barth considère la mystique comme un
«athéisme larvé et ésotérique» (p. 19), c'est d'abord parce qu'il estime que la mystique
constitue «une technique ou un art permettant à l'homme [...] de croire qu'il peut s'unir
à la divinité» (extrait de la Dogmatique, cité p. 143). Toute la méprise barthienne est
là, car les mystiques chrétiens ont toujours souligné que c'est Dieu qui vient à eux et
les transforme, et non pas eux qui vont à Dieu par leurs techniques et leurs efforts.
Mais Barth s'en est tenu à une conception de la mystique qui s'est développée dans la

réception de Schleiermacher.
13 Selon la traduction de la Vulgate du «Mrj pou Ó7itotj» grec en Jn 20,17.
16 Passage fameux qui a donné lieu à la célébrissime sculpture du Bemin. On se

rappelle à ce propos le séminaire «Encore» de Jacques Lacan qui déclarait, à la date du



POURQUOI S'INTÉRESSER À LAMYSTIQUE? 201

En outre, les mystiques vivent une expérience intérieure qui semble non
partageable. Beaucoup de mystiques hésitent longtemps avant de faire part de

leur expérience si singulière. Régulièrement même, la mysticité de telle ou
telle personne n'est connue qu'après sa mort. Le Pseudo-Denys déclare tout
le premier qu'il ne faut pas en parler à «ceux qui ne sont pas initiés»17. Mais

que se passe-t-il quand les mystiques se mettent à parler et surtout à écrire,
spontanément ou à la demande de leur directeur Car même si nous accordons

que le Christ est le «Surmystique», il est évident, si nous exceptons quelques
chapitres de Jean et quelques allusions de Paul, de Matthieu ou de Luc (dans les

textes réunis sous le titre de «sermon sur la montagne»), que les Évangiles ne
sont pas un traité de mystique Lorsqu'ils se mettent à décrire leur expérience,
les mystiques ne menacent-ils pas d'introduire dans la foi chrétienne de dangereuses

innovations Très vite, la crainte s'est manifestée parmi les responsables

de l'Église et du dogme. Les mystiques ne risquent-ils pas de conduire
leurs auditeurs loin de ce que la doctrine la plus répandue et la plus approuvée
affirme Par exemple, ne seront-ils pas inclinés à valoriser une expérience
de Dieu sans la médiation du Christ Ne lit-on pas chez nombre d'entre eux

qu'ils disparaissent en Dieu comme la gouttelette disparaît dans l'océan qui
l'absorbe '8 Pire : n'entend-on pas dire parfois qu'au cœur de l'extase
ininterrompue l'âme mystique est «devenue Dieu» (Ich bin Gott geworden, peut-on
lire dans les Dialogues avec sainte Catherine, comme le rappelle dans son
article Marie-Anne Vannier) Affirmations extrêmes qui appellent ou suscitent
le contrôle. C'est l'histoire de ces audaces et de ces efforts de contrôle qu'analysent,

à partir d'angles et d'époques différentes, les articles de ce dossier.

Il est temps de les présenter. Ils s'inscrivent dans des limites historiques et

géographiques déterminées. Les limites géographiques sont celles de l'Europe
occidentale, nous l'avons dit. Les limites historiques sont la fin du XIIIe siècle

pour le point de départ et la fin du XVIIe pour le point d'arrivée. Nous aurions

pu partir de plus haut, car il est généralement convenu que l'essor du mysticisme

en Europe occidentale date du XIIe siècle, avec de grands noms comme

21 novembre 1972 : «Sainte Thérèse, enfin disons quand même le mot... et puis en plus
vous n'avez qu'à aller regarder dans une certaine église à Rome la statue du Bemin pour
comprendre tout de suite... enfin quoi: qu'elle jouit, ça fait pas de doute !»

17 Théologie mystique, op. cit., chap. 1, § 2, p. 178 : «Prends garde que personne ne
t'entende de ceux qui ne sont pas initiés, je veux dire de ceux qui s'attachent aux êtres,
qui n'imaginent pas que rien puisse exister suressentiellement au delà des êtres et qui
croient pouvoir connaître par voie de connaissance "Celui qui a pris la Ténèbre pour
retraite" (Ps 17,12)».

18 Parmi d'autres, on pourra citer Thérèse d'Avila et Le château intérieur ou livre
des demeures, in : Œuvres complètes, Paris, Cerf, 1995, p. 1142 : «Ici, on dirait l'eau du
ciel qui tombe dans une rivière ou une fontaine et se confond tellement avec elle, qu'on
ne peut plus ni les diviser ni distinguer quelle est l'eau de la rivière et quelle est l'eau
du ciel. Ou bien c'est un petit ruisselet qui se jette dans la mer et qu'il est impossible
d'en séparer.»



202 GHISLAIN WATERLOT

Guigues Ier le Chartreux (1083-1136), Bernard de Clairvaux (1090-1153),
Guillaume de Saint-Thierry (1085 environ-1148), Richard de Saint Victor
(1110-1173), etc. Mais notre point de départ est une des figures postérieures, une
des plus grandes figures de la mystique chrétienne occidentale : Maître Eckhart

(1260 environ-1327). Si le Pseudo-Denys est une sorte de source commune à

presque tous les grands courants, on peut légitimement dire que Maître Eckhart
est la source d'un des deux courants mystiques majeurs en Europe latine, le

courant qui sera nommé par l'historiographie «rhéno-flamand» (le deuxième
courant majeur surgissant au XVIe siècle avec les figures de Thérèse d'Avila
et Jean de la Croix et s'épanouissant en «mystique carmélitaine»). Le dernier
article nous conduira à la toute fin du XVIIe siècle, avec le philosophe luthérien
allemand Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716). Entre le terminus a quo et le

terminus ad quern, on lira une étude sur le chancelier de l'Église de Paris Jean

Gerson (1363-1429), une étude sur le tournant de l'histoire de la mystique en

chrétienté latine que constitue la première moitié du XVIIe siècle français (qui
est comme submergé par ce que l'abbé Bremond a nommé laudativement une
«invasion mystique»). Enfin, avant le petit texte presque inédit en français19
du philosophe Leibniz, accompagné d'une rigoureuse étude critique et d'une

interprétation nouvelle, un texte sera proposé sur Madame Guyon (1648-1717)
dont on a dit qu'elle a incarné, avec Fénelon qui la défendait, le «crépuscule
des mystiques»20, ou tout au moins le crépuscule d'une grande veine mystique :

désormais la mysticité sera, spécialement en France, renvoyée dans la marginalité

des monastères et surtout des couvents, et elle sera fermement invitée,
hors de là, à faire «profil bas». Ces quelques études condensent donc en un sens

et à grands traits toute une histoire dramatique, celle de l'épanouissement puis
de la critique toujours plus radicale de la mystique.

Mais il s'agit également de l'histoire d'une tension entre deux termes: la

théologie mystique et la mystique. Le titre général du dossier, «De la théologie
mystique à la mystique», laisse à penser que l'on passe de l'une à l'autre.
Sentiment qui ne sera que renforcé si Ion se rappelle les textes importants de

Michel de Certeau, nous apprenant que la mystique est adjectivée jusqu'au
XVIe siècle (il y a une théologie mystique, une Église qui est corps mystique,
etc.) et ne devient substantif qu'au XVIe, marquant à la fois l'affirmation de

la subjectivité (la psychologisation accrue de l'expérience) et une certaine

émancipation à l'égard des institutions ecclésiales et de la hiérarchie21.

19 Avant que paraisse la traduction de Claire Rosier présentée ici, Arnaud Pelletier a

proposé en annexe à un article intitulé «Leibniz et la raison des corps : à propos du fou
et de la théologie mystique», une première traduction française de l'ensemble du texte,
mais sans appareil critique développé, dans la Revue du XVIIe siècle, n° 247, 18 mars
2010, p. 267-270.

20 L'expression de Louis Cognet a donné le titre d'un livre important, paru pour la

première fois en 1958 et réédité en 1991 (Crépuscule des mystiques. Bossuet-Fénelon,
Paris, Desclée de Brouwer).

21 Le plus simple et le plus direct est encore de lire l'article «Mystique» qu'il a

rédigé pour YEncyclopœdia Universalis, auquel il tenait beaucoup et qui a été intégré



POURQUOI S'INTÉRESSER A LA MYSTIQUE? 203

Apparaissent des groupes de spirituels dans lesquels comptent un bon nombre
de laïcs, qui vivent une expérience de Dieu en marge de la ritualité et de la

liturgie ecclésiale, parfois même en marge des Églises. Pour les désigner, on
parle désormais des mystiques qui tendent à développer une science autonome,
dénommée au XVIIe siècle la «science des saints». Les mystiques développent
ainsi la mystique, menaçant virtuellement l'ordre d'ensemble de l'édifice
chrétien. Mais à vrai dire, la thèse de Michel de Certeau, une fois rigidifiée
et simplifiée pour en faire une grille d'analyse expéditive et commode, risque
d'opacifier et de tordre la réalité historique et celle du mysticisme lui-même.
Sous sa forme vulgarisée, elle pourrait laisser croire qu'il n'y a pas d'expérience

mystique à proprement parler avant le XVIe siècle. C'est précisément le

contraire qui sera souligné ici.
Une polarité traverse ces siècles, une tension entre d'un côté l'expérience

mystique et de l'autre la théologie mystique. On voudrait le suggérer ici
rapidement, avant la lecture des textes eux-mêmes, rédigés à chaque fois par
des spécialistes de chaque auteur concerné.

Maître Eckhart ne peut pas être classé, selon un partage qui se voudrait
exclusif, soit dans la catégorie des praticiens de la mystique, soit dans la

catégorie des théoriciens, puisqu'il relève à la fois de ce que l'on nomme en son

temps la «théologie scolastique» et la «théologie monastique». Il est d'un côté
Lesemeister à la Sorbonne et d'un autre côté Lebemeister pour les moniales de

Rhénanie dont il a la charge. En élaborant la théorie de la mystique, Eckhart fait
la théorie d'une expérience, mais d'une expérience qui est de toute évidence,
comme le montre Marie-Anne Vannier, la sienne Eckhart est au bénéfice
d'une expérience mystique, c'est-à-dire qu'il a vécu, selon ses propres termes,
«la naissance de Dieu dans l'âme». Une telle expérience a constitué pour lui un
tournant: «Auparavant, je disais et maintenant, je dis...». Cet homme a donc
ceci de particulier qu'il réunit en lui les deux figures : la figure du mystique
(même s'il est singulièrement peu loquace sur son expérience personnelle)
et celle de l'homme qui fait la théorie de l'expérience mystique. Il est très

différent en cela d'un François d'Assise, par exemple, dont on peut dire qu'il
n'a pas eu le souci de théoriser son expérience; à moins de considérer que
Maître Eckhart est en quelque sorte comme François d'Assise et Bonaventure
réunis22. Certes, Eckhart n'écrit pas de théologie mystique dans la rigueur des

dans un recueil posthume de certains de ses textes, Le lieu de l'autre. Histoire religieuse
et mystique, Paris, Gallimard-Seuil, 2005, p. 323-342.

22 En songeant en particulier aux deux traités de «théologie mystique» du ministre
général de l'ordre des franciscains: le De triplici Vìa et l'Itinerarium mentis in Deum
(dont il existe une belle traduction par H. Duméry, éditée chez Vrin). Etienne Gilson a

dit des ouvrages de Bonaventure qu'ils pouvaient être considérés comme «la méditation
d'un saint François d'Assise qui s'oublierait à philosopher» (La philosophie au Moyen
Age, Paris, Payot, 1952 [édition revue et augmentée], p. 420). L'historien Barthélémy
Hauréau, auteur d'une Histoire de la philosophie scolastique (Paris, Durand et Pedone-
Lauriel, 3 vol., 1872-1880) a estimé quant à lui que Bonaventure était «un mystique



204 GHISLAIN WATERLOT

termes, mais ses nombreux sermons latins et commentaires de l'Écriture ne

sont qu'une longue mise en forme théorique de l'expérience mystique. Cette
mise en forme a beaucoup inquiété : Eckhart n'invite-t-il pas ses lecteurs et ses

auditeurs à se plonger dans la déité, à se perdre en ce fond sans fond absolument

un qui est en un sens au delà de Dieu même ou, pour le dire autrement, en deçà
de son déploiement trinitaire Une réponse affirmative oublierait, et la
particularité de l'article présenté ici est de souligner ce point, que la Trinité joue un
rôle capital dans l'ensemble de l'expérience; que cette dernière ne serait pas
possible sans elle. S'il s'agit bien de se détacher de tout ce qui est donné de

façon à favoriser l'émergence de «l'homme noble», c'est en vue de pouvoir
vivre la filiation divine, car c'est par le Christ - et il ne saurait en être autrement
affirme Eckhart - que Dieu naît dans l'âme. Par le Christ, le mystique est inscrit
dans la vie trinitaire (la périchorèse), il devient fils par adoption, et c'est à

partir de ce point seulement qu'il pourra s'enfoncer encore au-delà de la saisie
de «la lumière dans son jaillissement» et «saisir Dieu comme mode sans mode,

comme être sans être»23. Bien sûr une question demeure, que la mystique ne

cesse d'aiguiser, et qui est: n'est-ce pas relativiser dangereusement la Trinité
et esquisser un retour au monothéisme radical par contamination du néo-platonisme

que présenter la phase ultime de l'expérience contemplative comme une
plongée à la racine de la bullitio par laquelle se produit l'engendrement du
Fils En outre, n'est-ce pas divaguer dangereusement sur ce qui est ouvert
et offert à la créature humaine Aussi Eckhart est-il attaqué par la hiérarchie

ecclésiastique et ses écrits partiellement condamnés, et se joue en ce procès
quelque chose d'essentiel à la tension qui s'institue progressivement entre

mystique et théologie mystique.
L'article sur Jean Gerson (1363-1429) met pleinement cette tension en

évidence. Plus de 80 ans séparent les écrits du mystique rhénan de ceux du
chancelier de l'Église de Paris, mais les problèmes n'ont pas fondamentalement

changé. Cependant une différence fondamentale s'impose: Gerson n'est pas
un mystique, mais un théologien universitaire en charge de responsabilités
ecclésiastiques. Certes, à la suite d'Hugues de Balma, il place l'expérience
mystique au plus haut, et il identifie théologie mystique et expérience. La
théologie mystique, au sens strict, c'est pour lui l'expérience de l'union, par
le cœur, de l'âme et de Dieu. S'il corrige par la suite sa position, comme le

montre Marc Vial, et ne parle plus de la théologie mystique que comme d'un
contact immédiat de l'âme et de Dieu même, il ne change pas son affirmation
fondamentale selon laquelle la théologie mystique ne se distingue pas de

l'expérience: elle est cette expérience exprimée dans un discours. On n'est

théorique», ce qui revient à dire qu'il s'occupe essentiellement de «théologie mystique».
Il suffit à la vérité de lire l'Itinerarium mentis pour s'apercevoir qu'il s'agit bel et bien
de porter au discours et à la théorie l'expérience d'union à Dieu dont François d'Assise
a donné l'exemple par sa vie.

23 Maître Eckhart, Sermons, trad. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1979. t. III,
Sermon 71, p. 80. Cité par Marie-Anne Vannier.



POURQUOI S'INTERESSER A LA MYSTIQUE? 205

alors pas peu surpris d'apprendre que le promoteur de la théologie mystique à

l'Université déclare ne pas faire lui-même même l'expérience mystique Là se

noue quelque chose d'essentiel pour notre problème: la théologie mystique se

déploie comme une expérience qui ne résulte pas directement de l'expérience
empirique que peuvent faire les mystiques eux-mêmes, dans la mesure où ils ne

sauront pas, la plupart du temps, l'exprimer adéquatement. La vraie théologie
mystique a déjà été proposée depuis longtemps, et elle constitue par là même

un modèle et un critère de validation de toute théologie mystique à venir. Pour
Gerson, la théologie mystique par excellence est celle du Pseudo-Denys, que
nous retrouvons. D'ailleurs, à l'époque où Gerson écrit, il ne s'agit pas encore
du Pseudo-Denys mais bien de Denys l'Aréopagite, celui-là même que Paul

a converti à Athènes - un des rares qu'il a su toucher à l'Aréopage - et dont
il est question dans les Actes des apôtres. Il faut attendre le XVIe siècle et
Laurent Valla pour qu'on cesse de croire à cette identité et que l'on reconnaisse

progressivement en l'auteur de la Théologie mystique un moine du Ve siècle.
En attendant, il n'est pas difficile d'imaginer le crédit dont pouvait disposer un
homme pris pour un disciple directement enseigné par Paul : dans son œuvre
en général et dans sa Théologie mystique en particulier, il doit forcément
rendre indirectement présentes ces «paroles inexprimables qu'il n'est pas
permis à l'homme de redire», mais que Paul a ouïes lorsqu'il fut «enlevé

jusqu'au troisième ciel»24. Avec un tel dispositif, la théologie mystique donne
à Gerson les moyens de jauger et d'évaluer toutes les paroles mystiques venant
à se présenter. C'est ainsi à une exigence de contrôle doctrinal que répond
la théologie mystique. La mystique a droit de cité dans le monde chrétien, à

condition qu'elle soit soumise, comme tout ce qui relève de près ou de loin à la

religion, au contrôle de ceux qui sont responsables de et pour l'Église. Gerson
n'hésite pas à s'engager à ce propos. Il met en cause certains textes du mystique
Ruysbroeck (ou Ruusbroec, 1293-1381) dont l'autorité était grande et lors de

l'instruction de la cause de Brigitte de Suède (1302-1373), il s'exprime contre
sa canonisation - bien que celle-ci soit finalement décidée en 1391. S'il se

permet ces engagements, c'est au nom de son autorité de bon interprète de

Denys.
Le problème rebondit, et de manière accentuée, avec l'époque suivante

qui voit s'épanouir le «siècle des saints» dans le royaume de France. François
Marxer nous conduit dans le sillage de trois figures, dont deux sont majeures

pour l'histoire de la mystique: Pierre de Bérulle (1575-1629), François de

Sales (1567-1622) et Jean-Pierre Camus (1584-1652). Les deux premiers, au

fond, ne se mêlent pas de théologie mystique à proprement parler, mais plutôt
du développement de la vie spirituelle dans un monde catholique appelé à

renouveler sa sève intérieure après le fracas des guerres de religion et
['obnubilation des questions politiques. Ils le font très différemment l'un de l'autre.
Pierre de Bérulle s'efforce d'acclimater le carmel réformé espagnol dans le

24 2 Co 12,1-10.



206 GHISLAIN WATERLOT

royaume de France et de le croiser avec la «mystique abstraite», dépositaire de

l'héritage rhéno-flamand et incarnée par Benoît de Canfeld ou Madame Acarie.
Il a également le projet politique, qui marquera le mysticisme français de cette
époque et précipitera sans doute son déclin, d'atteindre la tête de la société et de

favoriser l'affirmation d'une «Europe des dévots» pour reprendre l'expression
de Louis Châtellier25. Quant à François de Sales, son principal souci, après
avoir pris la mesure des limites de la controverse anti-protestante à laquelle
on lui demandait de participer, sera d'apporter les principes d'une direction
de conscience qui permet à la spiritualité de se développer même au cœur de

la vie sociale ordinaire et laïque, en particulier chez les personnes mariées.
Assurément, François de Sales accompagne le mouvement dont Michel de

Certeau a souligné toute l'importance pour l'histoire de la mystique. Chez

l'évêque d'Annecy cependant, il est question d'une mystique qu'on pourrait
dire «bien tempérée»26, dont on discerne deux degrés d'approfondissement à

travers d'une part L'introduction à la vie dévote qui s'adresse à tous et spécialement

peut-être aux femmes, et d'autre part le Traité de l'amour de Dieu qui
s'adresse préférentiellement aux religieux et religieuses. Il y est alors question
de la «fine pointe de l'âme» où la rencontre de l'homme et de Dieu peut
avoir lieu. Mais François de Sales émettra toujours des réserves à l'égard du
franchissement de certaines limites qui fait entrer la personne humaine sur un
terrain apparemment irrespirable pour elle. Avec Jean-Pierre Camus, on passe
manifestement des simples réserves aux franches censures exprimées dans
la Théologie mystique qu'il publie en 1640 et dont François Marxer montre
qu'elle est un effort pour justifier la codification du langage des mystiques
et le contraindre à entrer dans les modes d'expression ordinaires. S'il met
en valeur, un moment, les Expérimentés (mystiques) face aux Ratiocinaux
(théologiens), c'est pour mieux forcer ensuite les premiers à renoncer aux
créations de sens jugées hasardeuses et égarantes, aux aventures langagières
qui conduisent le lecteur dans ce que Camus estime être un véritable brouillard.
Il faut parler comme tout le monde, si Ton veut être efficace et surtout ne pas
prendre le risque d'égarer les âmes fragiles et trop imaginatives. Mais avec une
telle exigence, le coadjuteur de l'archevêque de Rouen interdit, qu'il en soit
conscient ou non, l'arpentage par les mystiques de cette terra incognita qu'ils
découvrent, avec tous les risques que cela comporte sans doute, mais aussi avec
toute la fécondité virtuellement attachée à ces expériences. Les dérives, les
audaces hasardées, les embardées de l'imagination : voilà ce qu'il faut craindre
aux yeux de Camus comme de tant d'autres. La claire raison doit prévaloir et

ne jamais perdre la maîtrise. Et la deuxième moitié du XVIIe siècle accentuera
cette critique de la mystique, jusqu'à finalement la condamner franchement

25 Auteur de l'ouvrage éponyme, L'Europe des dévots, Paris, Flammarion, 1987.
26 En songeant au livre de D.-M. Dauzet, mais qui porte sur une autre période, et

qui est intitulé La mystique bien tempérée. Écriture féminine de l'expérience spirituelle
aia XIX'-XX' siècles, Pans, Cerf, 2006.



POURQUOI S'INTÉRESSER À LA MYSTIQUE? 207

et judiciairement. La théologie mystique, dans un tel contexte, n'est plus
l'expression d'une expérience, mais un manuel d'encadrement et de censure.

Cette franche condamnation, Madame Guyon l'a connue, elle qui, au terme
d'un procès qui ne disait pas son nom, a passé sept années de sa vie dans les

geôles du roi de France avant de terminer ses jours en résidence surveillée,
mais entourée par certains de ses amis, en la ville de Blois. Elle concentrait

en elle tout ce que l'on pouvait craindre de la mystique. Voici une femme

qui a été mariée (elle devient veuve à 28 ans) et qui, éprise de spiritualité et

même plongée dans la vie mystique, a refusé la vie religieuse cloîtrée ou à

demi-cloîtrée qu'on lui proposait pour aller librement par les diocèses prêcher
les méthodes d'accès à la vie intérieure. Pire, voici qu'elle s'est approchée de

Versailles, a séduit Madame de Maintenon et s'est installée à Saint-Cyr pour
y prodiguer ses enseignements aux jeunes orphelines de petite noblesse que
l'on éduquait là, à l'enseigne d'un catholicisme de cour formalisé à l'extrême
et d'une désolante sécheresse (qui rendait Madame de Maintenon sensible au

discours et aux pratiques de Madame Guyon). Une femme laïque, qui n'avait
bien sûr pas été instruite de la théologie en bonne et due forme, prétendait

proposer à tous son expérience mystique radicale et agir au beau milieu de

l'univers social. Sans doute était-ce là l'insupportable. Car ce que l'on a nommé
le «quiétisme» de Madame Guyon aboutit, paradoxalement, à une doctrine
de l'action. Le refus de toute action qui vienne de soi débouche sur l'action
exacerbée mais tranquille d'une âme qui pense être entièrement renouvelée par
l'épreuve qu'elle a fait de la vie divine à travers la transformation mystique.
J'ai voulu montrer dans l'article consacré à cette figure clé de la mystique de

l'âge classique qu'il y a bien une doctrine de l'action chez Madame Guyon, et

que c'est dans l'action, d'abord exercée sur soi-même - selon des modalités
bien particulières et dans des limites déterminées - et ensuite sur les autres,

que la mystique radicale du «pur amour» qu'elle vit puis propose s'achève et

s'accomplit. Cette mystique comportait même une dimension politique, dont
les Fénelon, Chevreuse et Beauvillier devaient être les fers de lance, et qui
sera une raison supplémentaire de la condamner. Mais indépendamment des

perspectives politiques, on retrouve à coup sûr et dans toute sa rigueur, avec
Madame Guyon, le mouvement consistant à se laisser anéantir soi-même pour
laisser être Dieu en soi. La vie divine est sans contours clairement définis ou
mesurés et se dérobe à tous les efforts d'appréhension rationnelle et conceptuelle:

si l'on peut en décrire les mouvements et distinguer des étapes dans

cette progression vers la vie divine, la raison n'en fera pas la théorie au sens

scientifique du terme; ou plus précisément, elle fera la théorie (théologie
mystique implicite) de ce qui dépasse toute théorisation conceptuelle
déterminée, précisément parce que l'âme finit par être immergée dans ce qu'elle ne
saurait saisir.

Dans cette espèce de gigantomachie qui traverse le siècle, c'est finalement
la lumière naturelle source des idées «claires et distinctes» qui l'emporte.



208 GHISLAIN WATERLOT

Le dix-huitième siècle s'affichera un peu partout27, nettement et en toute

tranquillité, comme anti mystique. Il ne reste plus, aux yeux des Aufklärer et des

Encyclopédistes, qu'à triompher du pouvoir du clergé et de la doctrine théologique

qui prétend encore retenir les esprits dans les limites du donné révélé

et de son interprétation par l'Église. Le siècle des Lumières verra s'affirmer
la religion naturelle et la théologie mystique comme la mystique sembleront
définitivement reléguées dans 1' «âge gothique» où, comme disait Voltaire,
l'esprit de l'humanité entravée balbutiait. Pourtant, un autre destin, même en

supposant le triomphe des lumières de la raison sur les lumineuses ténèbres de

l'expérience mystique, eût été possible si une voie comme celle que suggérait
Leibniz avait réussi à s'imposer. C'est ce que montre indirectement Claire
Rosier en nous proposant une traduction avec commentaires et appareil critique
d'un petit texte du philosophe allemand : Von der wahren Theologia Mystica.
Ce texte est suivi d'un article dans lequel la traductrice propose une interprétation

approfondie. Selon cette interprétation, Leibniz se tient sur une ligne de

crête. Certes, il rejette l'illumination mystique caractérisée par le renoncement
à toute lumière naturelle et dans laquelle le sujet de l'expérience consent à être

comme anéanti dans toutes ses facultés pour laisser vivre en lui le vouloir divin.
Une telle rupture de toutes les amarres est aux yeux du philosophe de Hanovre

synonyme d'errance offerte à tous les délires (évidemment il stigmatise les

visions et extases en lesquelles il voit surtout le libre cours donné aux outrances
de l'imagination). Mais d'un autre côté, il affirme le primat de l'intériorité
et de la pure saisie des essences. L'«essence affirmative» de l'homme, selon

son expression, contient en elle l'infini par lequel Dieu se fait plus présent
au «moi» que le corps même. Cette extrême proximité de Dieu, qui peut se

vivre jusque dans une familiarité intime mais sans jamais altérer la différence
essentielle qui interdit l'union immédiate, fait de la doctrine de Leibniz, d'un
certain point de vue hyper rationaliste, une doctrine qui accueille une
incontestable dimension de mysticité. C'est pourquoi, tout en critiquant fortement
les mystiques, il n'a pas estimé nécessaire de les condamner entièrement mais

au contraire il a voulu s'essayer à une vraie théologie mystique, qui serait la

mystique corrigée, non pas à la façon de Jean-Pierre Camus, mais en fonction
des exigences de la plus pure raison. Si bien qu'au terme même d'une grande

époque de la mystique, et avant le renouvellement de cette dernière à travers le

piétisme allemand et l'émergence du méthodisme dans le monde anglo-saxon,
Leibniz affirme la possibilité et même l'exigence d'une théologie mystique.

Nous le voyons à présent, et nous le verrons encore davantage à la lecture
de l'ensemble de ce dossier, il n'est finalement pas possible de dire que
l'on passe purement et simplement de la théologie mystique à la mystique.
Certes, on constate progressivement que la mystique prend peu à peu le pas

27 II faut sans doute excepter les zones d'influence du piétisme allemand où l'œuvre
d'une Madame Guyon trouvera refuge.



POURQUOI S'INTÉRESSER A LA MYSTIQUE 209

sur la théologie mystique qui semble dominer le monde médiéval pour ensuite

tendre à s'effacer ou passer en retrait du fait de 1'efflorescence des discours

mystiques de moins en moins canalisés par la théologie et de plus en plus
offerts à l'expression poétique capable de suggérer ce qui dépasse tout concept.
Ce mouvement global justifie le titre que nous conservons pour ce dossier.

Cependant il est incontestable que ce qui se produit n'est pas une simple substitution

de la mystique à la théologie mystique, celle-ci s'effaçant au bénéfice de

celle-là, par l'effet de son affirmation, mais bien plutôt une tension constante:
la théologie mystique et la mystique (comme expérience) sont comme deux

pôles qui se conditionnent et se contaminent l'un l'autre. Ce que nous nommons
théologie mystique au Moyen Âge est imprégné d'expérience mystique, et
les théoriciens revendiquent cette immanence de l'expérience à la théologie
mystique. D'un autre côté, la mystique qui s'épanouit avec la Renaissance et

l'Âge classique appelle sans cesse une théologie mystique qui en est à la fois
la théorisation et la délimitation, voire la limitation. La théologie mystique,
de canal de l'expérience dans l'élément du discours qu'elle était devient
l'instance de contrôle qui jugule la vie mystique jusqu'à risquer de la dévitaliser.
Toutefois la tentative leibnizienne montre qu'on ne saurait dire se contenter
de dire que la théologie mystique est devenue au fil du temps le bourreau de

la mystique. Une théologie mystique sera toujours régulatrice de l'inquiétante
et fascinante étrangeté, mais elle demeure jusqu'au bout la marque qu'une
expérience de Dieu peut être revendiquée et trouver sa place entre la confession
de foi actualisée dans la vie liturgique et la construction conceptuelle proposée

par la théologie scolastique.




	Pourquoi s'intéresser à la mystique? : Présentation et problématisation du dossier "de la théologie mystique à la mystique"

