Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 3-4: De la théologie mystique a la mystique

Artikel: Pourquoi s'intéresser a la mystique? : Présentation et problématisation
du dossier "de la théologie mystique a la mystique"

Autor: Waterlot, Ghislain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 195-209

POURQUOI S’INTERESSER A LA MYSTIQUE ?

Présentation et problématisation du dossier
«De la théologie mystique a la mystique» '

GHISLAIN WATERLOT

La mystique entretient une relation singuliére avec ’histoire de I’Europe
occidentale. Elle est a la fois tres présente et marginale, magnifiée et persé-
cutée, admirée et ridiculisée. Nous ne nous en rendons plus bien compte
aujourd’hui, car la mystique est loin de nous et de notre vie quotidienne;
réellement condamnée, depuis déja longtemps, a la marginalité. Certes nous
évoquons régulierement des personnalités dites mystiques ou spirituelles,
proches de notre temps: Simone Weil, Louis Massignon, Marie de la Trinite,
Marthe Robin, Mere Teresa de Calcutta, sceur Geneviéve de Grandchamp, etc.
Mais ces personnalités, trés diverses, sont considérées comme des singularités
exemplaires. Si elles attirent la curiosité, retiennent parfois notre attention ou
notre admiration, les plus connues d’entre elles ne font guere €cole dans nos
contrées. Aprés un incontestable regain de la mystique et de la mysticité dans
les années 1900-1940, I’Europe culturelle et savante tout comme 1’Europe
croyante se sont a nouveau globalement détournées de la mystique. Bien str
on voit fleurir ¢a et la, dans le monde académique, des études approfondies sur
la mystique (les études eckhartiennes, les études guyoniennes, pour ne citer
que ces deux exemples, ont été profondément renouvelées depuis une trentaine
d’années). Mais il ne faut pas s’y tromper: il s’agit d’un travail savant perdu
au milieu de quantités d’autres développements des recherches académiques,
car nous vivons une époque de profusion. Un spécialiste de Spinoza me disait
récemment que dans les vingt-cinq dernieres années on a vu paraitre plus de
livres sur I'auteur de I’Ethique que dans les 300 années précédentes. Jamais
peut-étre les hommes n’ont disposé d’autant de matériaux qu’a notre €poque,
mais rarement ils ont été si dépourvus devant la question: «qu’en faire ?»

' A I’origine de ce dossier, il y eut une demi-journée d’étude organisée le 3 avril
2009 par I'IRSE (Institut Romand de Systématique et d’Ethique) a la Faculté de
théologie protestante de I’Université de Geneve. Il s’agissait d’une activité du séminaire
«Mystique et Figures mystiques». Mais lors de cette journée, seules trois conférences
furent prononcées (celles de Marie-Anne Vannier sur Maitre Eckhart, de Marc Vial sur
Jean Gerson et de Frangois Marxer sur Bérulle, Frangois de Sales et Jean-Pierre Camus).
Les textes complémentaires de ce dossier sont venus s’adjoindre a ces trois conférences
devenues elles-mémes trois des articles publiés ici.



196 GHISLAIN WATERLOT

Nous savons que pour certains la question méme est absurde: les matériaux
vaudraient par eux-mémes indépendamment de tout effort d’orientation de la
pensée. Nous ne sommes pas tenus de les croire, mais la difficulté n’en est
pas moins la. De méme s’il n’est pas question de nier la présence de foyers
de mysticité qui s’efforcent en Europe d’entretenir ou de renouveler profon-
dément des traditions, il faut reconnaitre que leur rayonnement est trés limité.
Si bien que la plupart d’entre nous ne savent plus précisément de quoi nous
parlons quand il est question de «mystique».

Ce n’est pas tout. Pour compliquer les choses, le sens méme du mot
«mystique» a profondément évolué depuis le milieu du XIX¢ siecle. Le vocable
a pris une considérable extension et ses limites sont devenues floues: il en
est venu a signifier I’engagement sincére et profond, charnel, parfois aveugle,
envers une cause a laquelle on finit par s’identifier et dans laquelle on se fond
tout entier. Ainsi chez Péguy «la mystique est le monde de ceux qui s’engagent
vraiment»* et, comme il le dira lui-méme dans Notre jeunesse, «l’essentiel
est que dans chaque ordre, dans chaque systéme la mystique ne soit point
dévorée par la politique a laquelle elle a donné naissance»?. Il écrit ces mots
en songeant a I’engagement républicain en France, sous la III* République, et
a I’affaire Dreyfus. Le terme «mystique» a méme servi une trentaine d’années
plus tard a qualifier des phénomeénes politiques totalitaires : des auteurs réputés
ont considéré le nazisme ou le communisme, sous certains de leurs aspects,
comme relevant d’une «mystique». Cela ne simplifie pas les choses.

Il faut encore ajouter que depuis les travaux des psychiatres orientés sur
tous les phénomenes de la vie mystique comportant du pathologique, on
identifie facilement mystique et délire, hallucinations ou transports morbides*.
A vrai dire, une telle connotation n’avait pas attendu les psychiatres puisque
dés le XVII* siecle Bossuet, antimystique s’il en est, avait fait tout son possible
pour installer dans I’opinion I'idée que la mystique est avant tout ridicule et
pathologique. Avec succés. Peu a peu, les mystiques ont passé dans ’esprit
d’une majorité pour des réveurs hailucinés, parfois dangereux quand il sont
«enthousiastes» (nous dirions aujourd’hui fanatiques), que I’on ne saurait en
tout cas prendre au sérieux et qu’il s’agit peut-étre de guérir. Dire d’un propos
ou d’une attitude qu’ils sont «mystiques» revient, pour une bonne partie de nos
contemporains, a une maniére simple et lapidaire de les disqualifier, ou pour le
moins de les inscrire dans les marges.

Le parti pris de ces pages introductives et 1’idée germinale de ce dossier
s’inscrivent a contre-courant. Ce qui importe aujourd’hui, et pour commencer,
est une déconstruction de ’image qui s’est progressivement imposée au cours
des derniers siecles a propos de la mystique. D’abord en revenant a ses sources

2 J. BAsTAIRE, préface a Notre jeunesse (1910), Paris, Gallimard, 1993, p. 22.

3 Op. cit., p. 115-116.

* On songera en particulier a la grande étude de P. JANET, De [’angoisse a l'extase,
parue en 1927 et centrée sur le cas de Madeleine Lebouc.



POURQUOI S"INTERESSER A LA MYSTIQUE? 197

mémes. Rappelons cependant que notre propos est contextualisé: ce n’est
pas de la source de la mystique en général qu’il sera question, ni dans cette
introduction, ni dans les articles qui composent ce dossier. Nous 1’avons dit
des la premiére ligne: il s’agit ici de I’histoire de I’Europe occidentale. Qui dit
«histoire de I’Europe occidentale» et «mystique» parle forcément du christia-
nisme. Se reposer la question de la mystique dans ce contexte revient a inter-
roger une origine déterminée, qui est I’ceuvre du Pseudo-Denys 1’ Aréopagite®.
A I’aube de I’histoire de ce que I’on nomme 1’Europe, il a rédigé un opuscule
intitulé Théologie mystique. Ce texte trés court sera une référence constante,
extrémement présente sinon incontournable, pour toute une tradition. Chacun
s’en apercevra a la lecture des articles de ce dossier. Tous les auteurs et les
spirituels évoqués se sont sentis tenus ou ont été tenus de se situer, directement
ou indirectement, par rapport a I’ceuvre du Pseudo-Denys.

Dans sa Théologie mystique, il est d’emblée question de la suressentialité
divine. C’est assurément vers Dieu qu’il faut se tourner, écrit le Pseudo-Denys,
mais la relation a Dieu s’accomplit dans le dépassement de tout ce qui nous
constitue comme créature. Dieu est au-dela non seulement de ce que nous
percevons et sentons (du monde extérieur), mais il est également au-dela de
tout ce que nous rencontrons en notre intérieur, et donc de nos facultés d’ima-
giner, de nous remémorer et de concevoir. Dieu, comme disent les néo-platoni-
ciens®, est au-dela de ’essence et il n’est pas saisissable par nos concepts. Cela
ne veut pas dire qu’aucune expérience de Dieu n’est possible. Au contraire le
Pseudo-Denys invite clairement a cette expérience a travers un dépassement
de toutes les formes et conceptions qui étaient nécessaires et admises aux
commencements de 1’expérience. Au terme de ce dépassement, ne demeure
que le silence car «c’est dans le Silence en effet qu’on apprend les secrets»
de Dieu dont on ne peut alors plus parler qu’en usant d’oxymores. Ce Dieu
mystérieux et hors de notre mesure dont, contre toute attente, il n’est pas exclu
de faire ’expérience directe est la «Ténebre plus lumineuse que la lumiere»’.

> Celui que 1l'on nomme désormais le «Pseudo-Denys» a été¢ longtemps
considéré, suite a un €crit d’"HiLbum (Passio sanctissimi Dionysii), comme un des rares
convertis de 1’ Aréopage d’Athénes (Ac 17,34). A ce titre, on pensait donc que ses textes
avaient bénéficié de I’enseignement direct de Paul, ce qui leur donnait évidemment une
autorité considérable. En réalité, il s’agissait manifestement d’un moine de la fin du V*
siecle, dont I’ceuvre aujourd’hui connue (fort breéve) est composée de quatre traités:
Noms divins, Théologie mystique, Hiérarchie céleste, Hiérarchie ecclésiastique et de dix
lettres. Elle s’efforce de concilier christianisme et enseignement du néoplatonisme. Elle
a eu une importance capitale jusqu’au début des temps modernes.

¢ Dont I’initiateur et le chef de file est le philosophe mystique Plotin (mort en
270). L’école néo-platonicienne s’est particuliérement illustrée par Porphyre (disciple
direct de Plotin), Jamblique, Proclus et Damascius. Elle n’a pas survécu a la décision
de I’empereur Justinien de fermer I’Académie d’Athénes en 529, puisqu’elle s’éteint
quelques décennies plus tard. Le Pseudo-Denys (mais en cela il ne différe pas d’ Augustin)
a été manifestement influencé par les néo-platoniciens, spécialement par Proclus.

7 (Euvres complétes du Pseudo-Denys I’Aréopagite, trad. M. de Gandillac, Paris,
Aubier-Montaigne, 1944, La théologie mystique, chapitre I, p. 180.



198 GHISLAIN WATERLOT

Ce qui importe ici, et inaugure a proprement parler la mystique en chris-
tianisme occidental, c’est qu'une expérience du mystere est affirmée comme
possible parce que réelle pour certains. Au lieu de poser comme une borne un
mystére devant lequel I’homme s’arréte parce qu’il lui échappe absolument,
la mystique est ’expérience de vivre le mystere (sans ’abolir). Une réalité
mystique n’est donc pas seulement une réalité mystérieuse et «cachée»
(nvotikég) comme le veut 1’étymologie. C’est également une réalité qui, a
certaines conditions et pour certaines personnes, peut étre expérimentée. Le
mystique est donc une personne qui affirme vivre une expérience de Dieu,
sans prétendre la produire par elle-méme, et dont les actes et les discours sont
I’expression de I’expérience. Cette expérience a lieu par-dela la seule réception
de la révélation & travers les Ecritures et par-dela I’intelligence qui peut étre
prise de ces mémes Ecritures. Assurément la théologie, dans une de ses formes
majeures, est ’éclaircissement des Ecritures®. Elle peut étre également la
construction d’un concept de Dieu a partir de ces mémes Ecritures. Elle devient
alors «théologie scolastique» a proprement parler. Toutes les facultés de la
raison sont mobilisées pour que cette théologie parvienne a sa fin. Mais au-dela
de ces théologies, il y aurait une «théologie mystique» dont la substance serait
une expérience de la présence de Dieu, et méme une expérience d’union a Dieu
qui implique une forme d’anéantissement du soi, puisque toutes les facultés qui
font du soi ce qu’il est doivent étre dépassées pour entrer dans une expérience
qui ne sera absolument pas transposable dans 1’élément des facultés humaines.
D’ou la nécessité, pour pouvoir dire quelque chose de ce qui est vécu, de
développer une «théologie apophatique», qui sera structurée par des négations
(ce que Dieu n’est pas), et un discours volontiers poétique pour suggérer, avec
des images construites sur fond d’oxymores, ce qui ne peut en aucune maniere
étre congu ou représente.

Certes, cette expérience mystique évoquée dans 1’ouvrage du Pseudo-
Denys implique une maniére d’étre au monde et repose sur des pratiques dont la
principale est la priere ou I’oraison. Cette derniere est eile-méme tres élaborée
et ne saurait étre réduite a la priére de demande faite a Dieu en fonction d’une
circonstance temporelle particuliére. La priere de demande, qui espére satis-
faction, est la forme la plus spontanée de la priere, la plus immédiate. Elle
correspond parfois, dans ’oraison jaculatoire, au cri que 1’angoisse arrache
au cceur; genre d’oraison que le Christ des Evangiles plongé dans la détresse
a lui-méme connu au jardin de Gethsémani®. Sous cette forme cependant, la
priére ne peut étre considérée comme mystique. La priere devient mystique
lorsqu’elle advient a la «simple présence», sans [’énonciation physique
ou mentale d’un seul mot. A ce moment, il peut étre donné au mystique de

8 Théologie que I’on a nommeée successivement au cours des temps, et avec toujours
des variations de sens, «théologie symbolique», «théologie positive» et «théologie
biblique» ou encore «herméneutique».

® Mc 14,32-39; Mt 26,36-44 ; Lc 22,39-46.



POURQUOI S’ INTERESSER A LA MYSTIQUE? 199

contempler Dieu a travers et dans la priere. Il I’éprouve toujours comme une
grace insigne. Il est encore d’autres caractéristiques de la démarche mystique.
On pourrait évoquer les attitudes et les pratiques ascétiques (constitutives de
ce que ’on nomme classiquement, depuis la définition d’Origéne fixée par
Bonaventure dans son De triplici via, la via purgativa). 11 n’en sera que peu
question dans les textes de ce dossier.

Ce qui compte pour I’instant, c’est d’avoir reconnu la mystique comme
étant une certaine expérience, réelle ou illusoire, d’union a Dieu pouvant
conduire, d’aprés certains auteurs, jusqu’a une sorte de déification que ’on
peut soutenir doctrinalement en se rapportant a certains passages du Nouveau
Testament, comme 1’épitre aux Galates de Paul ' ou les chapitres 14 a 17 de
I’Evangile de Jean .

A la lumiére de ce qui précéde, on considérera comme inessentiels les
visions, les Iévitations, les rapts, les extases, et tous les phénomenes sur
lesquels nombre de nos contemporains se focalisent. Ils constituent des
stations, non nécessaires d’ailleurs'?, du parcours. Aux dires des mystiques
eux-mémes, ils n’en sont ni I’essentiel ni la signification profonde. L’essentiel
est éprouvé par les mystiques comme une certaine union a Dieu impliquant une
transformation de soi et de ses facultés qui, lorsque I’expérience est accomplie
jusqu’a son point culminant, aboutit a faire du mystique concerné un adjutor
Dei, une créature a travers laquelle Dieu est présent au monde et le royaume se
manifeste comme le Christ ’avait annoncé °. La prétention semble exorbitante,
et elle soulévera évidemment de nombreuses méfiances.

En tout cas ce bref approfondissement nous permet de tenir pour acquis
plusieurs points. Pour commencer, nous appréhendons dans les textes qui suivent
I’expérience mystique comme quelque chose de précis et non plus comme une
constellation d’expériences diverses aux contours vagues dont le dénominateur
commun serait simplement une grande ferveur et une extréme intensité. Ensuite
nous voyons qu’il ne s’agit pas avec la mystique de considérations marginales
pour le christianisme, mais au contraire d’un probléme qui peut étre considéré

1® Ga 2,20: «Je vis, mais ce n’est plus moi, ¢’est Christ qui vit en moi».

"' Ou on peut lire, par exemple, en 14,20 : «Vous connaitrez que je suis en mon Pére
et que vous étes en moi et moi en vous» ; ou encore en 14,23 : «Si quelqu’un m’aime, il
observera ma parole, et mon Pére I’aimera; nous viendrons a lui et nous établirons chez
lui notre demeure».

12 Madame Guyon, grande mystique, n’a jamais fait I’épreuve de visions de Dieu
ni de lévitations. Par ailleurs des mystiques incontestables, tel Jean de la Croix, ont
mis sévérement en garde leurs disciples contre les visions en lesquelles ils voyaient
ce que nous nommerions un risque aggravé de complaisance narcissique. Ils ont invité
instamment les disciples gratifiés de visions a prier pour leur disparition. Leur principale
raison est qu’il est impossible d’étre siir de pouvoir faire la différence entre une vision
produite par Dieu et une vision produite par le démon (nous dirions en un autre langage
par I’exaltation de I’imagination).

3 Lc¢ 21,17: «Le royaume de Dieu est au milieu de vous». Mais on peut également
traduire par «au dedans» qui était autrefois la traduction la plus répandue.



200 GHISLAIN WATERLOT

comme essentiel. Le philosophe Henri Bergson (1859-1941) n’hésitait pas a
affirmer que 1’expérience mystique constitue le cceur du christianisme et méme
le tournant de I’histoire humaine. Nous ne nous interrogerons pas ici sur ’his-
toire de I’humanité en général, mais nous pouvons nous demander quelle est
la raison qui poussait 1’auteur des Deux sources de la morale et de la religion
(1932) a affirmer la centralité de la mystique pour le christianisme. Elle tient
sans doute au fait qu’a ses yeux le Christ des Evangiles est le modele des
mystiques en christianisme, qu’il est méme le «Surmystique». Annoncer que
Dieu est venu aux hommes en la personne de Jésus, affirmer que Jésus-Christ
est 'expression méme de I’amour de Dieu pour les hommes, a travers sa vie,
ses actes et son sacrifice, et inviter les hommes a accueillir le Christ en eux, ce
n’est rien autre que les convier a I’expérience mystique. Considérée sous cet
angle, la mystique cesse tout a fait d’étre marginale pour devenir I’axe central
du christianisme, I’expérience fondamentale a laquelle chacun est appelé par
I’exemple des mystiques eux-mémes (parmi lesquels Bergson cite préférentiel-
lement, aprés le Christ des Evangiles, Paul, Frangois d’Assise, Jeanne d’Arc,
Catherine de Sienne, Thérese d’Avila, Madame Guyon).

D’un tel point de vue, on comprend mieux les raisons de s’intéresser a la
mystique. Mais il y aurait bien des questions a poser. Nous disions a I’instant
que la mystique peut sembler afficher une prétention exorbitante. C’est certain,
et Karl Barth n’a pas cessé de répéter que les mystiques sont au comble de
I’illusion et de I’idolétrie quand ils prétendent vivre I’irruption et faire I’expé-
rience de Dieu en eux (un Dieu qu’ils auraient en fait, d’aprés I’initiateur de
la théologie dialectique, fagonné a leur mode et conséquemment ne serait
jamais qu’une projection du désir humain)'. Par ailleurs que I’étre humain
tout entier, corps et dme, soit engagé dans l’expérience mystique est une
¢vidence qui ne peut étonner que si I’on oublie le «réalisme inoui de Paques»,
consistant a affirmer la résurrection — quelque délicate que soit la question du
«corps glorieux», corps dont il est affirmé qu’il ne faut pas le toucher (noli
me tangere®). Mais 1’engagement du corps dans |’expérience mystique peut
parfois éveiller le soupgon, spécialement quand il implique la /ibido comme
c’est le cas par exemple avec la transverbération de Thérese d’Avila '®.

4 Cf. a ce sujet I’article de J.-L. Leusa, «Mystique et barthisme», in: Etudes
barthiennes, Genéve, Labor et Fides, 1986, p. 97-138. On peut lire aussi I’ouvrage de
M. Cornuz, Le protestantisme et la mystique. Entre répulsion et fascination, Geneéve,
Labor et Fides, 2003, ou il est rappelé que si Barth considére la mystique comme un
«athéisme larvé et ésotérique» (p. 19), ¢’est d’abord parce qu’il estime que la mystique
constitue «une technique ou un art permettant a I’homme [...] de croire qu’il peut s’unir
a la divinité» (extrait de la Dogmatique, cité p. 143). Toute la méprise barthienne est
1a, car les mystiques chrétiens ont toujours souligné que c’est Dieu qui vient 3 eux et
les transforme, et non pas eux qui vont a Dieu par leurs techniques et leurs efforts.
Mais Barth s’en est tenu a une conception de la mystique qui s’est développée dans la
réception de Schleiermacher.

' Selon la traduction de la Vulgate du «M7 pov drtov» grec en Jn 20,17.

'® Passage fameux qui a donné lieu a la célébrissime sculpture du Bernin. On se
rappelle a ce propos le séminaire «Encore» de Jacques Lacan qui déclarait, a la date du



POURQUOI S’ INTERESSER A LA MYSTIQUE? 201

En outre, les mystiques vivent une expérience intérieure qui semble non
partageable. Beaucoup de mystiques hésitent longtemps avant de faire part de
leur expérience si singuliére. Réguliérement méme, la mysticité de telle ou
telle personne n’est connue qu’apres sa mort. Le Pseudo-Denys déclare tout
le premier qu’il ne faut pas en parler & «ceux qui ne sont pas initiés»'’. Mais
que se passe-t-il quand les mystiques se mettent a parler et surtout a €crire,
spontanément ou a la demande de leur directeur ? Car méme si nous accordons
que le Christ est le «Surmystique», il est €évident, si nous exceptons quelques
chapitres de Jean et quelques allusions de Paul, de Matthieu ou de Luc (dans les
textes réunis sous le titre de «sermon sur la montagne»), que les Evangiles ne
sont pas un traité de mystique ! Lorsqu’ils se mettent a décrire leur expérience,
les mystiques ne menacent-ils pas d’introduire dans la foi chrétienne de dange-
reuses innovations ? Tres vite, la crainte s’est manifestée parmi les respon-
sables de I’Eglise et du dogme. Les mystiques ne risquent-ils pas de conduire
leurs auditeurs loin de ce que la doctrine la plus répandue et la plus approuvée
affirme ? Par exemple, ne seront-ils pas inclinés a valoriser une expérience
de Dieu sans la médiation du Christ ? Ne lit-on pas chez nombre d’entre eux
qu’ils disparaissent en Dieu comme la gouttelette disparait dans 1’océan qui
I’absorbe ?'® Pire : n’entend-on pas dire parfois qu’au cceur de I’extase ininter-
rompue I’ame mystique est «devenue Dieu» (Ich bin Gott geworden, peut-on
lire dans les Dialogues avec sainte Catherine, comme le rappelle dans son
article Marie-Anne Vannier) ! Affirmations extrémes qui appellent ou suscitent
le controle. C’est I’histoire de ces audaces et de ces efforts de contréle qu’ana-
lysent, a partir d’angles et d’époques différentes, les articles de ce dossier.

I1 est temps de les présenter. Ils s’inscrivent dans des limites historiques et
géographiques déterminées. Les limites géographiques sont celles de 1I’Europe
occidentale, nous I’avons dit. Les limites historiques sont la fin du XIII® siécle
pour le point de départ et la fin du XVII¢ pour le point d’arrivée. Nous aurions
pu partir de plus haut, car il est généralement convenu que I’essor du mysti-
cisme en Europe occidentale date du XII° siécle, avec de grands noms comme

21 novembre 1972 : «Sainte Thérese, enfin disons quand méme le mot... et puis en plus
vous n’avez qu’a aller regarder dans une certaine église 8 Rome la statue du Bernin pour
comprendre tout de suite... enfin quoi: qu’elle jouit, ¢a fait pas de doute !»

" Théologie mystigue, op. cit., chap. 1, § 2, p. 178 «Prends garde que personne ne
t’entende de ceux qui ne sont pas initiés, je veux dire de ceux qui s’attachent aux étres,
qui n’imaginent pas que rien puisse exister suressentiellement au dela des étres et qui
croient pouvoir connaitre par voie de connaissance “Celui qui a pris la Ténébre pour
retraite” (Ps 17,12)».

'8 Parmi d’autres, on pourra citer Thérése d’Avila et Le chdteau intérieur ou livre
des demeures, in: (Euvres compleétes, Paris, Cerf, 1995, p. 1142 «Ici, on dirait I’eau du
ciel qui tombe dans une riviére ou une fontaine et se confond tellement avec elle, qu’on
ne peut plus ni les diviser ni distinguer quelle est I’eau de la riviére et quelle est I’eau
du ciel. Ou bien c’est un petit ruisselet qui se jette dans la mer et qu’il est impossible
d’en séparer.»



202 GHISLAIN WATERLOT

Guigues I le Chartreux (1083-1136), Bernard de Clairvaux (1090-1153),
Guillaume de Saint-Thierry (1085 environ-1148), Richard de Saint Victor
(1110-1173), etc. Mais notre point de départ est une des figures postérieures, une
des plus grandes figures de la mystique chrétienne occidentale : Maitre Eckhart
(1260 environ-1327). Si le Pseudo-Denys est une sorte de source commune a
presque tous les grands courants, on peut légitimement dire que Maitre Eckhart
est la source d’un des deux courants mystiques majeurs en Europe latine, le
courant qui sera nommé par |’historiographie «rhéno-flamand» (le deuxi¢me
courant majeur surgissant au XVI© siecle avec les figures de Thérése d’Avila
et Jean de la Croix et s’épanouissant en «mystique carmélitaine»). Le dernier
article nous conduira a la toute fin du XVII® siecle, avec le philosophe luthérien
allemand Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716). Entre le ferminus a quo et le
terminus ad quem, on lira une étude sur le chancelier de I’Eglise de Paris Jean
Gerson (1363-1429), une étude sur le tournant de I’histoire de la mystique en
chrétienté latine que constitue la premiére moitié du XVII¢ siecle frangais (qui
est comme submergé par ce que I’abbé Brémond a nommé laudativement une
«invasion mystique»). Enfin, avant le petit texte presque inédit en francais '
du philosophe Leibniz, accompagné d’une rigoureuse étude critique et d’une
interprétation nouvelle, un texte sera propos¢ sur Madame Guyon (1648-1717)
dont on a dit qu’elle a incarné, avec Fénelon qui la défendait, le «crépuscule
des mystiques» 2, ou tout au moins le crépuscule d’une grande veine mystique :
désormais la mysticité sera, spécialement en France, renvoyée dans la margi-
nalité des monastéres et surtout des couvents, et elle sera fermement invitée,
hors de 1, a faire «profil bas». Ces quelques études condensent donc en un sens
et a grands traits toute une histoire dramatique, celle de I’épanouissement puis
de la critique toujours plus radicale de la mystique.

Mais il s’agit également de I’histoire d’une tension entre deux termes: la
théologie mystique et la mystique. Le titre général du dossier, «De la théologie
mystique a la mystique», laisse a penser que 1’on passe de 'une a l’autre.
Sentiment qui ne sera que renforcé si 1’on se rappelie les textes importants de
Michel de Certeau, nous apprenant que la mystique est adjectivée jusqu’au
X VI siecle (il y a une théologie mystique, une Eglise qui est corps mystique,
etc.) et ne devient substantif qu’au XVI¢, marquant a la fois I’affirmation de
la subjectivité (la psychologisation accrue de 1’expérience) et une certaine
émancipation a 1’égard des institutions ecclésiales et de la hiérarchie?'.

1% Avant que paraisse la traduction de Claire Rosler présentée ici, Arnaud Pelletier a
proposé en annexe a un article intitulé «Leibniz et la raison des corps : 4 propos du fou
et de la théologie mystique», une premiére traduction francaise de I’ensemble du texte,
mais sans appareil critique développé, dans la Revue du XVIF siécle, n° 247, 18 mars
2010, p. 267-270.

20 L’expression de Louis Cognet a donné le titre d’un livre important, paru pour la
premiére fois en 1958 et réédité en 1991 (Crépuscule des mystiques. Bossuet-Fénelon,
Paris, Desclée de Brouwer).

2! Le plus simple et le plus direct est encore de lire I’article «Mystique» qu’il a
rédigé pour I’Encyclopeedia Universalis, anquel il tenait beaucoup et qui a été intégré



POURQUOI S’ INTERESSER A LA MYSTIQUE? 203

Apparaissent des groupes de spirituels dans lesquels comptent un bon nombre
de laics, qui vivent une expérience de Dieu en marge de la ritualité et de la
liturgie ecclésiale, parfois méme en marge des Eglises. Pour les désigner, on
parle désormais des mystiques qui tendent a développer une science autonome,
dénommée au XVII* siécle la «science des saints». Les mystiques développent
ainsi /a mystique, menacant virtuellement 1’ordre d’ensemble de 1’édifice
chrétien. Mais a vrai dire, la these de Michel de Certeau, une fois rigidifiée
et simplifiée pour en faire une grille d’analyse expéditive et commode, risque
d’opacifier et de tordre la réalité historique et celle du mysticisme lui-méme.
Sous sa forme vulgarisée, elle pourrait laisser croire qu’il n’y a pas d’expé-
rience mystique a proprement parler avant le XVI° siecle. C’est précisément le
contraire qui sera souligné ici.

Une polarité traverse ces siccles, une tension entre d’un c6té I’expérience
mystique et de ’autre la théologie mystique. On voudrait le suggérer ici
rapidement, avant la lecture des textes eux-mémes, rédigés a chaque fois par
des spécialistes de chaque auteur concerné.

Maitre Eckhart ne peut pas étre classé, selon un partage qui se voudrait
exclusif, soit dans la catégorie des praticiens de la mystique, soit dans la
catégorie des théoriciens, puisqu’il reléve a la fois de ce que I’on nomme en son
temps la «théologie scolastique» et la «théologie monastique». Il est d’un coté
Lesemeister a la Sorbonne et d’un autre coté Lebemeister pour les moniales de
Rhénanie dont il a la charge. En élaborant la théorie de la mystique, Eckhart fait
la théorie d’une expérience, mais d’une expérience qui est de toute évidence,
comme le montre Marie-Anne Vannier, la sienne! Eckhart est au bénéfice
d’une expérience mystique, c’est-a-dire qu’il a vécu, selon ses propres termes,
«la naissance de Dieu dans I’ame». Une telle expérience a constitué pour lui un
tournant: «Auparavant, je disais et maintenant, je dis...». Cet homme a donc
ceci de particulier qu’il réunit en lui les deux figures: la figure du mystique
(méme s’il est singulierement peu loquace sur son expérience personnelle)
et celle de ’homme qui fait la théorie de I’expérience mystique. Il est tres
différent en cela d’un Frangois d’Assise, par exemple, dont on peut dire qu’il
n’a pas eu le souci de théoriser son expérience; a moins de considérer que
Maitre Eckhart est en quelque sorte comme Frangois d’Assise et Bonaventure
réunis 2. Certes, Eckhart n’écrit pas de théologie mystique dans la rigueur des

dans un recueil posthume de certains de ses textes, Le lieu de ['autre. Histoire religieuse
et mystique, Panis, Gallimard-Seuil, 2005, p. 323-342.

2 En songeant en particulier aux deux traités de «théologie mystique» du ministre
général de ’ordre des franciscains: le De triplici Via et ’ltinerarium mentis in Deum
(dont il existe une belle traduction par H. Duméry, éditée chez Vrin). Etienne Gilson a
dit des ouvrages de Bonaventure qu’ils pouvaient étre considérés comme «la méditation
d’un saint Frangois d’Assise qui s’oublierait a philosopher» (La philosophie au Moyen
Age, Paris, Payot, 1952 [édition revue et augmentée], p. 420). L’historien Barthélémy
Hauréau, auteur d’une Histoire de la philosophie scolastique (Paris, Durand et Pedone-
Lauriel, 3 vol., 1872-1880) a estimé quant a lui que Bonaventure était «un mystique



204 GHISLAIN WATERLOT

termes, mais ses nombreux sermons latins et commentaires de 1’Ecriture ne
sont qu’une longue mise en forme théorique de 1’expérience mystique. Cette
mise en forme a beaucoup inquiété : Eckhart n’invite-t-il pas ses lecteurs et ses
auditeurs a se plonger dans la déité, a se perdre en ce fond sans fond absolument
un qui est en un sens au dela de Dieu méme ou, pour le dire autrement, en deca
de son déploiement trinitaire ? Une réponse affirmative oublierait, et la parti-
cularité de I’article présenté ici est de souligner ce point, que la Trinité joue un
role capital dans I’ensemble de 1’expérience; que cette derni€re ne serait pas
possible sans elle. S’il s’agit bien de se détacher de tout ce qui est donné de
fagon a favoriser I’émergence de «I’homme noble», c’est en vue de pouvoir
vivre la filiation divine, car c’est par le Christ — et il ne saurait en étre autrement
affirme Eckhart — que Dieu nait dans I’ame. Par le Christ, le mystique est inscrit
dans la vie trinitaire (la périchorése), il devient fils par adoption, et c’est a
partir de ce point seulement qu’il pourra s’enfoncer encore au-dela de la saisie
de «la lumiere dans son jaillissement» et «saisir Dieu comme mode sans mode,
comme étre sans étre» . Bien slir une question demeure, que la mystique ne
cesse d’aiguiser, et qui est: n’est-ce pas relativiser dangereusement la Trinité
et esquisser un retour au monothéisme radical par contamination du néo-plato-
nisme que présenter la phase ultime de I’expérience contemplative comme une
plongée a la racine de la bullitio par laquelle se produit ’engendrement du
Fils ? En outre, n’est-ce pas divaguer dangereusement sur ce qui est ouvert
et offert & la créature humaine ? Aussi Eckhart est-il attaqué par la hiérarchie
ecclésiastique et ses écrits partiellement condamnés, et se joue en ce proceés
quelque chose d’essentiel a la tension qui s’institue progressivement entre
mystique et théologie mystique.

L’article sur Jean Gerson (1363-1429) met pleinement cette tension en
¢vidence. Plus de 80 ans séparent les €crits du mystique rhénan de ceux du
chancelier de I'Eglise de Paris, mais les problémes n’ont pas fondamentalement
changé. Cependant une différence fondamentale s’impose: Gerson n’est pas
un mystique, mais un théologien universitaire en charge de responsabilités
ecclésiastiques. Certes, a la suite d’Hugues de Balma, il place I’expérience
mystique au plus haut, et il identifie théologie mystique et expérience. La
théologie mystique, au sens strict, ¢’est pour lui I’expérience de 1’union, par
le cceur, de I’dme et de Dieu. S’il corrige par la suite sa position, comme le
montre Marc Vial, et ne parle plus de la théologie mystique que comme d’un
contact immédiat de I’ame et de Dieu méme, il ne change pas son affirmation
fondamentale selon laquelle la théologie mystique ne se distingue pas de
I’expérience: elle est cette expérience exprimée dans un discours. On n’est

théorique», ce qui revient a dire qu’il s’occupe essentiellement de «théologie mystique».
Il suffit a la vérité de lire I’Jtinerarium mentis pour s’apercevoir qu’il s’agit bel et bien
de porter au discours et a la théorie I’expérience d union a Dieu dont Frangois d’Assise
a donné I’exemple par sa vie.

3 Maitre EckHART, Sermons, trad. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1979, t. III,
Sermon 71, p. 80. Cité par Marie-Anne Vannier.



POURQUOI S’ INTERESSER A LA MYSTIQUE? 205

alors pas peu surpris d’apprendre que le promoteur de la théologie mystique a
I’Université déclare ne pas faire lui-méme méme 1’expérience mystique ! La se
noue quelque chose d’essentiel pour notre probléme: la théologie mystique se
déploie comme une expérience qui ne résulte pas directement de 1’expérience
empirique que peuvent faire les mystiques eux-mémes, dans la mesure ot ils ne
sauront pas, la plupart du temps, 1’exprimer adéquatement. La vraie théologie
mystique a déja été proposée depuis longtemps, et elle constitue par 1a méme
un modele et un critére de validation de toute théologie mystique a venir. Pour
Gerson, la théologie mystique par excellence est celle du Pseudo-Denys, que
nous retrouvons. D’ailleurs, a I’époque ou Gerson écrit, il ne s’agit pas encore
du Pseudo-Denys mais bien de Denys 1’Aréopagite, celui-la méme que Paul
a converti a Athénes — un des rares qu’il a su toucher a I’Aréopage — et dont
il est question dans les Actes des apotres. 1l faut attendre le XVI® siecle et
Laurent Valla pour qu’on cesse de croire a cette identité et que 1’on reconnaisse
progressivement en ’auteur de la Théologie mystique un moine du V* siécle.
En attendant, il n’est pas difficile d’imaginer le crédit dont pouvait disposer un
homme pris pour un disciple directement enseigné par Paul: dans son ceuvre
en général et dans sa Théologie mystique en particulier, il doit forcément
rendre indirectement présentes ces «paroles inexprimables qu’il n’est pas
permis a ’homme de redire», mais que Paul a ouies lorsqu’il fut «enlevé
jusqu’au troisiéme ciel» **. Avec un tel dispositif, la théologie mystique donne
a Gerson les moyens de jauger et d’évaluer toutes les paroles mystiques venant
a se présenter. C’est ainsi a une exigence de contrdle doctrinal que répond
la théologie mystique. La mystique a droit de cité¢ dans le monde chrétien, a
condition qu’elle soit soumise, comme tout ce qui reléve de pres ou de loin a la
religion, au contrdle de ceux qui sont responsables de et pour I"Eglise. Gerson
n’hésite pas a s’engager a ce propos. [l met en cause certains textes du mystique
Ruysbroeck (ou Ruusbroec, 1293-1381) dont 1’autorité était grande et lors de
I'instruction de la cause de Brigitte de Sue¢de (1302-1373), il s’exprime contre
sa canonisation — bien que celle-ci soit finalement décidée en 1391. S’il se
permet ces engagements, c’est au nom de son autorité¢ de bon interprete de
Denys.

Le probleme rebondit, et de maniére accentuée, avec 1’époque suivante
qui voit s’épanouir le «siecle des saints» dans le royaume de France. Frangois
Marxer nous conduit dans le sillage de trois figures, dont deux sont majeures
pour I’histoire de la mystique: Pierre de Bérulle (1575-1629), Frangois de
Sales (1567-1622) et Jean-Pierre Camus (1584-1652). Les deux premiers, au
fond, ne se mélent pas de théologie mystique a proprement parler, mais plutot
du développement de la vie spirituelle dans un monde catholique appelé a
renouveler sa séve intérieure apres le fracas des guerres de religion et I’obnu-
bilation des questions politiques. Ils le font tres différemment I’un de 1’autre.
Pierre de Bérulle s’efforce d’acclimater le carmel réformé espagnol dans le

#* 2Co 12,1-10.



206 GHISLAIN WATERLOT

royaume de France et de le croiser avec la «mystique abstraite», dépositaire de
I’héritage rhéno-flamand et incarnée par Benoit de Canfeld ou Madame Acarie.
Il a également le projet politique, qui marquera le mysticisme frangais de cette
époque et précipitera sans doute son déclin, d’atteindre la téte de la société et de
favoriser I’affirmation d’une «Europe des dévots» pour reprendre 1’expression
de Louis Chatellier®. Quant a Frangois de Sales, son principal souci, aprés
avoir pris la mesure des limites de la controverse anti-protestante a laquelle
on lui demandait de participer, sera d’apporter les principes d’une direction
de conscience qui permet a la spiritualité de se développer méme au cceur de
la vie sociale ordinaire et laique, en particulier chez les personnes mariées.
Assurément, Francois de Sales accompagne le mouvement dont Michel de
Certeau a souligné toute I'importance pour I’histoire de la mystique. Chez
I’évéque d’Annecy cependant, il est question d’une mystique qu’on pourrait
dire «bien tempérée» *®, dont on discerne deux degrés d’approfondissement a
travers d’une part L ‘introduction a la vie dévote qui s’adresse a tous et spécia-
lement peut-étre aux femmes, et d’autre part le Traité de I'amour de Dieu qui
s’adresse préférentiellement aux religieux et religieuses. Il y est alors question
de la «fine pointe de ’ame» ou la rencontre de I’homme et de Dieu peut
avoir lieu. Mais Frangois de Sales émettra toujours des réserves a 1’égard du
franchissement de certaines limites qui fait entrer la personne humaine sur un
terrain apparemment irrespirable pour elle. Avec Jean-Pierre Camus, on passe
manifestement des simples réserves aux franches censures exprimées dans
la Théologie mystique qu’il publie en 1640 et dont Frangois Marxer montre
qu’elle est un effort pour justifier la codification du langage des mystiques
et le contraindre a entrer dans les modes d’expression ordinaires. S’il met
en valeur, un moment, les Expérimentés (mystiques) face aux Ratiocinaux
(théologiens), c’est pour mieux forcer ensuite les premiers a renoncer aux
créations de sens jugées hasardeuses et égarantes, aux aventures langagiéres
qui conduisent le lecteur dans ce que Camus estime €tre un véritable brouillard.
11 faut parler comme tout le monde, si I’on veut étre efficace et surtout ne pas
prendre le risque d’égarer les &mes fragiles et trop imaginatives. Mais avec une
telle exigence, le coadjuteur de I’archevéque de Rouen interdit, qu’il en soit
conscient ou non, I’arpentage par les mystiques de cette terra incognita qu’ils
découvrent, avec tous les risques que cela comporte sans doute, mais aussi avec
toute la fécondité virtuellement attachée a ces expériences. Les dérives, les
audaces hasardées, les embardées de I’imagination: voila ce qu’il faut craindre
aux yeux de Camus comme de tant d’autres. La claire raison doit prévaloir et
ne jamais perdre la maitrise. Et la deuxiéme moitié du XVII® siécle accentuera
cette critique de la mystique, jusqu’a finalement la condamner franchement

* Auteur de I’ouvrage éponyme, L 'Furope des dévots, Paris, Flammarion, 1987.

* En songeant au livre de D.-M. Dauzet, mais qui porte sur une autre période, et
qui est intitulé La mystique bien tempérée. Ecriture féminine de | ‘expérience spirituelle
aux XIX*-XX¢ siecles, Paris, Cerf, 2006.



POURQUOI S’ INTERESSER A LA MYSTIQUE? 207

et judiciairement. La théologie mystique, dans un tel contexte, n’est plus
I’expression d’une expérience, mais un manuel d’encadrement et de censure.

Cette franche condamnation, Madame Guyon I’a connue, elle qui, au terme
d’un proces qui ne disait pas son nom, a passé sept années de sa vie dans les
geodles du roi de France avant de terminer ses jours en résidence surveillée,
mais entourée par certains de ses amis, en la ville de Blois. Elle concentrait
en elle tout ce que I’on pouvait craindre de la mystique. Voici une femme
qui a été mariée (elle devient veuve a 28 ans) et qui, éprise de spiritualité et
méme plongée dans la vie mystique, a refusé la vie religieuse cloitrée ou a
demi-cloitrée qu’on lui proposait pour aller librement par les diocéses précher
les méthodes d’acces a la vie intérieure. Pire, voici qu’elle s’est approchée de
Versailles, a séduit Madame de Maintenon et s’est installée a Saint-Cyr pour
y prodiguer ses enseignements aux jeunes orphelines de petite noblesse que
I’on éduquait 1a, a I’enseigne d’un catholicisme de cour formalisé a I’extréme
et d’'une désolante sécheresse (qui rendait Madame de Maintenon sensible au
discours et aux pratiques de Madame Guyon). Une femme laique, qui n’avait
bien siir pas été instruite de la théologie en bonne et due forme, prétendait
proposer a tous son expérience mystique radicale et agir au beau milieu de
’univers social. Sans doute était-ce la I’insupportable. Car ce que 1’on a nommé
le «quiétisme» de Madame Guyon aboutit, paradoxalement, a une doctrine
de I'action. Le refus de toute action qui vienne de soi débouche sur I’action
exacerbée mais tranquille d’une 4me qui pense étre entierement renouvelée par
I’épreuve qu’elle a fait de la vie divine a travers la transformation mystique.
J’ai voulu montrer dans ’article consacré a cette figure clé de la mystique de
I’age classique qu’il y a bien une doctrine de I’action chez Madame Guyon, et
que c’est dans 1’action, d’abord exercée sur soi-méme — selon des modalités
bien particulicres et dans des limites déterminées — et ensuite sur les autres,
que la mystique radicale du «pur amour» qu’elle vit puis propose s’achéve et
s’accomplit. Cette mystique comportait méme une dimension politique, dont
les Fénelon, Chevreuse et Beauvillier devaient étre les fers de lance, et qui
sera une raison supplémentaire de la condamner. Mais indépendamment des
perspectives politiques, on retrouve a coup sir et dans toute sa rigueur, avec
Madame Guyon, le mouvement consistant a se laisser anéantir soi-méme pour
laisser étre Dieu en soi. La vie divine est sans contours clairement définis ou
mesurés et se dérobe a tous les efforts d’appréhension rationnelle et concep-
tuelle: si I’on peut en décrire les mouvements et distinguer des étapes dans
cette progression vers la vie divine, la raison n’en fera pas la théorie au sens
scientifique du terme; ou plus précisément, elle fera la théorie (théologie
mystique implicite) de ce qui dépasse toute théorisation conceptuelle déter-
minée, précisément parce que 1’ame finit par étre immergée dans ce qu’elle ne
saurait saisir.

Dans cette espece de gigantomachie qui traverse le siecle, c’est finalement
la lumiere naturelle source des idées «claires et distinctes» qui 1’emporte.



208 GHISLAIN WATERLOT

Le dix-huitiéme siecle s’affichera un peu partout?, nettement et en toute
tranquillité, comme anti mystique. Il ne reste plus, aux yeux des Aufkldrer et des
Encyclopédistes, qu’a triompher du pouvoir du clergé et de la doctrine théolo-
gique qui prétend encore retenir les esprits dans les limites du donné révélé
et de son interprétation par I’Eglise. Le siécle des Lumiéres verra s’affirmer
la religion naturelle et la théologie mystique comme la mystique sembleront
définitivement reléguées dans 1’ «age gothique» ou, comme disait Voltaire,
I’esprit de I’humanité entravée balbutiait. Pourtant, un autre destin, méme en
supposant le triomphe des lumieres de la raison sur les lumineuses ténébres de
Pexpérience mystique, elt été possible si une voie comme celle que suggérait
Leibniz avait réussi a s’imposer. C’est ce que montre indirectement Claire
Résler en nous proposant une traduction avec commentaires et appareil critique
d’un petit texte du philosophe allemand: Von der wahren Theologia Mystica.
Ce texte est suivi d’un article dans lequel la traductrice propose une interpré-
tation approfondie. Selon cette interprétation, Leibniz se tient sur une ligne de
créte. Certes, il rejette 1’illumination mystique caractérisée par le renoncement
a toute lumiere naturelle et dans laquelle le sujet de I’expérience consent a étre
comme anéanti dans toutes ses facultés pour laisser vivre en lui le vouloir divin.
Une telle rupture de toutes les amarres est aux yeux du philosophe de Hanovre
synonyme d’errance offerte a tous les délires (évidemment il stigmatise les
visions et extases en lesquelles il voit surtout le libre cours donn€ aux outrances
de I'imagination). Mais d’un autre c6té, il affirme le primat de [’intériorité
et de la pure saisie des essences. L’«essence affirmative» de ’homme, selon
son expression, contient en elle I’infini par lequel Dieu se fait plus présent
au «moi» que le corps méme. Cette extréme proximité de Dieu, qui peut se
vivre jusque dans une familiarité intime mais sans jamais altérer la différence
essentielle qui interdit I’'union immédiate, fait de la doctrine de Leibniz, d’un
certain point de vue hyper rationaliste, une doctrine qui accueille une incon-
testable dimension de mysticité. C’est pourquoi, tout en critiquant fortement
les mystiques, il n’a pas estimé nécessaire de les condamner entiérement mais
au contraire il a voulu s’essayer a une vraie théologie mystique, qui serait la
mystique corrigée, non pas a la facon de Jean-Pierre Camus, mais en fonction
des exigences de la plus pure raison. Si bien qu’au terme méme d’une grande
époque de la mystique, et avant le renouvellement de cette derniére a travers le
piétisme allemand et 1’émergence du méthodisme dans le monde anglo-saxon,
Leibniz affirme la possibilité et méme 1’exigence d’une théologie mystique.

Nous le voyons a présent, et nous le verrons encore davantage a la lecture
de I’ensemble de ce dossier, il n’est finalement pas possible de dire que
I’on passe purement et simplement de la théologie mystique a la mystique.
Certes, on constate progressivement que la mystique prend peu a peu le pas

?7 11 faut sans doute excepter les zones d’influence du piétisme allemand ot I’ceuvre
d’une Madame Guyon trouvera refuge.



POURQUOI S'INTERESSER A LA MYSTIQUE? 209

sur la théologie mystique qui semble dominer le monde médiéval pour ensuite
tendre a s’effacer ou passer en retrait du fait de I’efflorescence des discours
mystiques de moins en moins canalisés par la théologie et de plus en plus
offerts a I’expression poétique capable de suggérer ce qui dépasse tout concept.
Ce mouvement global justifie le titre que nous conservons pour ce dossier.
Cependant il est incontestable que ce qui se produit n’est pas une simple substi-
tution de la mystique a la théologie mystique, celle-ci s’effagant au bénéfice de
celle-1a, par I’effet de son affirmation, mais bien plutdt une tension constante :
la théologie mystique et la mystique (comme expérience) sont comme deux
poles qui se conditionnent et se contaminent 1’un I’autre. Ce que nous nommons
théologie mystique au Moyen Age est imprégné d’expérience mystique, et
les théoriciens revendiquent cette immanence de ’expérience a la théologie
mystique. D’un autre coté, la mystique qui s’épanouit avec la Renaissance et
I’Age classique appelle sans cesse une théologie mystique qui en est a la fois
la théorisation et la délimitation, voire la limitation. La théologie mystique,
de canal de I’expérience dans I’élément du discours qu’elle était devient I’ins-
tance de contrdle qui jugule la vie mystique jusqu’a risquer de la dévitaliser.
Toutefois la tentative leibnizienne montre qu’on ne saurait dire se contenter
de dire que la théologie mystique est devenue au fil du temps le bourreau de
la mystique. Une théologie mystique sera toujours régulatrice de 1’inquiétante
et fascinante étrangeté, mais elle demeure jusqu’au bout la marque qu’une
expérience de Dieu peut étre revendiquée et trouver sa place entre la confession
de foi actualisée dans la vie liturgique et la construction conceptuelle proposée
par la théologie scolastique.






	Pourquoi s'intéresser à la mystique? : Présentation et problématisation du dossier "de la théologie mystique à la mystique"

