
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 2: Alfred Loisy au Collège de France : un colloque à l'occasion du
centième anniversaire de son élection

Artikel: Une passion partagée pour la vérité : Joseph Turmel et Alfred Loisy

Autor: Talar, Charles J.T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 161-173

UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE :

JOSEPH TURMEL ET ALFRED LOISY

Charles J. T. Talar

Résumé

Tout au long de la période durant laquelle Alfred Loisy s 'est efforcé de

réformer le catholicisme, Joseph Turmel a travaillé à le subvertir. Malgré leurs

projets différents, leurs efforts respectifs les ont rapprochés l'un de l'autre.
Turmel a écrit pour la revue de Loisy, la Revue d'histoire et de littérature

religieuses, tandis que, durant sa phase moderniste, les efforts réformistes
de Loisy sont de plus en plus considérés comme une destruction du dogme
catholique. En essayant de comprendre leurs relations mutuelles, on jette une
lumière nouvelle sur la dynamique du mouvement moderniste.

Avant-propos

Le sort d'Alfred Loisy est exceptionnel par la puissance de sa pensée, par
la force de la condamnation qui l'a poursuivi, par la noblesse de sa carrière
universitaire comme titulaire de la chaire d'histoire des religions au Collège
de France. Cependant on aurait tort de croire que son parcours a été unique.
Bien au contraire, de nombreux prêtres en particulier ont suivi un chemin

qui a croisé, accompagné, et même rejoint quelquefois celui de Loisy. Nous

proposons ici de suivre l'un d'entre eux, «l'abbé» Joseph Turmel.

La formation intellectuelle

Joseph Turmel (1859-1943) a été ordonné prêtre dans l'archevêché de

Rennes en 1883. Avant cela, il a étudié à la Faculté de théologie catholique
d'Angers où il a lu les commentaires de Gesenius ' et de Reuss2. Ces œuvres

critiques lui ont fourni une manière d'approcher les questions bibliques assez

1 H. F. W. Gesenius (1786-1879), orientaliste et exégète qui a produit des

contributions importantes et durables à l'étude de la grammaire hébraïque et de la

lexicographie.
2 E. Reuss (1804-1891), personnage important dans le protestantisme français du

dix-neuvième siècle, qui eut une grande influence par ses propres œuvres et celles de ses

élèves, tel qu'Auguste Sabatier.



162 CHARLES J. T. TALAR

différente de celle qu'il avait pratiquée au séminaire. Comme pour plusieurs de

ses contemporains, de tels livres lui ont donné l'envie d'apprendre la démarche

critique pour défendre la foi. Mais la juxtaposition, pleine de contradictions, de

sa formation théologique et de ses lectures critiques ont engendré une position
intellectuelle fort instable.

À Angers, Turmel a eu le jésuite Louis Billot pour instructeur. Dans son
livre sur le modernisme, Gabriel Daly a explicité ses vues. Pour Billot:

La vraie religion et la vraie foi portaient sur des certitudes, et on ne pouvait pas, à

son avis, être certain en quelque sujet que ce soit qu'on ne pouvait expliquer avec
une clarté cognitive absolue. Il n'est pas fortuit qu'un des problèmes majeurs auquel
il se heurta en théologie fut de défendre Yobscurltas de la foi.3

Avec ses observations sur l'importance de la certitude dans la théologie de

Billot, Daly a mit le doigt sur l'aspect positiviste de sa démarche :

Elle était positiviste dans la manière dont elle approchait ses sources, notamment le

texte de l'Écriture et les documents du magistère ecclésiastique en tant que données

simples dont la facture et le sens transcendant étaient là, visibles pour tout le monde.
Lesfacta externa étaient là pour être observés et enregistrés par les sens de façon claire
comme le jour. L'élément interprétatif était réduit à un rôle minimal, comme quelque
chose de <subjectif>, et donc, par définition, ouvert à l'erreur. [...]. L'objectivité
massive de ce système a réduit le rôle de l'historien à celui de simple communicateur.4

Ces éléments se retrouvent dans l'œuvre de Turmel, en particulier dans sa

façon d'expliquer l'histoire du christianisme d'une manière positiviste. C'est
une image inverse de la théologie scolastique qu'il avait apprise.

Sous la pression des «faits», Turmel a été, peu à peu, obligé d'admettre

que «les impostures, les contradictions, les légendes enfantines, les chimères
dont l'Ancien Testament était rempli et qui ne manquaient pas même dans les

évangiles» avaient ébranlé le dogme de l'inspiration des Écritures. Et comme
les Pères de l'Église sont en accord sur ce dogme qui, de plus, «sert de clé
de voûte à l'édifice», le «conclamant Patres» était par conséquent réduit à

néant également. «Sur un point capital l'accord unanime des Pères avait servi
à consacrer l'erreur: quelle pouvait bien être sa valeur sur les autres points?»5

3 G. Daly, Transcendence and Immanence. A Study in Catholic Modernism and
lntegralism, Oxford, Clarendon Press, 1980, p. 15: «True religion and faith were about
certainties, and one could not in his view be certain about any matter about which one
could not expound with absolute cognitive clarity. It is no accident that one of his major
problems in theology was to defend the obscuritas of faith.»

4 Ibid., p. 19-20: «It was positivist in that it approached its sources, namely, the
text of Scripture and the documents of the magisterium, as simple data whose givenness
and transcendent meaning were there for all to see. The facta externa were there to be
observed and registered by the senses just as any pikestaff might be. The interpretative
element was given a minimal role as something <subjective> and therefore by definition
open to error [...] The massive objectivity of this system reduced the role of the
historian to one ofsimple communicator.»

5 J. Turmel, Comment j'ai donné congé aux dogmes, Herblay. L'idée libre, 1935,

p. 33 sq.



UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE 163

Après une lutte prolongée entre l'enseignement traditionnel tel qu'il l'avait
subi et les faits établis par la critique, Turmel a perdu la foi en 1886. À partir
de cette date, il a cessé «de croire au Dieu créateur, au Dieu du christianisme»6.

Mais, pour des raisons qu'il a expliquées dans son autobiographie, il a décidé
de rester dans l'Église.

Le prix de la vérité

Son approche positiviste de l'histoire prend facilement une tournure
<<moraliste>>. Dans ce large champ de l'interprétation des faits, seuls les

hommes malhonnêtes ne réussissent pas à voir les résultats de la critique.
Malhonnêtes aussi sont les théologiens et les historiens du dogme qui ont
connaissance des résultats de ce travail critique et qui soutiennent encore les

positions traditionnelles dans leurs propres écrits. Turmel était convaincu que
l'Église lui avait menti. Dès lors, toute sa démarche peut être conçue comme
une quête de vérité.

Mais sous quelle forme? En 1892, à la suite d'une indiscrétion qui a

révélé son manque de foi en la présence du Christ dans l'eucharistie, il a

été destitué de son poste de professeur au séminaire de Rennes. Toutefois,
comme on ne mesurait pas exactement l'étendue de sa perte de la foi, il
est resté en marge du clergé de Rennes. Il a ainsi conservé la possibilité de

poursuivre ses études, et l'espoir de mettre la vérité en lumière. En 1897,

par l'intermédiaire de l'abbé Pautonnier7, il est entré en contact avec Alfred
Loisy et la Revue d'histoire et de littérature religieuses. Turmel en devint
alors un collaborateur fidèle, et jusqu'à la cessation de la Revue en 1907,

ses articles ont figuré dans différents numéros, soit sous son propre nom soit
sous des pseudonymes. Grâce à cette collaboration, il est également entré en

contact avec d'autres revues et il a été sollicité pour écrire des livres8. Loisy
a été de la sorte l'instrument par lequel Turmel a pu réaliser son ambition de

révéler le véritable aspect des choses.

6 Ibid., p. 54. L'histoire de sa vie est complétée par un second volume : Comment
l'Église romaine m'a donné congé, Herblay, L'idée libre, 1939. Les deux textes sont
réimprimés sous le titre: Joseph Turmel, Autobiographie, Rennes, Libre Pensée

rennaise, 2003.
7 A. Pautonnier (1853-1943), professeur, puis, à partir de 1903, directeur au

Collège Stanislas.
8 Parmi les revues dans lesquelles ses articles ont apparu il y a les Annales de

philosophie chrétienne, la Revue du clergé français, Demain, The New York Review,
et la Revue catholique des Églises. Une bibliographie de Turmel peut être trouvée
dans Kurt-Peter Gertz, Joseph Turmel (1859-1943). Ein theologiegeschichllicher
Beitrag zum Problem der Geschichtlichkeit der Dogmen, Frankfurt am Main, Peter
Lang, 1975.



164 CHARLES J. T. TALAR

La collaboration de Loisy et de Turmel

Turmel a commencé sa collaboration par une série d'articles sur l'histoire
des anges9. Comme son angelologie ne touchait pas au dogme, Turmel l'a
signée de son propre nom, au lieu d'utiliser un pseudonyme. Aucune mention
n'en est faite dans les Mémoires de Loisy.

Mais, Turmel a, en effet, reproduit dans son autobiographie une lettre de

Loisy à Pautonnier qui fournit une idée dujugement de l'exègète sur la qualité
de l'œuvre en question : «Dans l'ensemble je crois que l'histoire des dogmes de

M. Tunnel pourra rivaliser avec ce que l'Allemagne a produit de plus savant,

qu'elle aura de plus l'avantage d'être conçue largement, en dehors de tout
système apriori, et d'être beaucoup plus claire dans l'exposition.»I0

Dans ses articles sur le dogme du péché originel ", Turmel s'est montré plus
hardi que sur les anges. Néanmoins, les deux séries ont suscité la controverse;
la première avec Julien Fontaine12, la seconde avec Eugène Portalié13. Ces

controverses ont attiré l'attention du cardinal Richard, archevêque de Paris. Et

c'est ici que les destinées de Turmel et de Loisy se rejoignent.
Le cardinal Richard, de son propre aveu, a envoyé à Rome une dénonciation

des articles de Turmel et de ceux de Loisy dans la Revue d'histoire et de
littérature religieuses, pour les faire condamner. Mais, au lieu de la condamnation

publique du Saint-Office telle que le cardinal l'avait demandée, Turmel ne reçut
de l'Index qu'un simple monitoire avec injonction de soumettre désormais ses

articles de science religieuse à Y imprimatur episcopal.
Concernant l'affaire Turmel, Loisy a écrit plus tard que Rome «n'avait pas

jugé bon de lui [se. au cardinal Richard] donner pleine satisfaction, et on lui
avait livré à moitié l'infortuné Turmel, que nous n'avions pas songé à défendre,

9 J. Turmel, «Histoire de l'angelologie des temps apostoliques à la fin du V siècle»,
RHLR (1898), I, p. 289-308; II, p. 407-434; III, p. 533-552; «L'angelologie depuis
le faux Denys l'Aréopagite», (1899), I, p. 217-238; II, p. 289-309; III, p. 414-434; IV,
p. 537-562.

10 Turmel, Commentj'ai donné congé aux dogmes, op. cit., p. 109.
" J. Turmel, «Le dogme du péché originel avant saint Augustin». RHLR (1900),

I, p. 503-526; (1901), II, p. 13-31; III, p. 235-258; «Le dogme du péché originel dans
saint Augustin» (1901). I, p. 385-406; II, p. 406-426; III, p. 128-146; IV, p. 209-230;
«Le dogme du péché originel après saint Augustin dans l'Eglise latine», (1902), I,

p.289-321 ; II, p. 510-533 ; (1903), III, p. 1-24; IV, p. 371-404; (1904), V, p. 48-67; VI,
p. 143-163 ; «Le dogme du péché originel dans l'Eglise grecque après saint Augustin»,
(1904), p. 236-251.

12 J. Fontaine (1839-1917), jésuite, polémiste implacable contre les sciences

religieuses. Concernant cette controverse, cf. C. J. T. Talar, «The Author of Evil: The
Devil in the Patristic Scholarship ofJoseph Tiirmel», Downside Review (2009), p. 279-291.

13 E. Portalié (1852-1909), jésuite, spécialiste d'Augustin; à cette époque, il
enseignait à l'Institut catholique de Toulouse.



UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE 165

parce que nous ne le savions pas menacé.» Pour l'instant, Loisy avait échappé
aux foudres14.

L'imprimatur episcopal exigé était donné par Rennes, et non par Paris.

La surveillance était plus légère, et ainsi Turmel put poursuivre sa route, tout
comme Loisy, en 1902 avec L'Évangile et l'Église et l'année suivante avec
Autour d'un petit livre.

L'Évangile et l'Église

La correspondance échangée entre Loisy et Turmel15 montre que ce dernier
avait lu les deux petits livres rouges avec attention. D'ailleurs, l'exemplaire de

Turmel de L Évangile et l Église, avec ses annotations, retrouvé par chance,
fournit des précisions sur son jugement16.

Le 16 septembre 1902, Turmel écrit à Loisy son appréciation de L'Évangile
et l'Église. Les chapitres sur l'Église et le culte catholique lui ont fait une

impression très favorable; le dernier surtout a été «magistralement rédigé».
Il profite aussi de l'occasion pour lui communiquer ses difficultés à propos de

la conscience messianique et de la résurrection de Jésus. Il encourage même

Loisy à faire des études complémentaires et plus étendues sur ces questions17.
Dans la lettre suivante du 15 octobre, il livre à Loisy la première impression

produite par le petit livre rouge autour de lui: «Il y a trois prêtres, à ma connaissance,

qui ont acheté L'Evangile et l'Eglise. Deux autres vont l'acheter. Un
autre enfin l'a lu dans mon exemplaire. L'impression générale est celle de la

stupeur. On est effrayé et en même temps profondément troublé.»18
En janvier 1903, il commente la condamnation du livre par le cardinal

Richard et la publicité pour le livre faite par des critiques comme celles de

Gayraud et Batiffol19. Il avoue: «Dès quej'eus lu "L'Evangile et l'Eglise"j'eus
vaguement l'idée que ce petit livre était un événement et j'en ai parlé dans ce

sens à mes amis; mais je n'avais pas l'idée du tapage que l'on a fait autour de

14 A. Loisy. Mémoires pour servir à l'histoire religieuse de notre temps, Paris,
Nourry, t. 2, 1931, p. 45. Cf. J. Turmel. Commentj'ai donné congé aux dogmes, op. cit.,
ch. IX. pour sa version de la censure.

15 BN NAF 15662, N° 14-108.
16 M. Michel Le Normand, spécialiste de Turmel. a trouvé l'exemplaire personnel

de Turmel chez un bouquiniste rennais; je le remercie de m'avoir communiqué les
annotations faites par Turmel.

" BN NAF 15662. N° 16. Les difficultés de Turmel sur la résurrection apparaissent
de façon plus détaillée dans ses annotations de L Evangile el l'Église.

18 BN NAF 15662. N° 18.
19 Ibid.. N° 20-21. Hippolyte Gayraud (1856-1911), dominicain, devint prêtre

séculier en 1893. Il a initié des séries d'articles contre L 'Évangile et l'Église et Autour
d'un petit livre. Cf. E. Poulat. Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste.
Tounai, Casterman. 1979, p. 125-129, 191-196. Pierre Batiffol (1861-1929) devint
recteur de I ' Instutit catholique à Toulouse en 1898. où il a fondé le Bulletin de littérature
ecclésiastique.



166 CHARLES J. T. TATAR

lui.» Il poursuit ses pensées sur la résurrection et sollicite l'avis de Loisy. Le
thème de la résurrection l'occupe d'ailleurs encore dans les lettres suivantes20.

Autour d'un petit livre

Dans ses Mémoires, Loisy parle du projet original de Autour d'un petit
livre. Au cours de son élaboration, il est question de neuf lettres, au lieu des sept
qui ont finalement paru à la fin de 1903. Une des lettres, qui n'a pas été publiée

- la sixième dans le projet initial, où elle venait avant la lettre sur l'Église -,
avait pour destinataire «"un aumônier", - l'abbé J. Turmel». Il y discutait «les

récits de la résurrection du Christ»21. Cette lettre était «complètement rédigée,
mise au point pour la publication», mais Loisy l'a «retenue», pour des raisons

qu'il a communiquées à Friedrich von Hügel dans une lettre du 31 mars :

Je rédige en ce moment un travail sur les récits de la résurrection pour défendre une

page du petit livre. Mais j'ai peur que le petit livre ne soit trop facile à défendre,
et que le témoignage évangélique n'apparaisse vraiment trop contradictoire et trop
faible. Cependant, pour moi, je suis content de mes conclusions; car les textes sont
une expression un peu enfantine de très grande foi. et ils ne perdent rien à ne pas
être l'expression inconsistante, historiquement contestable, de faits que l'histoire ne
connaît pas.22

Turmel, les dogmes et les pseudonymes

En 1906 et en 1907, Turmel n'a pas abordé deux sujets de doctrine, mais
deux sujets de dogme, la trinité et la mariologie. Pour l'exposition de ces

matières, il a pensé plus prudent d'adopter des pseudonymes. Dans la Revue
d'histoire et de littérature religieuses (non soumise à Y imprimatur) de 1906,
trois articles sur la trinité paraissent, signés par Antoine Dupin23. En 1907

c'est ensuite le tour de trois articles sur la mariologie, signés par Guillaume
Herzog24. À l'époque, on a dit qu'en publiant les articles de Dupin et d'Herzog,
la revue avait voulu se suicider. En tout cas, le troisième article d'Herzog a

coïncidé avec la fin de la première série de la revue. Le dernier article figure
dans le numéro de 1907.

20 Cf. les lettres du 3 mars 1903, 19 mars 1903. 19 octobre 1903. Ibid.. n°. 23-24.
25-26,29-31.

21 A. Loisy. Mémoires, op. cit., t. II, p. 234.
22 Ibid., p. 238 sq.
23 A. Dupin, «Les origines des controverses trinitaires», RHLR 11 (1906),

p.219-231; «La Trinité et la théologie des hypostases dans les trois premiers siècles».
(1906), p 353-365; «La Trinité dans l'école modaliste jusqu'à la fin du IIIe siècle».
(1906), p. 515-532.

24 G. Herzog, «La conception virginale du Christ», RHLR 12 (1907), p. 118-133;
«La virginité de Marie d'après l'enfantement». (1907). p. 320-340; «La sainte Vierge
dans l'histoire» (1907), p. 483-607.



UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE 167

Pour Turmel, ces articles ouvrent un nouveau chapitre de sa vie: désormais,
il ne se pose plus la question de savoir s'il peut défendre ses idées, mais s'il doit
échapper à l'identification avec Dupin et Herzog.

L'identification avec Herzog a été facilitée par une défaillance d'attention
de sa part. Pour les deux séries d'articles, il a sorti de ses tiroirs des manuscrits
composés depuis plusieurs années déjà. Lorsqu'il a envoyé les articles sur
l'histoire de la Sainte Vierge, il a oublié qu'il en avait déjà utilisé quelques

pages dans son Histoire de la théologie positive (1904)25.
L'assimilation d'Herzog et de Turmel a été sujette à deux interprétations:

soit Herzog était le plagiaire de la Théologie positive, soit c'était un
pseudonyme créé par Turmel pour éviter la censure. Quelques-uns ont penché

pour la première hypothèse, et Turmel pouvait bien citer, pour sa défense,
des cas où des écrivains catholiques avaient fait des emprunts étendus à ses

travaux, mais la seconde hypothèse n'avait rien d'invraisembable, et encore
une fois le jésuite Portalié est monté en première ligne, aidé par son confrère
de Toulouse, Louis Saltet26.

Durant cette controverse, Turmel a déclaré plusiers fois, oralement et par
écrit, qu'il n'était «ni Herzog ni Dupin», qu'il «professe tout ce que professe
l'Église romaine et rejette tout ce qu'elle rejette», qu'il adhère à tous les

dogmes mariaux que l'Église a enseignés27. Ces déclarations ont mis fin à la

campagne de Saltet, mais on n'en resta pas là.

Dans plusieurs articles parus dans les Études, Portalié a attaqué la plupart
des écrits de Turmel qui portaient son nom. Ce dernier a décrit cette démarche
dans son autobiographie :

À la différence de Saltet qui affectait de s'en prendre uniquement au plagiaire Herzog
et qui ne m'attaquait que par ricochet, Portalié attaque directement les écrits signés
de mon nom; Herzog n'intervient qu'occasionnellement. Alors il est copieusement
injurié; pas plus pourtant que Loisy dont il dit (5 août p. 343) que «jamais on n'a vu
pareil débordement de duplicité et pareille inconscience à en fournir le document
authentique»; et un peu plus loin (p. 356): «par les révélations de ses Lettres Loisy
se déshonore à tel point que la sympathie fait partout place au mépris».28

Cette fois Rome est intervenue avec des censures formelles. Voici les mots
de Turmel :

23 J. Turmel, Histoire de la théologie positive, 1.1, Depuis l'origine jusqu 'au concile
de Trente, Paris, Gabriel Beauchesne, 1904.

26 Plusiers articles écrits par Saltet ont paru dans le Bulletin de littérature
ecclésiastique au cours de 1908; Herzog y était fortement condamné et, sans accuser
directement Turmel d'être Herzog, l'insinuation de leur identité était claire. Louis Saltet
(1870-1952), prêtre du diocèse de Rodez, fut professeur d'histoire ecclésiastique de
1898 à 1946.

27 J. Turmel, Comment l'Église romaine m'a donné congé, op. cit., p. 31.
28 Ibid., 46. Turmel fait référence à la série publiée par Portalié, «"La Question

Herzog-Dupin" et la critique catholique», Études 116 (juil.-sept. 1908), p. 335-359
[5 août] ; p. 506-538 [20 août] ; p. 605-638 [sept.] ; p. 763-794 [sept.] ; cf. aussi A. Loisy,
Quelques lettres sur des questions actuelles et sur des événements récents, Ceffonds,
Chez l'auteur, 1908.



168 CHARLES J. T. TALAR

Rome, qui était fixée sur mon compte, décida de ne laisser échapper aucun de mes
enfants et de les massacrer tous. Seulement elle procéda par charrettes. Dans la

première montèrent l'Histoire du dogme de la papauté, YHistoire du dogme du
péché originel, l'Eschatologie à lafin du IV siècle. Par une attention délicate le livre
de Herzog prit place près d'eux. La Congrégation de l'Index ne dit pas que j'étais
Herzog; elle laissa seulement voir aux lecteurs attentifs qu'elle n'était pas dupe du

pseudonyme. Ce premier convoi eut lieu le 5 juillet 1909. Le second convoi daté du
9 mars 1910 comprit le premier volume de ma Théologie positive, mon Tertullien
et mon Saint Jérôme. [...]. Un troisième convoi eut lieu le 2 janvier 1911 pour le

second volume de ma Théologie positive.29

Après 1908, le nom de Turmel a définitivement disparu des pages des

revues savantes, mais il a été remplacé par une véritable équipe d'écrivains
portant des noms pseudonymes, chacun ayant son domaine de prédilection:
Louis Coulange, Alexis Vanbeck, André Lagarde, Robert Lawson, Armand
Dulac, Henri Delafosse, André Michel, Edmond Perrin, Hippolyte Gallerand,
V. Normand, Paul Letourneur.

En 1929, une nouvelle campagne a été lancée contre Turmel dans l'intention
de le démasquer. Acculé, il admit, non seulement que c'était bien lui qui se

cachait derrière Dupin et Herzog, mais aussi derrière tous les autres pseudonymes.

Le 15 novembre 1931, il a été excommunié et déclaré vitandus.

Turmel et Loisy

Mais revenons aux années 1908-1909, celles de la candidature, de l'élection
et de l'entrée de Loisy au Collège de France. À l'époque, Turmel est occupé
à se défendre contre les accusations de Saltet et de Portalié notamment. Son

Histoire du dogme de la papauté, parue en 1908, a fait scandale30. Dans ses

lettres à Loisy, il a parlé de ses recherches sur l'eucharistie et la pénitence,
sujets qu'il abordera sous des pseudonymes dans la nouvelle série de la Revue
d'histoire et de littérature religieuses, commencée en 1910.

Après la nomination de Loisy au Collège de France, il lui a envoyé de

brèves félicitations sur une carte de visite :

29 Cf. J. Turmel, Comment l Eglise romaine m 'a donné congé, op. cit., p. 59 sq. ;

J.Turmel, Histoire du dogme de la papauté, Paris, Alphonse Picard et fils. 1908;
Histoire du dogme du péché originel, Macon, Protat frères. 1904. L eschatologie à la
fin du IV siècle a paru à l'origine dans RHLR de 1900, puis en brochure : Mâcon, Protat
frères, 1900. J. Turmel, Tertullien, Paris. Librairie Bloud et Cie, 1904; Saint Jérôme,
Paris, Libriarie Bloud et Clc, 1906: Histoire de la théologie positive, t. II, Du concile de
Trente au concile du Vatican, Paris, Gabriel Beauchesne, 1906.

30 Le 19 avril 1908, Pautonnier a écrit à Loisy: «Je viens de voir Turmel, il est
accusé d'être Herzog, cela va lui créer de gros ennuis. Je me demande comment il a

échappé jusqu'ici; il me semble impossible qu'il échappe plus longtemps. Il vient de

recevoir l'imprimatur pour son histoire de la Papauté qui fourmille des hérésies les plus
dangereuses. Cela montre une grande simplicité dans les réviseurs. Mais il trouvera un
Saltet pour le dénoncer, et il y aura des juges pour le condamner malgré l'imprimatur.»
(BN NAF 15662,N°36)



UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE 169

L'Abbé Turmel

vient d'apprendre la nomination de Monsieur Loisy à la chaire d'Histoire des

religions, s'empresse de lui témoigner la joie intense que lui cause cet événement
dans lequel il voit la revanche de la science sur le charlatanisme.31

Nous avons vu que, jusqu'à cette époque, les destinées de Loisy et de

Turmel ont été très liées. Turmel a été un collaborateur régulier de la «revue
grise» de Loisy. Les écrits des deux savants ont été dénoncés à Rome en même

temps. De l'avis de Turmel, Loisy a poursuivi le même objectif que lui: la

subversion du dogme et l'apostolat de la vérité32. Mais il y a tout de même aussi

des différences frappantes.

Quelques différences

On sait comment Loisy a décidé de rétablir la vérité après avoir lu le second

volume de l'autobiographie de Houtin, Ma vie laïque, que Félix Sartiaux a fait
paraître en 1928. Cet ouvrage contient en effet, parmi les «Silhouettes
d'ecclésiastiques», une présentation qui porte comme titre: «Chez un tacticien»33.

Loisy s'est reconnu dans ce portrait et les Mémoires pour servir à l'histoire
religieuse de notre temps comportent sa défense34.

Pendant toutes ces années, Loisy a poursuivi sa carrière au Collège de

France et multiplié les publications, tandis que Turmel a vécu et travaillé dans

l'obscurité à Rennes, jusqu'aux événements de 1929 et 1930. Après avoir été

démasqué, sa tâche a été plus difficile que celle de Loisy. Celui-ci pouvait se

défendre et attester qu'il avait conservé une foi symbolique, même après sa

confrontation avec les résultats de la critique, et surtout qu'il avait conservé

une foi en l'Église comme force morale dans la société. Quand la possibilité
d'une réforme du catholicisme parut perdue, il a critiqué ouvertement l'Église
romaine et s'est attiré l'excommunication majeure. Dans son esprit, les choses
étaient claires.

Turmel, de son côté, a trompé son archevêque, les lecteurs de ses écrits et
les pourfendeurs d'hérésie. Il a menti, et il a menti plusieurs fois. Dans son

Apologia pro vita sua, il a dû surmonter des obstacles considérables pour
défendre son intégrité.

31 Message daté de mars 1909 (BN NAF 15662. N° 37).
32 Avec la même intention, mais, de Lavis de Turmel, pas avec la même efficacité.

Dans un Mémoire sur mes travaux qui est publié par K.-P. Gertz, op. cit. (p. 302-309),
Turmel a écrit que. tandis que les modernistes comme Duchesne. Lagrange. Batiffol et
Loisy travaillaient comme lui pour saper les dogmes, ils écrivaient avec des «équivoques,
[...] réticences calculées» (p. 307).

33 A. Houtin, Ma vie laïque. Paris, Rieder. 1928, p. 155-161.
34 Cf. Alfred Loisy, sa vie. son œuvre, annoté et édité par É. Poulat. Paris. C.N.R.S.,

1960.



170 CHARLES J. T. TALAR

Quand il a cherché à établir une justification de sa ligne de conduite, il a

invoqué lajustice. L'Église a perdu ses droits sur lui: elle a caché

systématiquement la vérité, elle a nourri les aspirants au sacerdoce de mensonges. Il
lui a rendu en quelque sorte la monnaie de sa pièce. Quant à «l'indignation
factice des apologistes, qui ont dénoncé avec fracas ce qu'ils appelaient [son]

mensonge», plutôt que de lui reprocher d'avoir manqué à son devoir d'inculpé,
ce sont ses juges, souligne-t-il, qui ont commencé par «manquer au premier
et au plus important de leurs devoirs professionnels», et ainsi «leur conduite
immorale leur enlevait tout droit à la vérité»35.

En trompant les autorités, Turmel a préservé sa capacité à révéler la vérité

qu'il avait découverte dans ses travaux et ses recherches:

La réhabilitation étant une chimère, mon espoir possible et aussi ma seule ambition
était d'éclairer les âmes de bonne volonté, de leur présenter les preuves des variations

dogmatiques chrétiennes. [...]. Ce programme de vie était ma seule planche
de salut: je m'y accrochais. À défaut de lajustice que la hiérarchie ne consentirait
jamais à me rendre, il donnait satisfaction au désir de revanche, [...] qui bouillonnait
sans cesse en moi. et aussi à la soif d'apostolat qu'incarnait cette autre devise:
Martyr de la vérité j'en serai l'apôtre.36

Même après son excommunication, Turmel a continué de porter la soutane,
a gardé le titre d'abbé et a continué de dire la messe les dimanches. Il a donc
dû aussi se justifier devant les accusations de pratiques trompeuses en restant

prêtre, de sacrilège en continuant de dire la messe, sans compter que le tout
pouvait être attribué à des motifs vénaux. Sa réponse à de telles accusations a

été d'invoquer son apostolat de vérité, appuyé sur les recherches approfondies
menées sur les sources primaires et secondaires. En ce sens, son apostolat a

servi de légitimation à sa conduite, mais sans espérer que sa hiérarchie ou les

tenants de la foi ordinaire soient convaincus par elle.

Cependant, même si le témoignage n'a pas réussi à convaincre la hiérarchie
catholique de son honnêteté morale ou la foi catholique de la vérité de ses

affirmations, ce témoignage n'est pas nécessairement vain. Dans son ouvrage
consacré aux exigences morales de la mémoire, Jeffrey Blustein nous rappelle
que témoigner procure une valeur morale «qui vient de l'idée que l'on est

meilleur pour avoir témoigné même en vain»37. Peu importent les conséquences
du témoignage, il possède sa valeur symbolique potentielle. «Porter témoignage

a une valeur morale, parce que cela révèle ou exprime notre allégeance
au bon et au vrai, notre répudiation du mauvais et du faux.»38 Et cela donne une
voix aux silencieux, à ceux qui ont été traumatisés par l'injustice ou intimidés
jusqu'au silence. Turmel rattache sa quête de la vérité et son engagement à la

35 J. Turmel, Comment l'Église romaine m 'a donné congé, op. cit., p. 140.
36 Ibid., p. 126.
37 J. Blustein, The Moral Demands ofMemoiy, Cambridge, Cambridge University

Press, 2008, p. 329: «Témoigner, en d'autres termes, peut exprimer le caractère et la
conviction, et sa relation au caractère et à la conviction est une partie importante de

l'explication de sa valeur morale.»
38 Ibid., p. 337.



UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE 171

diffuser à son intégrité personnelle. Il décrit cela comme la seule chose juste
à réaliser; il ne peut rien faire d'autre. Et souvent, il fait référence à ceux qui
ont payé le prix pour oser dire de sembables vérités, ou à ceux qui partagent sa

vérité mais n'osent pas la révéler.
Même après la publication de ses Mémoires, Loisy n'a pas toujours réussi

à convaincre ses lecteurs. En termes proches de ceux qui ont accompagné la

démarche de Turmel, Jean Levie a écrit en 1946 :

[S]ans que personne s'en rendît compte, pas même ses amis les plus intimes, sans

qu'il eût rien abandonné de sa vie extérieure de prêtre, de sa messe quotidienne
[...], [Loisy] se trouva, dès 1886 [notez la coïncidence de date avec celle à laquelle
Turmel perd sa foi], comme il l'a révélé en 1911, avoir complètement perdu la foi; il
allait vivre encore vingt-deux années, de 1886 à 1908, de cette double vie, extérieurement

chrétienne, intérieurement incrédule, jusqu'à sa révolte définitive en 1908 et
l'excommunication qui la suivit.39

On peut dire que la raison ultime de témoigner telle que l'a énoncée Turmel
pourrait également s'appliquer à Loisy.

La mouvance moderniste

Les chemins de Turmel et de Loisy nous aident à mieux comprendre la

dynamique du mouvement moderniste. Au centre, il y a la question fondamentale
suivante: comment doit-on articuler les conclusions de l'érudition moderne,

spécialement de la critique historique, aux doctrines et à la théologie héritées
de l'Église? Parmi les réponses à cette question, il est possible de distinguer un
centre, une aile gauche, rationaliste, et une aile droite, progressiste40.

Les rationalistes, comme Joseph Tunnel et Albert Houtin, ont donné pleine
autorité à l'histoire critique et ont insisté sur le discrédit de la théologie catholique.

Christophe Theobald a pointé l'essentiel :

Le dogme et le fait historique apparaissent [...] sur un même plan, en ce sens que
leur réalité ou leur non-réalité est considérée comme scientifiquement verifiable.
L'idée que le dogme surnaturel pourrait être l'expression d'une foi qui se développe
n'est pas concevable; ou bien celui-ci est en bloc conforme aux faits historiques et
on l'accepte, ou bien il est légendaire et on doit l'écarter.41

Cette mentalité peut être décrite comme «binaire», parce que, pour elle,
il n'y a que deux possibilités: soit le rejet déclaré et l'hostilité à la supercherie

pieuse, soit la soumission dissimulée. Donc Turmel a perdu sa foi et a

39 J. Levie, Sous les yeux de l'incroyant, Paris. Desclée de Brouwer, 1946, p. 192.
40 E. Poutat, Une œuvre clandestine d'Henri Bremond, Rome, Edizioni di storia e

litteratura, 1972, p. 21 sq.; C. Theobald, «L'entrée de l'histoire dans l'univers religieux
et théologique au moment de la "crise modemiste"», in: J. Greisch et al., La crise
contemporaine, Paris, Beauchesne, 1973, p. 10-18.

41 C. Theobald, op. cit., p. 12.



172 CHARLES J. T. TALAR

travaillé longtemps à saper l'édifice des dogmes. Il a justifié sa conduite par
sa conviction que l'Église mentait, et qu'en conséquence elle avait perdu sa

fidélité et son honnêteté.
Les rationalistes comme Tunnel et Houtin divergent des <<progressistes>>,

comme Pierre Batiffol et Alfred Loisy, qui, eux, admettent la légitimité du

développement des dogmes.
Les progressistes n'estiment pas que la réconciliation de l'histoire et de

l'orthodoxie théologique exige une réforme radicale de l'enseignement catholique,

tandis que les modernistes du centre ont un avis différent.
Pour les progressistes, il est possible de distinguer dans le dogme un

élément essentiel et immobile et un élément peu à peu explicité ou inféré

par la réflexion ecclésiastique. L'élément essentiel et statique ne peut pas se

distinguer a priori de l'élément qui se développe, mais seulement par la mise

en œuvre d'une théologie positive qui soit capable d'expliciter et d'assurer
ainsi le progrès vers une connaissance plus profonde de la révélation42.

Différent d'un Batiffol, pour lequel la pratique de la critique révélerait un
élément essentiel, permanent, du dogme que l'on pourrait distinguer des formes

historiques prises par le dogme, Loisy a cru que le travail scientifique du passé
récent avait introduit un schisme entre l'univers religieux ancien et la conscience

historique moderne. Ce travail a eu pour effet de dissoudre l'élément essentiel au
lieu de le mettre en relief. Par conséquent les efforts pour conserver les formules
traditionnelles ont eu souvent pour résultat, aux yeux de Loisy, l'incompréhensibilité,

et éventuellement l'incrédulité. Il a estimé qu'il fallait traduire ces

formulations, en pratiquant non simplement une traduction de langage, mais

une traduction des idées elles-mêmes. Une actualisation en quelque sorte. Pour

l'accomplir, Loisy a trouvé une garantie épistémologique dans la notion de

vérité relative, ou relativité historique, concept qui demeura étranger aux
rationalistes. Pour lui, le dogme perd sa qualité d'immutabilité, parce cju'il n'est pas
l'expression immédiate de la révélation, mais sa traduction pour une époque, et

qu'il est le fruit d'une élaboration théologique sujette à changement.
Il est clair que, quoique Turmel et Loisy partageassent une même passion

pour la vérité, ils ont différé assez largement quant aux méthodes pour
l'atteindre et aux motifs pour la rechercher. Pour les années durant lesquelles
Loisy a nourri l'espoir d'une réforme du catholicisme et d'un rôle de l'Église
comme puissance morale dans le monde, il a pu être regardé comme un moderniste.

En revanche, parce que Turmel, dès 1886, a mené son travail de sape de

l'enseignement de l'Église, certains savants mettent en question la légitimité de

son étiquette de «moderniste»43. Néanmoins, il est également clair que Turmel
a estimé que Loisy et d'autres partageaient un but identique au sien :

42 Ibid., p. 14sq.
43 Cf. notamment: A. Vidler, A Variety of Catholic Modernists, Cambridge,

Cambridge University Press, 1970, p. 61 ; A. Houtin, Histoire du modernisme catholique,
Paris, Chez l'auteur, 1913, p. 397-401 ; F. Sartiaux, Joseph Turmel. Prêtre, historien des

dogmes, Paris, Rieder, 1931, p. 212.



UNE PASSION PARTAGEE POUR LA VERITE 173

Les modernistes avaient sans doute un ardent désir de ruiner les dogmes, et ils
s'efforçaient de mener à bien cette méritoire opération. Mais les précautions dont
ils s'entouraient, les expédients auxquels ils avaient recours paralysaient en grande
partie leur activité et étaient bien près de la rendre stérile.44

En tout cas, aux yeux des orthodoxes, les articles de Dupin et d'Herzog,
comme les écrits signés Turmel, appartenaient au mouvement moderniste,

conçu comme un mouvement destructif et non pas réformiste. Comme l'observation

de Jean Levie en témoigne, Loisy a été à cet égard assimilé à Turmel.

K.-P Gertz, op. cit., p. 308.




	Une passion partagée pour la vérité : Joseph Turmel et Alfred Loisy

