Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 60 (2010)

Heft: 2: Alfred Loisy au College de France : un colloque a l'occasion du
centieme anniversaire de son élection

Artikel: Bergson et Loisy face a la mystique : deux inconciliables
Autor: Waterlot, Ghislain
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381811

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 135-159

BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE:
DEUX INCONCILIABLES

GHISLAIN WATERLOT

Résumée

Bergson et Loisy ont entretenu longtemps des relations cordiales qui se sont
gatées dans les derniéres années a propos de la question religieuse et morale.
Loisy, dans des ouvrages parus de 1917 a 1936, défendait le pan-mysticisme de
son ami Bremond et rapprochait étroitement sentiment religieux et mystique. La
conception bergsonienne, au contraire, fait du mysticisme une expérience rare et
sui generis, méme si elle a des conséquences pour !’humanité entiére. En outre
Bergson articule la vie mystique a la capacité pour ['homme d’étre en contact
avec Dieu méme, ce que Loisy exclut explicitement a partir d’ une théorie de la
connaissance de type neo-kantien. Cet article s efforce de retracer la genése de
la dissension entre les deux auteurs et d’en expliquer les tenants et aboutissants.

1. Un climat initial de sympathie

Etudier les relations d’Henri Bergson avec Alfred Loisy présente un intérét
historique doublé d’un intérét philosophique, et méme théologique. A travers la
polémique dont Loisy prend I’initiative en 1933, on saisit mieux les intentions
et le sens des ceuvres des deux auteurs dans le champ de la pensée morale et
religieuse ; et spécialement Loisy éclaire, a travers ce qu’il refuse ou ne voit
pas, le dernier livre de Bergson. C’est pourquoi il est utile de se pencher sur les
relations entre les deux professeurs du College de France a propos desquelles
bien des choses ont été dites'. Centrons notre attention sur le lieu ou s’affirme
la divergence profonde entre les deux auteurs: le livre d’Alfred Loisy intitulé ¥
a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?*

' Par J. CHEVALIER (Entretiens avec Bergson, Paris, Plon, 1959), par J. Guitton (La
vocation de Bergson, Paris, Gallimard, 1960), par H. Gounier (Bergson et le Christ des
Evangiles. Paris, Fayard, 1961 ; rééd. Paris, Vrin, 19993, éd. revue et corrigée), par R. bE
BoYER DE SAINTE SuzaNNE (Aifred Loisy, entre la foi et I'incroyance, Paris, Centurion,
1968), par E. PouLar (Critique et mystique. Autour de Loisy ou la conscience catho-
lique et l'esprit moderne, Paris, Centurion, 1984 ; et L 'Université devant la mystique.
Expérience du Dieu sans mode. Transcendance du Dieu d’Amour, Paris, Salvator, 1999).

? Paris, Nourry, 1933, deuxiéme édition revue et augmentée en 1934. Nous nous
rapportons dans les pages qui suivent a cette seconde édition.



136 GHISLAIN WATERLOT

Mais en vue de comprendre leur discussion, partons du commencement ;
car ce n’est pas, assurément, en 1933 que Loisy et Bergson font connaissance
et le climat de sympathie dans lequel leur relation débuta a duré longtemps.
Transportons-nous donc en 1909. Au moment de présenter sa candidature au
College de France, Alfred Loisy s’adresse a Henri Bergson qui lui fait bon
accueil?, puis lui accorde son suffrage. Ensuite Loisy lui envoie a I’avance, pour
avis et pour sa «sécurité», écrira-t-il dans ses Mémoires®, le texte de sa legon
inaugurale. Bergson, favorablement impressionné, est sensible a 1’allusion a sa
méthode en histoire de la philosophie®. On peut méme dire qu’a cette époque
la sympathie de Bergson pour Loisy, récemment excommunié, est tres nette,
puisqu’il écrit, le 27 mai 1909, a la marquise Arconati-Visconti:

Vous savez quelle ovation on lui a faite (lors de sa legon inaugurale). Il a di se
sentir heureux dans cette atmospheére de chaude sympathie, qui continuera siirement
a I’envelopper. ®

Les années suivantes Loisy lui envoie systématiquement ses ceuvres.
Chaque fois Bergson répond avec des mots aimables. Il arrive qu’il fasse
des allusions de lecture précises. Ainsi dans une lettre du 27 juin 1909, a la
réception du livre La religion d’Israél’, il écrit, apres avoir regretté d’avoir a
repousser de plusieurs semaines une lecture intégrale:

Je tiens a vous dire la vive impression qu’ont produite sur moi les deux derniers
chapitres, que je n’ai pu m’empécher de lire tout de suite malgré 1’inconvénient
qu’il y a, en pareille étude, a commencer par la fin. IIs me paraissent éclairer singu-
liérement le judaisme en général, et en particulier les circonstances dans lesquelles
naquit le christianisme.

Mais le plus souvent il reste vague. Le lecteur doit savoir qu’en général les
livres d’Alfred Loisy sont d’épais volumes (entre 400 et 900 pages)?, et qu’il
publie beaucoup. On sait par ailleurs que les deux collégues se rencontrent
peu’. On le voit a ce que Bergson exprime plusieurs fois 1’intention d’avoir

* Cf. lettre de Berason du 7 février 1909 (Correspondances, Paris, P.U.F., 2002,
p.246-247). Notons qu’il ne lisait pas Loisy, mais il s’était formé une bonne opinion de
lui a la lecture du livre de son ami P. DesiarDINS, Catholicisme et critique (1905) — cf.
E.PouLar, Critique et mystigue, op. cit., p. 256.

4 Mémoires pour servir a [’histoire religieuse de notre temps, trois tomes, parus
chez Nourry, I’éditeur habituel de Loisy, en 1930-1931. La remarque se trouve au tome
I11, page 104.

* (Cf. lettre de Bergson a A. Loisy, du 15 mars 1909 (Correspondances, op. cit.,
p.252-253).

Correspondances, op. cit., p. 264.

Seconde édition revue et augmentée, Ceffonds, chez ’auteur, 1908.

Pour ses Mémoires, cela ira jusqu’a 1800 pages (sic !) en tout.

Je parle ici de rencontres personnelles, et non pas de rencontres dans le cadre
professionnel du fait de réunions dont j’ignore si elles étaient nombreuses pour les
professeurs du Collége de France de 1’époque. Il y avait probablement des commissions
pour les postes a pourvoir.

O 0 o~



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 137

des entretiens avec Loisy, sans que cela semble suivi d’effets '’ A vrai dire,
Bergson a cette époque est surchargé d’occupations. Il en est ainsi depuis 1907
et le succes mondial de son livre L évolution créatrice. 1l se plaindra jusqu’en
1925 d’étre harassé par des contraintes et des obligations auxquelles il ne
peut se soustraire. En outre, la guerre I’a véritablement distrait de son travail
philosophique, et il a consenti a rendre des services au pays, en particulier il a
accepté plusieurs missions aux Etats-Unis!, ou encore la rédaction, dans les
premiers mois de la guerre, d’un Tableau de la philosophie frangaise en vue
de I’exposition universelle de San Francisco, qui lui ont pris énormément de
temps. Toujours est-il que, méme si les relations sont discontinues et somme
toute superficielles, la sympathie mutuelle perdure jusqu’en 1932, et Bergson
conservera jusqu’a la fin une haute considération pour la droiture de Loisy,
ainsi que du respect pour les vicissitudes et les souffrances qu’il a endurées.
Mais on ne peut parler d’amiti€. Quant a Loisy, il semble assez clairement a la
recherche d’une reconnaissance de Bergson.

Le lecteur se demandera avec raison: pourquoi une telle attente de recon-
naissance ? Loisy n’est-il pas avant tout un exégete, et Bergson un philosophe ?
Ce sont donc deux esprits qui exercent leur activité dans des domaines bien
différents ! Et pour tout dire, en réalité, malgré les envois d’ouvrages et les
lettres aimables, les deux auteurs se lisent peu. Pour Loisy, nous savons par une
lettre 8 Raymond de Boyer de Sainte Suzanne, qu’il a vraiment lu L évolution
créatrice seulement en 1917, c’est-a-dire dix ans aprés la parution du livre et
huit ans aprés le début de ses échanges avec Bergson 2. Ensuite nous savons,
par le témoignage de Jean Guitton rappelant une visite faite au philosophe
en décembre 1934 ", que Bergson ne lisait guére les épais ouvrages de Loisy
sur I’exégese, et se contentait le plus souvent de les survoler. «Il m’a toujours
envoye ses ouvrages», aurait-il déclaré a son jeune disciple, «mais vous savez
ce qu’est la vie: ces livres étaient énormes, je ne pouvais que les parcourir, et
je lui envoyais des remerciements aimables et un peu vagues».

On pourrait donc penser que le dossier des relations Loisy-Bergson peut
étre vite clos: ni sur un plan personnel et privé, ni sur un plan intellectuel il n’y
aurait eu de réelle rencontre, mais uniquement des relations professionnelles
caractérisées par la sympathie réciproque.

' Voir dans Correspondances, op. cit., les lettres du 3 janvier et du 20 juillet 1917.

""" Principalement deux longues missions en 1917 et 1918. Il s’était déja rendu en
1913 aux Etats-Unis pour une tournée de conférences.

2 On ne sait pas s’il a lu Matiére et mémoire ni I’ Essai sur les données immédiates
de la conscience. 11 semble n’en parler jamais. Quant & sa lecture de L 'évolution
créatrice, elle a sans doute été provoquée par la lettre que Bergson lui écrivit le 20 juillet
1917 (voir Correspondances, op. cit., p. 756-757). Voir aussi la lettre de Loisy du 27
février 1918 a Raymond de Boyer de Sainte Suzanne, p. 187 du livre du destinataire
(cité en note 1): «J’ai lu L’évolution créatrice I’an passé aprés avoir écrit ma Religion
pour voir en quoi je me rencontrais avec Bergson, et en quoi je m’écartais de ses voies.»

' La vocation de Bergson, op. cit., p. 179-180.



138 GHISLAIN WATERLOT

Ce serait ignorer |’essentiel, a savoir que Loisy a eu le désir de faire ceuvre
de philosophe — tout en se défendant d’en étre un — en écrivant aussi des livres
sur la question de la morale et de la religion ", et que sur ce terrain, il espérait
en effet bel et bien la reconnaissance de Bergson (il regrettera que ses livres
n’aient pas été cités dans Les deux sources de la morale et de la religion").
En tout cas, il suscitera 1’incontestable intérét du philosophe qui lit a chaque
fois les ouvrages que son collégue lui adresse sur ce sujet, alors qu’il délaisse
plus ou moins les livres d’exégése, et lui fait savoir I’intérét qu’il y prend.
Et 1a, leur relation devient intéressante, car les deux hommes se rencontrent
sur un terrain commun. C’est donc & propos de la maniére d’appréhender les
phénomenes religieux et moraux qu’on peut mettre en évidence la divergence
des deux hommes. Il est possible, certes, pour caractériser cette divergence de
considérer les choses de I’extérieur, en notant que Loisy est parti de I’Eglise
catholique et s’en est toujours plus éloigné tandis que Bergson, sans v entrer,
s’en est toujours plus approché, ce qui constitue «des destinées diagonalement
inverses» selon le mot de Jean Guitton '°. Mais nous allons procéder autrement
et nous efforcer de considérer la divergence de /’intérieur, en nous inscrivant
dans la teneur de leur échange intellectuel et en considérant le contenu de leurs
ceuvres.

Arrétons-nous sur I'importante lettre que Bergson adresse a Loisy le 20
juillet 1917, car elle souligne d’une part la proximité des deux auteurs et d’autre
part indique déja la différence qui se creusera peu a peu en divergence profonde
et insurmontable. En voici I’essentiel :

Jai regu ces jours-ci I’ouvrage que vous avez bien voulu m’envoyer (la premiére
édition de La Religion) et je 'ai lu tout de suite, sans pouvoir m’arréter, d’un bout 4
’autre. Quel beau livre ! [...] Sur le rapport de la morale a la religion, j’étais engagé
moi-méme, depuis un certain nombre d’années, dans une série de recherches et de
réflexions que la guerre est venue interrompre. Par I’effet d’une espéce d’harmonie
préétablie, j’étais arrivé a des conclusions qui s’accordent avec les vétres et qui, la
ou ¢lles s’accordent, ressembleni tellement aux voires qu’elles s’expriment, dans
mes notes, en termes a peu prés identiques. — Peut-étre I’analogie tient-elle a ce que
nous établissons, I’un et I’autre une distinction fondamentale entre la vie elle-méme,

4 Bergson a signalé le travail de Loisy sur ce terrain dans La philosophie fran¢aise
(1915-1933). Voir Mélanges, Paris, P. U. F,, 1972, p. 1176: «Notons encore [...]
d’A.Loisy, une série d’études concernant les réalités morales, que ses travaux d’exégése
critique le font sans cesse observer.»

1 Je dois la remarque a Frédéric Amsler qui m’a indiqué un important passage du
premier Carnet de Loisy (BNF NAF 16 663), a la page 157 du manuscrit: «14 aofit
1932. L’idée m’est venue hier d’un article brochure sur la source unique de la religion et
de la morale, en réponse a I'ouvrage récent de Bergson, Les deux sources de la morale
et de la religion. Je n’ai pas la moindre envie d’entrer en compétition avec Bergson
mais je tiens a dire comment je vois la chose et comment j’al pu dans mes deux livres
que Bergson ne [cite] pas [...] pas parler de deux sources, mais d’une seule dont les
manifestations (générales) correspondent a I’évolution de la religion et de la morale
dans I’humanité. La distinction des deux sources est en rapport avec une conception en
philosophie systématique du sujet, non avec sa réalité psychologique.»

16 La vocation de Bergson, op. cit., p. 166.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 139

qui a pour essence la mobilité, et les formes vivantes entre lesquelles la vie ne fait
que passer. — Ce n’est pas a dire, toutefois, que méme sur cette question des rapports
entre la religion et la morale je sois entiérement de votre avis. La divergence, déja
sensible ici, s’accentuerait encore sur d’autres points. Elle tient tout entiere a
I’importance plus grande que j’attacherais, pour ma part, a «I’expérience mystique» ;
je donnerais a la morale, et aussi a la religion, plus de fondement métaphysique que
vous ne le faites.

L’essentiel est dit en ce qui concerne la position du probleme: les deux
auteurs reconnaissent qu’il faut admettre dans le champ de la pensée et de
’activité humaine quelque chose qui reléve du supra-rationnel et qui est
au-dela ou indépendant du logique. D’ailleurs, plus Loisy avancera, plus il
accordera une place significative au sentiment (respect, dévouement, esprit de
sacrifice) et méme a la mysticité. On le voit nettement dans la deuxieme édition
de La religion, o il intégre en guise de préface un long texte sur la dimension
mystique de la moralité et de la religion, texte issu d’une legon inaugurale
d’un cours au College de France. Les deux auteurs se rencontrent donc sur ce
point, et on pourrait dire apparemment que plus son ceuvre avance, plus Loisy
se rapproche de Bergson. En outre ils reconnaissent tous deux que les progres
humains décisifs, ceux qui changent la qualité de la vie morale, dépendent
d’une sorte d’exigence intérieure a laquelle ’homme répond, ou ne répond
pas. En revanche les deux auteurs se distinguent sur le plan philosophique:
Bergson propose de rechercher I’origine du religieux par un effort relevant de
la «métaphysique positive» qu’il s’efforce d’instituer!’. Loisy, lui, demeurera
toujours étranger a la métaphysique et la réprouvera globalement, tout comme
il réprouve la théologie: a ses yeux, ce sont deux disciplines qui recouvrent le
réel de mots abstraits et creux. Il suffit d’ailleurs de rappeler la définition qu’il
donne de la métaphysique dans un de ses derniers ouvrages, Georges Tyrrell et
Henri Bremond '3 :

La métaphysique est une spéculation qui, s’élevant au-dessus du réel observé,
recherche les causes premiéres des choses, plus exactement le premier principe
de I'univers. Ainsi M. Bergson est éminemment philosophe et il siége au tréne
de la métaphysique; dans L évolution créatrice, il nous a dit la cause premiere du
monde ; dans Les deux sources, il nous a dit, en invoquant le témoignage des grands
mystiques chrétiens, que cette cause premiére de ’univers était aussi, par un procédé
différent, I’auteur de la religion vraie, ¢’est-a-dire le Dieu d’amour. *°

De ce point de vue, Loisy n’a jamais changé — ce n’était d’ailleurs pas
un homme a Kehre. Dés 1917, ce qu’il nommait la cosmogonie de L évo-
lution créatrice le laissait perplexe, en particulier I’effort du philosophe pour
comprendre le surgissement de la vie et I’étroite solidarité de la matiere et de

7 «Métaphysique positive» dont il a énoncé les principes dans un texte important
publié en 1902 dans la Revue de métaphysique et de morale, «Introduction a la métaphy-
sique» (texte qui sera repris en 1934 dans La pensée et le mouvant).

¥ Paris, Nourry, 1936,

1 P. 178-179.



140 GHISLAIN WATERLOT

la conscience. Pour lui, un tel effort revient a s’aventurer sur un terrain qui
échappe de toutes fagons aux possibilités d’investigation de I’esprit humain,
en quoi Loisy se montre fidele — nous y reviendrons — au néo-kantisme qui
imprégnait ’atmosphére intellectuelle a I’époque de sa jeunesse, néo-kantisme
contre lequel I’ceuvre de Bergson s’est constituée pour une part. En tout cas,
gardons bien a ’esprit le scepticisme et méme |’incompréhension de Loisy a
I’égard de toute tentative de dépassement du kantisme, car c’est sur ce point
capital qu’a germé la pomme de discorde.

2. La pomme de discorde

En février 1932, Bergson publie enfin le livre attendu sur la morale et
la religion. Loisy le lit immédiatement, puis se met a écrire durant 1’été une
critique de 1’ouvrage, intitulée Y a-t-il deux sources de la religion et de la
morale 7, qu’il publie dans I’année qui suit, en 1933. I1 I’envoie a Bergson dont
la réaction se fait attendre plusieurs mois, et qui s’exprime enfin par une lettre >
ou il explique & son confreére qu’il n’a pas été compris du tout. On sait par ses
Carnets, dans lesquels il note qu’il n’enverra plus ses ouvrages a Bergson, que
Loisy a été surpris et en colére. Réaction de tempérament d’un homme dont Jean
Guitton disait, suite & une visite qu’il a rendue a I’exégete fin décembre 1934 :

Il lui était difficile d’entrer dans une pensée étrangére a la sienne, et il n’aimait
pas étre critiqué. Quand on lui présentait une contradiction, son visage devenait
soudain tout rose. On le sentait encore plus secoué qu’irrité ; et la simple honnéteté
recommandait de laisser les critiques.?!

Mais la colere, en général, est passagere et dés 1934 Loisy enverra tout
de méme a Bergson la seconde édition de ’ouvrage, «revue et augmentéey.
Bergson la lira — et donc relira I’ouvrage — en y portant des annotations, et
surtout rédigera deux feuillets qui constituent une sorte de commentaire
personnel, une espece de lettre qu’il s’écrit a lui-méme, ou il expose son
explication de la divergence de vue. Nul ne sait si Bergson envisageait une
destination a ce texte?? qui est demeuré, plié et oublié, dans la seconde édition
envoy¢e par Loisy, jusqu’a ce que Camille de Belloy I’édite en 2002 . En 1936
Loisy fait paraitre Georges Tyrrell et Henri Bremond, dans lequel il revient sur
les Deux sources, en reconnaissant davantage qu’il s’agit d’un grand livre de
philosophie, mais en ne changeant rien sur le fond de sa critique *.

# En date du 12 novembre 1933 (Correspondances, op cit., p. 1428-1429).

3 La vocation de Bergson, op. cit., p. 183-184.

2 Préparait-il la matrice d’une nouvelle lettre a Loisy ? Peut-étre que oui, mais
peut-étre aussi prenait-il simplement des notes pour lui-méme.

# Avec d’intéressantes remarques, dans le volume I des Annales bergsoniennes,
Paris, PU.F., 2002.

# Ce sera I’occasion d’un des derniers échanges de lettres entre les deux auteurs.
On notera que le matériau sur les relations entre Bergson et Loisy est trés abondant en ce
qui concerne ces années, car il faut encore ajouter les Carnets inédits de Loisy.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 141

Incontestablement, les chemins que prennent Loisy et Bergson sont allés
en s’¢loignant toujours plus 1’'un de 1’autre : la divergence s’est creusée jusqu’a
constituer une compléte incompatibilité. Pour saisir de ’intérieur la signifi-
cation et la nature de cette divergence, il faut essentiellement se rapporter au
livre de Loisy, Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?

3. Le ceeur de la divergence

Qu’est-ce que Loisy conteste dans la pensée de Bergson ? Le titre est porteur
de la principale contestation, celle a partir de laquelle toutes les autres vont
s’ordonner. Bergson pense qu’il y a deux sources de la morale et de la religion.
Rappelons, en quelques mots, le pourquoi des deux sources. C’est d’abord
qu’aux yeux de Bergson il y a une morale et une religion «naturelles», toutes
deux surgies avec les étres humains, et qui se développent selon leur logique
propre dans une certaine direction, jusqu’a un certain point. Que d’autre part
il y a une morale et une religion qui ont fait irruption, a un moment donné
de I’histoire humaine, qui auraient pu ne jamais faire irruption, et qui se sont
greffées, pour se répandre et pénétrer la civilisation humaine, sur les morales et
les religions déja en place, en les subvertissant de I’intérieur. Cette religion et
cette morale ouvertes ont été introduites par des individus exceptionnels, ayant
vécu une expérience religieuse qu’il n’est pas donné a tous de vivre, loin de 1a,
et dont les conséquences sont cependant décisives pour I’humanité dans son
ensemble, dans la mesure méme ou la diffusion de ces expériences a suscité
une aspiration a vivre de cette morale et de cette religion ouvertes, alors méme
qu’on en est encore incapable — et que la plupart du temps on le reste. Précisons
les choses, car ce faisant nous comprendrons pleinement ce que Loisy a refusé
dans la doctrine de Bergson, et nous pourrons saisir pourquoi et quels sont les
enjeux sous-jacents a une telle doctrine.

La «morale close» ou naturelle n’est rien d’autre que la discipline sociale
telle qu’elle est inculquée dans les sociétés humaines par un dressage et un
conditionnement de tous les instants (dans les sociétés sophistiquées comme
sont les nétres, le conditionnement prend I’essentiel de la place et il est
presqu’invisible, mais pas moins efficace): elle assure I’unité et la cohésion
du groupe social, comme Dinstinct assure l’unité de la fourmiliere. La
«religion statique» ou naturelle, elle, est la production spontanée de représen-
tations fantasmatiques idéo-motrices par laquelle I’univers est peuplé d’entités
animées par des intentions a notre égard. La religion naturelle enchante le
monde, méme si ce n’est pas toujours pour notre enchantement personnel.
Ainsi la nature nous assure contre 1’angoisse et garantit la société de 1’égoisme



142 GHISLAIN WATERLOT

individuel immanquablement suscité par I’activité de I"intelligence. La religion
naturelle a pour fonction de protéger et I’individu et le groupe. Son contenu,
du point de vue rationnel, est un tissu d’aberrations, certes, mais dont on ne
peut jamais se passer complétement. L’activité de la «fonction fabulatrice»,
tout comme |’inclination spontanée a se soumettre a I’obligation sécrétée par le
groupe, sont des réalité€s naturelles, qui relevent de la vie (de la biologie au sens
le plus large). L’espéce humaine est inclinée par la vie a une certaine forme
de moralité et de religiosité. Cette inclination fait partie de notre structure
psychique naturelle: nous la retrouvons encore aujourd’hui en nous, quand
nous nous considérons attentivement nous-mémes ; et cela tient biologiquement
au fait de la non hérédité des habitudes acquises **. Cette moralité naturelie est
centrée sur le groupe dans lequel nous vivons. Elle inclut le fait que les groupe-
ments humains luttent souvent les uns contre les autres, a cause de la rareté
(des maticres premiéres, des lieux favorables) et de la convoitise (le patrimoine
humain des groupes voisins — les femmes, les esclaves —, leur matériel, etc.).
Donc la morale naturelle n’exclut pas le meurtre et la haine. Parfois elle y incite
franchement. Il est moral de tuer celui que notre groupe désigne comme notre
ennemi, et de se conduire a son égard avec ruse et duplicité. 1l est religieux
de le hair. C’est un fait que 1’on constate, clairement avéré dans I’histoire des
sociétés humaines jusqu’a aujourd’hui.

Mais on constate également que la morale et la religion ne s’arrétent pas
la. Une autre morale et une autre religion travaillent les sociétés aujourd’hui,
depuis dé€ja longtemps, et elles se sont intimement mélées a la morale et a la
religion naturelles. Cette «morale ouverte» et cette «religion dynamique» ont
apporté I’idée et le sens de ’unité de I’humanité ; elles ont introduit ’aspiration
a la fraternité universelle, donc & une pénétration de I’amour gratuit pour autrui,
pour tout étre humain quel qu’il soit, dans les sociétés humaines. Une telle
morale et une telle religion ne s’accordent pas avec la nature, mais viennent la
subvertir et la transformer de ’intérieur. Comment se fait-il qu’elles ont surgi ?
Si elles ont surgi, ¢’est que certaines personnalités exceptionnelles sont entrées
en contact avec quelque chose qui transcende 1’humanité?®®; parce qu’elles
¢taient susceptibles d’entrer au fond d’elles-mémes en relation avec une réalité
qui les dépasse infiniment et qui, si elles se laissent pénétrer et investir par
elle, les métamorphose et fait d’elles des instruments de transformation de
I’humanité. Ces «individualités privilégiées»?’ deviennent des adjutores dei.
Par leur rayonnement, elles transforment en effet ceux qui les rencontrent et
sont émus par cette rencontre, et qui eux-mémes vont en toucher d’autres. Ainsi

» Ce qui fait que nous sommes aujourd’hui structurellement identiques aux sapiens
sapiens les plus éloignés, qui nous font remonter 80 000 ou 100 000 ans en arriére. Sur la
non-hérédité des habitudes acquises, BERGSON revient sans cesse dans les Deux sources.
Voir p. 25, 83, 106, 117, 132, 168, 289-290, 321. La critique de I’hérédité de I’acquis est
une idée-force chez Bergson. Sur elle repose le principe des deux sources.

% Deux sources, p. 233 : «L’aboutissement du mysticisme est une prise de contact,
et par conséquent une coincidence partielle, avec ’effort créateur que manifeste la vie.»

2 Deux sources, p. 48 et 103.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 143

les ondes partant d’un point s’¢largissent indéfiniment, et, en s’affaiblissant
sans doute par rapport au point d’impact qui les a fait surgir, répandent une
nouvelle morale et une religion neuve.

Pour étre plus précis sur I’action de ces adjutores dei, nous pourrions
évoquer I’image du rayonnement thermique qui diminue graduellement en
s’éloignant du centre de chaleur ; mais il faut ajouter que parfois le rayonnement
suscite I’émergence d’un nouveau centre de chaleur. Ainsi I’émotion créatrice
suscite la mysticité dans d’autres d&mes humaines qui se mettent a en vivre, mais
moins pleinement que I’initiateur du mouvement, jusqu’a ce que se rencontre a
nouveau une ame exceptionnelle capable de devenir elle-méme pour les autres
un nouvel initiateur mystique, et I’on a ainsi un nouveau rebond de 1’élan vital
et I’esquisse d’une reprise de la marche créatrice de I’¢lan. Rappelons que
I’effet visé par le mystique, qui est de «convertir en effort créateur cette chose
créée qu’est une espece, faire un mouvement de ce qui est par définition
un arrét» **, ne serait pleinement obtenu que si tous pouvaient accompagner
I’initiative du grand mystique et vivre son expérience. On verrait alors surgir
une nouvelle espéce vivante; et méme a la limite, ’humanité ne serait plus
constituée en espece. En réalité chaque grand mystique est, mais a lui seul,
comme une nouvelle espéce vivante. La métaphore avec 1’évolution biolo-
gique est évidente. Ajoutons simplement qu’a chaque fois 1’espéce nouvelle
est comme immédiatement étouffée, dans la mesure ou les enfants spirituels du
nouvel initiateur ne parviennent pas au niveau de leur maitre, n’en gardent pas
le “capital génétique”, si I’on ose dire, et demeurent, malgré tous leurs efforts,
d’une autre espéce: ils imitent le maitre, mais ne parviennent a étre (a vivre
pleinement) ce qu’il est devenu. Ce qui veut dire au fond qu’il n’y a par nature
que trés peu d’adjutores dei au sens fort, que cette relation d’amour intime entre
Dieu et I’homme n’est accessible qu’a une toute petite minorité d’entre nous.
L’immense majorité pourra entrevoir de loin ce dont il s’agit, mais elle restera
fatalement en marge. La plénitude, c’est la participation a I’essence divine®.
Elle est exceptionnelle. Le minimum, c’est de pressentir au fond de soi que
Dieu est amour et qu’il appelle a I’Tamour. Cela est accessible a la plupart des
hommes d’apres Bergson®. En attendant de 1’avoir éprouvé au fond de soi, il
reste et il y a la révélation religieuse (le Nouveau Testament en particulier) et
le message des Eglises chrétiennes qui font connaitre de ’extérieur ce dont

* Deux sources, p. 249.

2 Cf. Jean DE LA CRroix, Vive flamme d’amour, version A, commentaire de la strophe
2, p. 1128 dans I’édition des Euvres complétes, Paris, Cerf, 1990, trad. M. Marie du
Saint Sacrement : «Pour résumer, I’entendement de 1’Ame est I’entendement de Dieu, sa
volonté est la volonté de Dieu, sa mémoire est I’éternelle mémoire de Dieu, sa jouissance
est la jouissance de Dieu. A la vérité, la substance de cette 4me n’est pas la substance
de Dieu, parce que I’dme ne peut étre changée en Dieu; mais étant au point ot elle I’est
unie & Dieu et absorbée en Dieu, elle est Dieu par participation. Merveille qui est propre
a cet état parfait de la vie spirituelle, bien que toujours au-dessous de ce qui est propre &
I"autre vie. Ainsi, dit-elle: “Tu me donnes la mort: en vie elle est changée™.»

3" Deux sources, p. 261.



144 GHISLAIN WATERLOT

il est question. Ainsi on sait verbalement, a travers des symboles, que Dieu
est amour. On I’entend dire par les clercs. En outre de telles affirmations sont
consignées dans un catéchisme qui peut faire I’objet d’un enseignement, ce que
I’on nomme une «éducation religieuse». Tout cela peut prédisposer a I’effort
pour ressentir Dieu comme amour. Mais cette éducation religieuse deviendra
une éducation au sens fort, elle aura plus nettement de |’efficace en proposant
des exemples. C’est I’exemple qui suscite I’émotion®!, beaucoup plus que la
doctrine . Ce qui favorisera le plus, au bout du compte, la vie spirituelle, ¢’est
le contact avec un spirituel en chair et en os. C’est la le plus efficace.

Ces personnes exceptionnelles, qui vivent en elles I'union avec le principe
de la vie, sont les mystiques. Elles constituent un tournant de !’histoire humaine
dans la mesure ou elles révelent le sens de la création: entrer en relation
d’amour et faire rayonner I’amour. L’univers n’est pas seulement une machine
a créer des créateurs, comme le disait L évolution créatrice, il est aussi une
machine «a faire des dieux», c’est-a-dire une machine par laquelle Dieu a
voulu qu’apparaissent des étres qu’ll puisse aimer et qui I’aiment, et des étres
a travers lesquels puisse s’exprimer son essence méme, qui est amour, c’est-
a-dire libre don de soi, et joie infinie. La subversion sociale, en de tels avene-
ments, est alors complete: car il s’agit de s’adresser a I’étranger comme a un
frere (alors que le terme d’étranger était jusque-la, presque toujours, synonyme
«d’ennemi» **), de considérer le plus déclassé a I’égal du plus puissant, de se
rapporter au clochard du coin comme on se rapporte a un ami tres cher, et de
ne souhaiter que du bien a ses ennemis les plus acharnés. En d’autres termes,
il s’agit de s’étre totalement détaché de soi parce qu’on est totalement attaché
a Dieu. C’est I’état d’esprit, c’est I’aspiration que le Christ des Evangiles a
introduit dans le monde, d’apres Bergson. Parce qu’il vivait en permanence la
présence de Dieu. Si Bergson s’est intéressé aux grands mystiques, ¢’est parce
que si Dieu s’est manifesté au monde, ce ne peut étre qu’a travers eux. Et il
faut, pour étre apte a se laisser habiter complétement par Dieu — sans sombrer
dans la folie — étre doté d’une constitution exceptionnelie. Chacun n’en est pas
capable. Mais chacun peut en pressentir quelque chose au fond de lui méme, et

31 Les éducateurs en général le savent, dit Bergson. A la fin du chapitre premier
des Deux sources, BERGSON propose une méthode d’éducation, fondée sur I’exemple et
I"imitation des modéles, qu’il n’hésite pas a qualifier de «religieuse, et méme mystique»
(p. 100).

32 Comme I’écrivait CornEILLE (Le Cid, 1, 3): «Un exemple vivant est d’un autre
pouvoir, un prince dans un livre apprend mal son devoir».

33 Rousseau avait souligné ce point: «Les mots d’étrangers et d’ennemis ont été
longtemps synonymes chez plusieurs anciens peuples, méme chez les Latins» (Manuscrit
de Genéve, livre 1, chapitre 2 : «De la société générale du genre humain»). B. CONSTANT
souligne également ce trait: «On sait avec quelle rigueur les Romains refusaient aux
¢trangers les droits politiques. Le méme mot signifiait primitivement dans la langue
latine un étranger et un ennemi.» (De la religion considérée dans sa source, ses formes
et ses développements [1824-1831], Paris, Actes Sud, 1999, livre 1V, section 11, note
21, p 700)



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 145

du coup, I’histoire humaine peut prendre un autre cours que celui qu’elle a pris
selon les dispositions naturelles de ’espece.

Ce sont ces idées que rejette Loisy. Pour lui, plusieurs choses sont inaccep-
tables dans la pensée de Bergson. D’abord, a ses yeux, il n’y a qu'une seule
réalité morale, qui va en se perfectionnant progressivement®*. Cette réalité
morale, elle est ancrée dans la solidarité humaine et ’aptitude au sacrifice.
L’appel a la solidarité, on le sent dans la simple vie en société. La solidarité
est une aspiration qui s’impose naturellement, et qui ouvre la voie aux sacri-
fices, car les hommes ne sont pas portés a la haine et a la lutte. Evidemment,
Loisy n’ignore pas qu’il y a de la haine et de la lutte dans les sociétés et entre
les sociétés. Mais ce sont des déformations des relations sociales dues a des
erreurs de perspective, a des rivalités qui ont suscité des appétits immoraux.
Ces déformations sont graves; elles pourraient méme dans le pire des cas
conduire I’humanité a une catastrophe irrémédiable. Mais ce qui est premier,
c’est la solidarité et le sens du dévouement. Grice a eux, les sociétés se sont
progressivement perfectionnées, épurées, complexifiées. Grace a eux encore,
les fruits de la civilisation ont pu s’épanouir. Grace a eux enfin, les hommes
sont mus par 1’idée d’une humanité unifiée qui vivrait dans la paix et I’abon-
dance équitablement partagée.

On voit trés clairement qu’il y a une différence de tonalité trés nette entre
le Bergson des Deux sources et le Loisy de Religion et humanité*. Bergson est
plutét pessimiste, tandis que Loisy est foncierement optimiste. Il n’hésite pas
a écrire:

Méme dans notre pays et a Paris seulement, il y a beaucoup plus de vertu que

I’Académie frangaise n’en peut annuellement couronner [...] M. Bergson est [...]

pessimiste dans son appréciation des sociétés closes, c¢’est-a-dire des sociétés

humaines en général; il nous a expliqué comment «c’est d’abord contre tous les
autres hommes qu’on aime les hommes avec lesquels on vit», et que la guerre est
le rapport normal des sociétés humaines. — Tout cela encore peut se soutenir d’un
certain point de vue quelque peu ironique [...] Ne pourrait-on professer aussi bien
que I’amour, entre les hommes, est spontané, la fraternité naturelle ? [...] Ce qui est
certain, c’est que I’humanité, au cours de son histoire, ne s’est jamais dérobée, dans

I’ensemble, aux exigences de 1’ordre social ni aux appels qui lui ont été adressés
pour la réalisation d’un plus haut idéal.*

Le pessimisme de Bergson a trés rarement été apercu et souligné comme il
I’est chez Loisy. On a au contraire estimé Bergson trop optimiste. En réalité, de
L’évolution créatrice aux Deux sources, on assiste a un recul de I’optimisme

3 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 155: «L’idée romaine
de ’humanité comportait 1’esclavage. L’idée chrétienne, née dans un peuple pauvre,
proclamait I’égalité de tous les hommes devant Dieu. Mais ce n’était que ’approfon-
dissement d’un sentiment antérieur, ce n’était pas une révolution introduite dans les
sentiments humains; ¢’était plutot un redressement élargissant.»

3% Paris, Nourry, 1926, in-12°, 266 p.

Y a-1-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 203-204.



146 GHISLAIN WATERLOT

tres significatif . Loisy, perspicace, s’en rend compte, mais refuse absolument
que la tendance a 1’agression et a la haine puisse étre considérée comme une
tendance fonciére de ’humanité telle qu’elle est naturellement. Or d’aprés
Bergson c’est ce que ’expérience, biologique, psychologique et historique
nous apprend, et il ’affirme dans les Deux sources.

Loisy rejette aussi, et c’est lié a son refus d’une dualité de sources de la
morale, le primat de I’expérience mystique*®. Bergson a toujours pensé que
Loisy manquait de sens mystique.

J’ai le sentiment qu’il y a toujours eu chez M. Loisy une absence de sens mystique, et
cela me semblait trés extraordinaire chez un prétre. Mais maintenant que je connais
mieux la formation ecclésiastique, comment elle s’adresse surtout au cerveau, je
comprends cette absence de ce qui pour moi est essentiel : le cceur. *

A travers un accent pascalien qui ne doit pas tromper le lecteur, car Bergson
n’oppose jamais raison et mysticité et estime que ’intuition qui conduit I’expé-
rience mystique est supra-rationnelle et par la n’est pas étrangére a la raison,
puisque manifestée en elle (tout comme ’activité de la fonction fabulatrice
suscite dans ['intelligence des représentations a partir d’une impulsion qui est
infra-rationnelle) et liée a elle si on se rappelle qu’il ne peut y avoir d’activité
intuitive qui ne soit en quelque fagon adossée a la rationalité, Bergson souligne
que Loisy ne voit pas, selon lui, ce dont il est question, en d’autres termes qu’il
ignore la mysticité.

Un tel jugement peut surprendre, car I’exégéte ne rejette pas le mysticisme ;
au contraire contre les théologiens, il en appelle aux mystiques et, nourri des
ceuvres de son ami 1’abbé Bremond®, il se référe volontiers au quiétisme et
au pur amour*'. Alors pourquoi cette opposition avec Bergson sur la mystique

7 Ce que j’ai montré dans un article intitulé «Doutes sur I’humanité : du “succes
unique, exceptionnel” de la vie dans L ’Evolution créatrice au “succes [...] si incomplet
et si précaire” dans Les deux sources» in: F. WorwMms (€d.), Annales bergsoniennes 1V,
Paris, P. U. F., 2008, p. 379-395.

¥ Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ? (p. 55): «Le mysticisme
est aussi ancien que la religion et que I’humanité. Dans la réalité, sous le regard de
I’historien, la religion dite dynamique est issue des religions statiques, elle en est sortie
naturellement et progressivement, non par un saut brusque et par 1’explosion subite
d’une religion transcendante a tout ce qui I’avait précédé.»

3% Propos rapporté par J. GuittoN dans La vocation de Bergson, op. cit., p. 174. On
a vu que cette absence de I’expérience mystique dans la pensée morale et religieuse de
Loisy avait été relevée par Bergson des sa lettre du 20 juillet 1917.

“ Auteur, entre autres, d’une considérable Histoire littéraire du sentiment religieux
en France (1916-1933), intégralement rééditée aux éd. Jérome Millon en 2006 (sous la
dir. de F. Trémoliéres).

# «Dans le mysticisme chrétien», écrit-il p. 36 sg. de la seconde édition de La
religion, Paris, Nourry, 1924, «I’extase exclut toute définition de son objet (et se présente)
comme une intuition sans limite [...] I'intuition d’un au-dela présent, d’un infini ou
s’absorbe momentanément la conscience du moi (et) les mystiques en rapportent un
sentiment de confiance et d’amour». Voir également tout le chapitre 3 de son George
Tyrrell et Henri Brémond, Paris, Nourry, 1936.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 147

et a propos de la mystique ? Parce qu’aux yeux de Loisy, le sens mystique est
répandu chez tous et depuis toujours*>. Nous tenons la un point important. La
mystique, chez Loisy, est une réalité assez vague, trés compréhensive, sur la
définition de laquelle il importe de revenir et de s’arréter, car c’est en précisant
cette compréhension du mysticisme que nous saisirons mieux ce qu’elle a
d’inconciliable avec la philosophie bergsonienne. Ecoutons Loisy.

Mais qu’est-ce donc au fond que le mysticisme ? [...] Le mysticisme en son
acception générale et essentielle pourrait se confondre avec le sens religieux, moral
et esthétique, de la vie dans le monde et dans I’homme. ©

Loisy insiste sur cet aspect treés ouvert, trés omniprésent du mysticisme :

Nous-mémes, malgré notre rationalisme, notre positivisme, notre scientisme, nous
vivons dans une atmosphere mystique et nous sommes des mystiques non moins
incorrigibles qu’inconscients. *

Pour souligner ce point, il cite un propos que Bremond lui aurait tenu:

€ Crois que nous s ‘ i i xpérience mysti i
J s sommes dans le vrai en faisant I’e nc stique aussi large
que possible et connaturelle presque, sous une forme ou sous une autre, a I’homme.

Dans Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, 1l écrit page 32:

Reste & savoir si le mot mysticisme ne s’accommoderait pas mieux d’une acception
coextensive a celle du mot religion, un certain mysticisme existant, en somme, dans
toutes les religions, et la haute mystique chrétienne, qui n’est pas précisément tout le
christianisme, n’étant pas autrement garantie comme ’unique et ultime réalisation
du mysticisme, de la vraie religion, dans I’humanité.

Il ajoute que mystique veut essentiellement dire mystere, «ce qui est caché»,
et qu’ainsi il y a du mysticisme dans les religions les plus archaiques. Il évoque
les hommes-médecine ou les sorciers qui entrent en transe et en extase. Bergson
pourrait peut-étre, a la rigueur, étre d’accord avec lui sur ce point précis, donc
estimer que les sociétés archaiques ne sont pas exclusivement structurées, en
matiere religieuse, par la fonction fabulatrice, a ceci prés que ’extase n’est pas
I’essentiel du mysticisme *, mais plutdt quelque chose d’accessoire, dont on

2 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 153 «Le sentiment de
I'unité d’un clan, d’une tribu, est déja un sentiment trés réel, un sentiment mystique
d’humanité perpétuellement vivante.»

 George Tyrrell et Henri Bremond, op. cit., p. 169. Voir aussi ses Mémoires, op.
cit., tome 1, p. 452.

* George Tyrrell et Henri Bremond, op. cit., p. 168.

* Ibid., p. 170. )

* En cela Bergson se distingue également d’Emile Boutroux pour qui le mysticisme
culmine et s’accomplit dans I’extase. Voir de BouTroux, «La psychologie du mysti-
cisme», texte tiré d’une conférence prononcée a I’Institut psychologique international et
publié dans le numéro du 15 mars 1902 de la Revue bleue (puis réédité dans La nature et
['esprit, Paris, Vrin, 1926, p. 173-190).



148 GHISLAIN WATERLOT

se passe méme dans certains cas de vie mystique. A vrai dire, la mystique des
religions des sociétés «archaiques» (dites, a I’époque, «primitives») serait sans
doute qualifiée par Bergson de rudimentaire ou embryonnaire. Un effort qui
ne pouvait pas porter bien loin mais qui n’était cependant pas exclusif d’états
extatiques.

Mais sil’onrevienta Loisy, il semble qu’il ne fasse que rejoindre et reprendre
la notion de «sentiment religieux» telle que Benjamin Constant 1’a développée
dans le premier livre du De la religion considérée dans sa source, ses formes et
ses développements [1824-1831]. Ce sentiment, forcément vague, est identifié
par Loisy comme relevant d’emblée de la vie mystique, qui pourra simplement
prendre des couleurs plus accentuées dans certains cas particuliers. Pour
Bergson, il n’y a chez presque tous qu’une vague et faible prédisposition qui ne
produit rien par elle-méme et dont il serait impossible de tirer une vie mystique,
mais par laquelle nous ne restons pas absolument extérieurs devant I’exemple
d’une vie mystique, devant le rayonnement d’une personnalité¢ mystique. En
présence de la mysticité, quelque chose en nous est remu€, touché. Mais la
passivité dans laquelle I’atmosphére d’émotion m’atteint (passivité parce que
je ne I’ai pas produite moi-méme), est une donnée premiere de I’expérience
mystique. L’émotion n’atteindrait personne si ’homme n’était pas capable
d’entrer en résonnance avec I’expérience mystique. Mais par eux-mémes les
hommes qui ne sont pas de ces «individualités privilégiées» dont nous avons
déja parlé n’auraient jamais pu développer une vie mystique. La réceptivité a
la mystique n’est pas de la mystique pour Bergson. Alors que pour Loisy et
Bremond, cela en est déja; mieux: c’est la vie mystique sous forme embryon-
naire.

Mais alors, et ce sera la critique bergsonienne, il est difficile de comprendre
que cette disposition a la mysticité puisse avoir de I'efficace dans I’histoire
humaine. Si c’est, comme le déclare Loisy, une sorte de vague sentiment
indéfinissabie qui accompagne toutes nos expériences morales, esthétiques,
etc., on ne voit pas que cela puisse faire pivoter I’histoire humaine sur ses
gonds. Surtout on ne voit pas que cela puisse conduire jusqu’a bouleverser
les catégories humaines et faire vivre le pur amour du prochain dans un don
complet de soi-méme. Pour Loisy, la mystique est une sorte de ferment religieux
constamment a I’ceuvre dans une humanité qui progresse peu a peu, malgre ses
épreuves, et qui va vers le mieux, et s’achévera peut-étre dans le dévouement
généralisé a la société et a chacun. N’est-ce pas une formidable sous-estimation
des forces qui sont a I’ceuvre dans I’homme ? Une considérable sous-estimation
de I’égoisme et du mal. Bergson ne cesse de répéter: est-ce avec une exhor-
tation a suivre le devoir moral ou mon sentiment religieux que je cesseral
d’étre égoiste ? Au moment du choix, dans les situations réelles de la vie, ¢’est
I’égoisme qui primera, car il est une force autrement puissante qu’un vague
sentiment religieux, qui n’a toute sa vertu que le dimanche matin, au moment
des promesses du culte, ou au moment de la promenade de ’apres-midi, devant
un beau paysage, lorsqu’aucun intérét ou qu’aucune convoitise ne sont en jeu.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 149

Le sentiment religieux, simple aspiration vague, n’est pas méme capable de
surmonter 1’égoisme ordinaire, qui est une passion active soutenant I’activité
et la structure psychique du soi au fondement de laquelle est I’amour de soi.
La société au contraire discipline cet égoisme avec des systemes de condi-
tionnement et de dressage autrement plus efficaces que 1’appel au sentiment,
parce qu’ils sont de véritables forces ! La société pourra méme aller jusqu’a
détourner le mysticisme véritable, pour en faire une contrefagon au service
de son impérialisme : le mysticisme, comme Bergson I’écrit a la fin des Deux
sources*’, n’est alors que le vétement que prend I’affirmation paienne d’un dieu
national auquel la religion statique préte sa force propre. Ainsi procéde Hitler
qui n’hésite pas dans ses discours a pasticher le discours chrétien pour affirmer
sous un vétement d’emprunt son néo-paganisme. Ecoutons la péroraison d’un
discours radiodiffusée de Hitler, le 1*" février 1933 :

Que notre Dieu tout-puissant veuille accepter notre ceuvre en sa grice, guider notre
volonté, bénir nos projets et nous accorder la confiance de notre peuple. **

Bergson n’a eu de cesse de dénoncer cette caricature et ce détournement
du christianisme et a travers lui du mysticisme, qui se fait alors impérialisme
brutal, dans le nazisme. Il est remarquable de ce point de vue que Loisy, de
par sa pensée méme, soit obligé de considérer en Hitler et son mouvement une
véritable forme de mysticisme, mais simplement une forme encore inférieure,
archaique, et qui est appelée a étre épurée:

Bremond et moi nous dirions en toute simplicité que le nationalisme d”Adolf Hitler
est furicusement dynamique et qu’il représente, comme les anciens cultes nationaux,
une forme inférieure et relativement barbare du mysticisme.*’

Une forme élémentaire et inférieure (et donc rétrograde dans le cas de
Hitler), mais du mysticisme tout de méme qu’il faudrait simplement épurer,
purifier de certaines formes barbares, pour le rendre bon et articulable a la
religion de ’humanité. Par son systéeme méme, Loisy est obligé de tenir cette
posture, puisqu’il ne reconnait qu’une source a la religion et a la morale, tandis
que Bergson comprend le nazisme comme une résurgence des productions
de la fonction fabulatrice (et des religions nationales), mais qui s habille de
mysticité, Loisy est contraint d’y voir une premiere forme, encore grossiére, du
mysticisme qui €leve I’humanité.

Mais aux yeux de Bergson, le rayonnement de Hitler ne renvoie qu’a I’obli-
gation sociale et aux croyances superstitieuses issues de la fonction fabulatrice,
qui suscitent quantité de dévouements et de sacrifices. Il faut le reconnaitre,
méme si ce n’est pas tres flatteur pour notre humanité, nos réserves d’atta-

7 P.331-332.

8 Cité par J. CHarouToT dans «Le sang et le sens: I’eschatologie nazie», in: D.DpE
CourceLLES, G. WATERLOT (€ds), La mystique face aux guerres mondiales, Paris, P. U . F.,
2010, p. 217.

¥ George Tyrrell et Henri Bremond, op. cit., p. 173.



150 GHISLAIN WATERLOT

chement et d’énergie vont volontiers a des idoles, du moment que ces idoles
soutiennent quelque chose de naturel et dont nous ne saurions nous passer:
une société qui nous encadre et en laquelle nous trouvons les moyens de vivre
et un renforcement du désir de vivre malgré les épreuves. La vie, en tant que
prise dans les déterminations des especes qu’elle a dii déposer au cours de son
développement, ne va pas beaucoup plus loin. Bergson est conscient de cet
état de fait. Il est au fond moins naif qu’un Loisy ou qu’un Bremond. Si I’on
veut considérer les choses sous un autre angle, 1l est plus religieux. Si Loisy et
Bremond n’ont pas d’autre horizon que I’horizon humain — bien qu’ils affirment,
surtout Bremond, croire en Dieu —, il faut qu’ils misent tout sur I’organisation
de la société humaine, et que 1a, dans la société et dans I’humanité, se trouve
I’idéal et le sommet auquel on puisse aspirer. Mais alors il est entendu que les
sociétés dans leur développement naturel comportent tout ce qui est néces-
saire pour parvenir a ces sommets de civilisation et de fraternité générale et
généreuse dont révent Loisy et Bremond. Bergson, lui, attend relativement peu
de choses des sociétés telles qu’elles se développent selon les caractéristiques
de la «nature humaine». Elles seront au mieux des sortes de fourmiliéres remar-
quablement sophistiquées par les effets de I’intelligence qu’un halo d’instinct
utilisé par la «fonction fabulatrice» aura réussi a cantonner dans les limites de
’utilité sociale. En revanche, il pense que I’homme peut s’élever au-dessus
de iui-méme par le contact qu’il peut prendre avec I’absolu, qu’un tel contact
transfigure tout pour I’individu vivant cette expérience ainsi que pour tous ceux
qui vivent & son contact. A travers eux, par eux, se produit une rupture qui
peut modifier essentiellement les sociétés et leur devenir. A la limite, un jour
peut-étre, ce sont les sociétés humaines dans leur globalité qui pourraient étre
transfigurées par le travail des mystiques. On aurait alors la création d’une
nouvelle espece, par un dépassement de ’homme a partir du contact avec
Dieu que certains d’abord ont pu vivre, entrainant ensuite les autres dans leur
mouvement. Mais ce n’est pas sur. Pour tout dire, c’est méme fort improbable.
Le plus probable, c’est que I’humanité se contentera de continuer a vivre,
cahin-caha, de catastrophe en reconstruction, toujours travaillée par la violence
de la guerre.

Si cependant Bergson ne sombre pas dans le pessimisme en tant que philo-
sophe, c’est pour une raison simple: il conservera jusqu’au bout I’idée que la
volonté peut tout. Donc que rien n’est jamais définitivement joué. Mais c’est
dans le texte Mes Missions, rédigé en 1936 et publié apres sa mort, qu’il €crit
les paroles les plus pessimistes qu’il ait écrites, a I’occasion d’une réflexion sur
I’échec de Wilson et de la Société des Nations.

La Société des Nations, véritable but de la guerre pour Wilson, aurait bien eu tout
ce qu’il fallait pour faire exécuter ses décisions, puisque les alliés devaient, dans
la pensée de Wilson, rester unis et mettre leur force au service du droit tant que ce
serait encore nécessaire. Malheureusement, tout fut compromis et peut-étre perdu,
par la défection des Etats-Unis qui entraina celle de 1’Angleterre. [...] Ainsi fut
perdue I’occasion unique qui s’était offerte au monde, depuis la prédication de



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 151

I'Evangile, de faire passer I’esprit évangélique dans les rapports entre nations.
L’humanité se serait élevée a des hauteurs inespérées. Elle est tombée plus bas que
jamais. Corruptio optimi pessima.™

Dans les Deux sources, il tempérait encore son jugement sur la SDN,
d’abord parce qu’Hitler n’était pas au pouvoir en 1932 et que les défections
de I’Allemagne et de I’Italie ne s’étaient pas encore produites, peut-étre aussi
parce qu’il ne voulait pas céder au pessimisme dans un ouvrage qui parlait
des perspectives humaines, mais il semble clair par le texte Mes Missions que
Bergson était conscient depuis le début que la SDN, de par la non participation
des Etats-Unis et de I’ Angleterre, était vouée a I’échec.

Mais revenons au mysticisme. Pour Bergson, il s’agit, au contraire de
Loisy, de quelque chose de trés précis. C’est une expérience de relation a
Dieu qui implique une transformation radicale de soi. Cette expérience est
rendue possible par I’aptitude de I’homme a étre en relation avec I’absolu. Or,
deuxiéme point fondamental, c’est ce que Loisy récuse absolument. Pour lui, il
est clair que I’homme est incapable de I’absolu®'. Sans en avoir une conscience
nette, c’est-a-dire sans le thématiser, Loisy est kantien. Il est persuadé que
nos organes de connaissance ne permettent pas I’acces a I’essence des choses,
au cceur du réel. Nous ne pouvons connaitre notre origine. Nous ne pouvons
spéculer sérieusement sur tout ce qui dépasse I’expérience, telle qu’elle est
donnée a nos sens. Nous ne saisissons que des phénomenes, et nous ne pouvons
saisir le fond auquel ils renvoient, et moins encore leur racine ontologique.

Reste I’éternel probléme de la disproportion qui doit exister, qui évidemment
existe entre nos moyens de connaissance et I’objet infini auquel nous tentons de les
appliquer. Et cette disproportion s’attache a la philosophie de I’élan vital comme a
toute autre philosophie. >

Pour Loisy, nous constatons, nous sentons, en considérant les sociétés,
qu’il y a une aspiration au mieux ¥, une aptitude au sacrifice, des trésors de
dévouement en vue du genre humain. Cela veut dire que les sociétés sont
irriguées par ces dispositions, mais nous ne pouvons savoir d’ou elles viennent.

0 Mélanges, op. cit., p. 1565-1566.

VY a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 195: «L’absolu de la
religion et de la morale n’a été réalisé nulle part sur la terre et ne le sera probablement
jamais, pour la bonne raison, que I’humanité a toujours vécu, qu’elle vit encore et conti-
nuera jusqu’a sa fin de vivre dans le relatif.» Voir aussi p. 180: «Ce qui n’existe pas et
ne peut exister dans le monde a nous observable, c’est la réalisation d’un absolu au dela
duquel il n’y aurait rien a chercher.»

2 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 163.

33 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 190: «La religion et la
morale, reflétant les progrés des sociétés, les réflexions des hommes, les aspirations des
dmes, ont grandi avec I’humanité comme une sorte d’idéal indéfiniment élargi, ou ce qui
apparait constant est la direction méme de cet idéal progressif, c’est-a-dire son orien-
tation vers le bien et le mieux de I’espéce, la religion situant ’homme dans I’attitude
qui convient a 1’égard de ['univers ou des forces qui I’animent, et la morale réglant
intérieurement les sociétés humaines, c’est-a-dire les rapports des hommes entre eux.»



152 GHISLAIN WATERLOT

Quand nous prétendons savoir, nous dépassons les limites de la connaissance
possible. Le progres moral travaille donc les sociétés humaines, mais nous ne
savons pas pourquoi nous avons une tendance au meilleur. Quand Bergson
estime que la cause de ces dispositions est la diffusion de I’expérience mystique,
le fruit de son rayonnement, il fait de la métaphysique, et prend au sérieux
I’idée qu’un étre humain pourrait réellement entrer en relation avec Dieu; en
d’autres termes, il s’aventure dans des considérations spéculatives, méme s’il
prend la précaution de recouper les témoignages des mystiques. Loisy demeure
fondamentalement positiviste : il s’interdit implicitement la prise au sérieux de
toute une série de choses, dont, quoi qu’il en ait, I’expérience mystique.

Du coup, il s’engage dans une critique de la conception bergsonienne du
mysticisme et de sa considération du Christ. Pour Loisy, les mystiques dont
parle Bergson n’ont rien de si extraordinaire. Bergson les voit en contact avec
Dieu et réalisant une vie d’union, vivant I’état théopathique ou la déification.
Loisy estime que ce sont simplement des ames extrémement ferventes, qui
vivent affectivement le dogme de I’Eglise et ont le sentiment d’une proximité
et d’une intimité avec Dieu (mais ce n’est qu’un sentiment, c’est-a-dire au fond
une certaine représentation trés sensible de Dieu, tel que I’Eglise I’a défini) >,
Il ajoute d’ailleurs qu’il s’agit, avec les mystiques que nomme Bergson, du
dogme romain exclusivement, donc d’un mysticisme parmi beaucoup d’autres,
du mysticisme ancré dans le dionysisme plus que dans le Christ d’ailleurs. Et si
I’on regarde du coté du Christ, il faut aussi en rabattre >,

Que le Christ de I’Evangile ait été le premier a sentir le Dieu d’amour et 4 le révéler,
de notables représentants du protestantisme libéral I’ont dit avant M. Bergson*. Ce

¥ Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 61 : «Les grands mystiques
chrétiens [...] ont eu conscience de n’étre que des chrétiens. L’apport moral de leur
mysticisme en tant que personnel peut avoir été considérable; mais, dans I’ordre de
la connaissance religieuse, cet apport a été extrémement limité par le fait que, dans
cet ordre méme, le mysticisme ne fait que suivre la ligne théologique du christianisme
traditionnel. Ce qui caractériserait plutdt ce mysticisme, c’est le désintéressement a
1’égard de la spéculation doctrinale, c’est le sentiment profond de I’incompréhensibilité,
de I'ineffabilité de Dieu, de la transcendance divine a ’égard de tout langage, méme
de toute pensée ; de son intimité avec le divin, il retient la flamme de I’amour agissant,
non une définition propre de la divinité. C’est un christianisme ardent, ce n’est pas un
christianisme nouveau.»

3 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 62.

¢ Loisy songe manifestement a Harnack et a son Essence du christianisme (trad..
frang. de Das Wesen des Christentums), Paris, Fischbacher, 1901, dans lequel I’auteur
s’efforce de montrer que les Evangiles ont pour centre la manifestation de Dieu comme
Pere avec lequel s’institue une relation vivante par I’intériorité de chaque personne. Le
Christ serait le prototype de cette relation. A ce livre, Loisy a voulu répondre dans son
L’Evangile et I’Eglise, qui parait en 1902 pour la premiére édition. C’est le livre, par
lequel le scandale est arrivé pour la curie romaine; il a beau souligner contre Harnack
I’importance de I’eschatologie et de la tradition pour la connaissance du Christ, il sera
considéré dans le champ théologique catholique comme le manifeste du «modernisme»
et il conduira Loisy a I’excommunication majeure en 1908. Il connaitra cing €ditions (la
cinquiéme, chez Nourry, date de 1929).



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 153

n’est pas tout a fait ainsi que I’entendait I’ancienne tradition chrétienne, et ce n’est
pas non plus ce que signifie I’Evangile.

Bergson parle du Christ comme du modele inégalable des mystiques
complets®’, mais en réalité, Jésus de Nazareth est simplement un prophéte
juif qui annonce I’imminence du royaume et qui demande & tous et a chacun
de vivre la loi de Dieu selon I'esprit, et pas selon la lettre comme font les
pharisiens, donc qui appelle & une profonde réforme morale . Voila le Jésus
historique, qui ne deviendra le Messie de Dieu que pour les apétres, et qui ne
sera le rédempteur qui nous libére par sa mort librement consentie pour nous
et sa résurrection qu’apres Paul (I’épitre aux Romains n’étant peut-étre pas de
Paul lui-méme ; tout comme 1’éloge de I’amour dans / Corinthiens 13.1-12°).
Bref, Loisy se tient et se cantonne, pour juger, a ce que la science historique
peut nous apprendre. Autant 1’existence historique de Jésus est certaine, dit-il,
autant son enseignement est bien loin du christianisme tel qu’il se constituera
apres lui. Quand Bergson parle de Jésus comme du prototype des mystiques,
comme de celui qui introduit la rupture décisive dans le monde des hommes
avec le Sermon sur la montagne, il est totalement a c6té de la plaque pour
Loisy.

31 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 56: «En tant qu’il fait
du Christ ¢évangelique le commencement absolu du mysticisme vrai, de la religion pure,
de la connaissance du Dieu d’amour, M. Bergson rejoint Marcion; mais il rabaisse
davantage le Dieu d’Israél en le rangeant simplement dans la catégorie des dieux
nationaux, des dieux issus de la fonction fabulatrice et qui n’ont existé que par elle.»
En se référant a Marcion, Loisy ne fait que renforcer le rapprochement entre Bergson
et Harnack, puisque la figure de Marcion marque toute la recherche exégétique et histo-
rique du théologien allemand.

8 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale 7, p. 145-146: «Jésus fut un
prédicateur enthousiaste du Dieu bon et juste, un haut moraliste ; mais 1’horizon de sa
pensée ne semble pas avoir sensiblement dépassé 1’espérance juive; son idée plus ou
moins catastrophique du royaume de Dieu se serait mal accordée avec un mysticisme
transcendant; Jésus, autant qu’il est permis d’en juger, aura personnifié les meilleures
tendances morales de I’espérance juive en son temps: ce n’est pas le pur mysticisme de
M. Bergson.» Voir aussi p. 62-63: «Autant qu’il est permis d’en juger historiquement,
la pensée dominante de Jésus, qui fut celle du christianisme primitif, qui était celle du
judaisme piétiste au temps de Jésus, était le prochain avénement de Dieu en son regne.»

* Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 146-147 : «dl n’est pas du
tout sir que la vraie personnalité (de saint Paul) soit a dégager simplement des Epitres
qui lui ont été attribuées jusqu’a présent par la majorité des exégetes critiques. La carac-
téristique la plus certaine de I’apétre Paul, c’est son idée de la parfaite égalité du Juif et
du Grec, ¢’est-a-dire du paien, devant la promesse du régne de Dieu [...] Il est beaucoup
moins garanti que Paul soit le théoricien qui développe dans les épitres le mystere de la
rédemption, la théorie du salut par la foi en la mort rédemptrice de Jésus et par les sacre-
ments de I’initiation chrétienne; et quand méme Paul serait ce mystique, ce serait un
visionnaire doctrinant, ce ne serait pas pour autant un haut mystique, définissant d’apres
son expérience personnelle la révélation du divin amour. Le principal texte que I’on
pourrait alléguer en ce sens est le cantique de I’amour dans I Corinthiens 13.1-12 ; mais
il se trouve que ce morceau est une surcharge rédactionnelle a I’égard de son contexte et
qu’il est notablement postérieur a I’age de Paul.»



154 GHISLAIN WATERLOT

L’auteur du Sermon sur la montagne était-il un extatique, agent conscient du divin
amour ? Il est moralement certain que non. Le discours en question est un discours
qui n’a jamais été prononcé ; ce n’est pas un discours; c¢’est, de toute évidence, une
compilation qui résulte d’un travail rédactionnel assez compliqué sur des sentences
conservées d’abord isolément. Les sentences mémes sont des piéces d’enseignement
chrétien qui ont ét€ congues dans un méme esprit, et I’'on peut admettre que cet esprit
est celui de I’Evangile primitif. On y enseigne la bonté de Dieu et I’on y recom-
mande ’amour du prochain, mais I’idée dominante est: “Si votre piété ne I’emporte
pas sur celle des scribes et des pharisiens vous n’entrerez pas dans le royaume des
cieux” (Mt 5,20). Et donc on y propose les conditions d’admissibilité au bonheur
éternel. Catéchese de morale chrétienne, dont le cadre, qui est celui de ’espérance
juive, demeure passablement judaisant. Rien n’y trahit le haut mysticisme dont
parle M. Bergson, et, a vrai dire, la tradition synoptique ne montre pas en Jésus un
extatique de ce genre. Méme le quatrieme Evangile, trés mystique & sa fagon, n’est
pas un produit du haut mysticisme ; c’est une grande théologie ou une théosophie,
un fruit de la gnose chrétienne. Le mysticisme chrétien est chose infiniment plus
complexe qu’on ne nous le dit, et il parait difficile, sinon impossible, de le ramener
essentiellement a ce que M. Bergson appelle le mysticisme vrai, dont le premier type
accompli, s’il en a existé quelqu’un, serait plutot Frangois d’Assise. ®

Que penser de tout cela ? D’abord, que Bergson et Loisy ne sont pas du tout
sur la méme longueur d’onde.

Chez Bergson, il y a I’idée que I’humanité tend a quelque chose qui est
au-dela d’elle-méme, elle tend a s’élever au-dessus d’elle-méme. Et si elle
fait cet effort, c’est parce qu’elle peut, par certains de ses représentants, entrer
en contact avec une réalité qui la dépasse, c’est parce qu’elle vit un rapport
avec I’absolu. En cela d’ailleurs Bergson se montre sans doute profondément
religieux. L’humanité vaut mieux que ce qu’elle est. Elle est virtuellement
tout entiére en contact avec quelque chose qui la transcende littéralement (qui
est I’élan vital et méme, peut-Etre, la source de cet €lan qui est Dieu). Mais
s’il y a beaucoup d’appelés, on comptera peu d’élus et la porte est étroite.
Ordinairement, pour la plupart d’entre nous, 1’¢lan vital est neutralisé, il tourne
en cercle dans la répétition et la protection de ce qui a été créé avec le surgis-
sement de 1’espece. La plupart des hommes consument leur vie a reproduire
les conditions données de la vie humaine et s’efforcent, avec mille difficultés
d’ailleurs, de protéger I’acquis dans un monde violent. Exceptionnellement,
chez quelques personnalités privilégiées, I’¢lan est libéré. De cette libération
chez quelques-uns peut suivre la transformation de beaucoup. Il y a dans la
pensée religieuse de Bergson I'idée d’un dépassement et d’une humanité
appelée a entrer en relation d’amour avec Dieu.

Chez Loisy, on trouve I’idée que I’humanité doit se réaliser elle-méme ; elle
doit déployer toutes les potentialités qui sont en elle. Potentialités qui pourraient
ne pas se déployer si les choses tournaient mal; mais qui sont suffisantes au
plein épanouissement d’une humanité conciliée avec elle-méme au terme d’un
développement complet. Il suffit de faire effort, de développer le germe et de

80 Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 44-45.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 155

répondre a I’inclination intérieure qui se fait sentir a toute personne attentive,
et tout se fera progressivement dans une interaction de I’individuel et du social.

Sans doute est-ce pour cela que Loisy pense finalement a une religion de
I’humanité®'. L’humanité est encadrée d’un mystére impénétrable et impos-
sible a sonder. Du coup, le penseur est contraint de se centrer sur I’humanité et
sur [’humanité seulement. Et en effet, a force de dire qu’il faut se détourner de
toute interrogation sur ce dont vient I’humanité et ce qu’il en est au-dela d’elle,
Loisy finit par ne plus voir gue ’humanité. Il ressemble en un sens a Benjamin
Constant. 11 utilise d’ailleurs le mot de «sentiment religieux» pour définir la
mystique.

C’est le sentiment religieux qui est la source premiére de la morale et de la religion
[...] A cette source unique se rattacheraient les morales de sociétés closes et les
religions statiques des mémes sociétés. Nous n’hésiterons pas davantage a y voir la
source immédiate de la morale ouverte et de la religion du pur amour.

Il donne également une place essentielle a la notion de «sacrifice»®.
N’est-ce pas significatif ?

¢ R. pE BOYER DE SAINTE SUzANNE écrit, p. 133 de son ouvrage Alfred Loisy, entre la
foi et ['incroyance, op. cit., que cette religion de I’humanité s’est imposée a Loisy durant
la premiére guerre mondiale. Il cite & ce propos Georges Tyrrell et Henri Bremond:
vers 1915 il a eu «’intuition d’une orientation de I’histoire humaine vers une religion
de ’humanité une et universelle fondée sur le principe de la solidarité, de I’amour-
dévouement» (p. 156). «Plus tard, se retournant vers le passé chrétien, il a été amené
par une sorte d’induction a reconnaitre dans la substance du christianisme ancien la plus
insigne contribution préliminaire que notre race ait jusqu’a présent fournie a la religion
de I’humanité» (ibid.) «et grace a I’abbé Bremond, plus tard encore (sans doute dans les
années 20), 1l a vu Iidentité fonciere de la religion de I’humanité avec le pur amour des
mystiques» (p. 148). A propos de la premiere guerre mondiale, Loisy écrit p. 108-109
de Y a-t-il deux sources de la religon et de la morale ?: «Le dernier conflit des peuples,
la plus abominable guerre qu’on ait jamais vue, quel en a donc été le résultat, quelle en
est donc la signification pour tout observateur réfléchi ? Sans doute I’extermination fut
horrible, mais n’a-t-on pas eu horreur, a un moment donné, de la pousser plus avant, et
n’est-il pas apparu aux plus sages que, maintenant, a recommencer de pareilles tueries,
c’est a la ruine de toute civilisation, a la dégradation de ’espece, si ce n’est a sa complete
destruction, que I’on allait ? L’idée n’est-elle pas née d’une société plus large que toutes
celles qui avaient existé jusqu’a présent, d’une société de toutes les nations civilisées,
ou ’on essaierait d’organiser pacifiquement, pour le bien de tous, I’exploitation de la
planéte ? Assurément, la chose n’est pas encore achevée, 1’idée est encore sourdement
ou méme ouvertement combattue, mais elle est lancée et elle marche; n'est-elle pas
sortie aussi naturellement du conflit mondial, que les anciens empires sont sortis des
guerres qui les ont préparés 7» Ce passage atteste que Loisy rejoint I'idée de la dialec-
tique du bien et du mal, que I’on rencontre dans I’idéalisme allemand: du mal sort le
bien. Elle lui permet d’étayer son idée d’une seule source de la morale et de la religion.
Cette idée n’est pas du tout bergsonienne.

8 Y a-t-il deux sources de la religon et de la morale ?, p. 30.

¢ Ce concept est un concept clé de la pensée morale et religicuse de B. CONSTANT.
Cf. son article intitulé «De la perfectibilité» (Benjamin Constant. Ecrits politiques,
¢d. Marcel Gauchet, Paris, Hachette, 1980; Paris, Gallimard, 1997%): «Dans la seule



156 GHISLAIN WATERLOT

faculté du sacrifice est le germe indestructible de la perfectibilité», écrit Constant (op.
cit., p. 708). On le retrouve chez Loisy. De méme il faudrait comparer le premier livre
de La religion dans sa source, ses formes et ses développements, avec ce que Loisy dit
du sentiment religieux. C’est tout a fait semblable ! Et cela aboutit & une religion de
I’homme, 14 aussi. Chez Constant, le sentiment religieux est la source universelle de la
religion. «Le sentiment religieux, eat-il des dangers, est un besoin que la nature a donné
a I’homme en lui donnant méme une faculté pour y pourvoir. Vous ne pouvez pas plus
détruire cette faculté que les autres besoins ou les autres facultés de [’espéce humaine»
(Journal, 27 avril 1805). Il s’agit avec le sentiment religieux d’une épreuve intime que
chacun peut faire pour lui-méme. Constant interpelle volontiers son lecteur a ce sujet. Ne
vous arrive-t-il pas, «dans le silence de la nuit, sur les bords de la mer, dans la solitude des
campagnes» de vous sentir «comme entrainé dans les flots d’une contemplation vague,
et plongé dans un océan de pensées nouvelles, désintéressées, sans rapport avec les
combinaisons étroites de cette vien (De la religion, op. cit., livre 1, section 1, p. 48-49)?
N’avez-vous pas également constaté que «le spectacle d’une action vertueuse, d’un
généreux sacrifice, d’un danger bravé courageusement, de la douleur d’autrui secourue
ou soulagée, le mépris du vice, le dévouement au malheur, la résistance a la tyrannie,
réveillent et nourrissent dans I’ame de ’homme cette disposition mystérieuse» (ibid.) ?
Certes, il ne s’agit la que de «réveries». Mais il faut ajouter aussitdt que nous n’avons
pas affaire a n’importe quelle espéce de réverie, puisqu’elle incline & I’action, «imprime
un mouvement qui n’a point notre utilité¢ pour but, et semble nous porter vers un centre
inconnu, invisible, sans nulle analogie avec la vie habituelle et les intéréts journaliers»
(Ibid.)). En nous se trouve donc un sentiment vague, qui nous pousse irrésistiblement
vers une chose inconnue, invisible et, Constant [’ajoute bientét, infinie. De son coté,
Loisy écrit (Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 200-201) : «Il est, du
reste, parfaitement exact que le mysticisme est comme un pressentiment du surnaturel,
entendons de la présence de I'esprit dans le monde et dans [’homme, et que c’est ce
pressentiment qui a induit I’homme a tous les renoncements qu’ont demandés la religion
et la morale, c’est-a-dire a tous les renoncements qu’a comportés la vie sociale [...] La
contrainte, ou, pour I’appeler par son nom, le sacrifice impliqué dans le devoir social,
n’a jamais été compris comme un moyen de profit personnel. Et quelle masse énorme de
renoncements et de sacrifices les sociétés humaines n’ont-elles pas de tout temps exigée
de leurs membres, sans que ceux-ci aient regimbé contre les services demandés, on peut
dire sans qu’ils aient seulement pensé a réclamer leur salaire ! Jamais les hommes n’ont
marchandé leur dévouenient aux sociétés dont ils faisaient partie.» Bergson I’accorderait
presque entierement. La question, c’est de savoir pourguoi ils n’ont pas marchandé !
Est-ce parce qu’ils étaient poussés par un sentiment religieux interne ? Un «pressen-
timent de la présence de |’esprit dans le monde» comme le pense Loisy ? N’est-ce pas
plutdt parce que les sociétés ont mis en place des dispositifs de dressage qui ont inculqué
en nous des habitudes profondes (et que si ce dispositif se relache, on est beaucoup
moins porté au dévouement social). N’est-ce pas parce que la société a mis en place
toutes sortes de conditionnements, en particulier pour nous par la propagande ? La
croyance suppose une mise en jeu de |’imaginaire qui permet de faire converger toute
notre énergie sur un point en idéalisant ce point. On le voit dans certaines sectes, ou
le conditionnement autour du gourou est tel que les fidéles sont capables de sacrifices
incroyables, d’accepter des choses sidérantes, qu’ils ne comprennent pas avoir acceptées
aprés étre revenus de leur réve, aprés que tout I’imaginaire mis en place a propos de
cette organisation sectaire adorée s’est effondré. Nous nous sacrifions pour la société a
la fois parce que nous sommes dresses a cela et parce que nous sommes conditionnés
a voir en elle, a la limite, un objet d’adoration. C’est ce qui arrive en effet dans les cas
extrémes, et le nazisme, pour parler & nouveau de lui, a excellé dans le conditionnement
de la jeunesse. A I’inverse, quand le dressage ou le conditionnement sont trés faibles, la
société souftre de déliaison sociale.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 157

Bergson, on I’a vu précédemment, estimait que Loisy €tait dépourvu de
sens religieux, et que cela venait sans doute de 1’éducation religieuse desséchée
recue dans la jeunesse. En tout cas, Loisy semble dire qu’a travers la religion,
ce qui se joue, c’est la réalisation de ’homme. L’humanité n’a qu’elle-méme
pour horizon. Et pourtant, Loisy conservera toujours 1’idée que I’humanité
n’est pas tout dans 'univers, qu’elle est englobée par quelque chose qui la
dépasse. Ce quelque chose semble revenir frapper a la porte dans les toutes
derniéres années, ou il se met a nouveau a parler de Dieu. Mais alors, a ce
moment la, il s’est tellement durant 1’essentiel de sa vie interdit d’investiguer
en quoi que ce soit la question de Dieu qu’il est réduit a dire quelque chose de
surprenant par sa pauvreté:

Dieu existe, il est ’Etre au-dessus de tous les étres, une Puissance au-dessus de
toutes les puissances, un Esprit au-dessus de tous les esprits, qui est le principe et
la source de toute vie dans |’ordre sensible et dans I’ordre insensible, dans I’ordre
éternel des mondes. ®

On peut penser qu’une telle affirmation sera bien impuissante a apporter un
surcroit de force au sentiment religieux ou a convaincre qui que ce soit. Est-ce
que cette déclaration est autre chose qu’un bel assemblage de mots, traversé par
I’idée d’une transcendance a la racine de tout ? Pour mouvoir les hommes sur
le plan religieux, il faut encore que Dieu soit éprouvé, senti; ou encore recon-
naitre que Dieu peut étre éprouvé, senti, et si ce n’est par nous, tout au moins
par ceux aupres desquels on désire s’instruire ou que 1’on désire imiter. C’est
d’ailleurs aussi tout le danger de I’expérience religieuse, puisqu’elle peut étre
pervertie par de redoutables contrefagons. Si l’on revient a la question purement
philosophique, il apparait que par la philosophie implicitement faite sienne, qui
le corsette étroitement, Loisy s’est peut-étre interdit de pouvoir €noncer une
proposition religieuse forte. Et c’est sans doute essentiellement pour cela — plus
que par la question des relations avec I’Eglise catholique romaine® — que la
divergence entre Bergson et Loisy est allée croissant: plus il avancait, plus
Bergson tragait une voie dans la forét des méditations religieuses ; au contraire,
plus il avancait, plus Loisy s’interdisait une telle voie. C’est aussi pourquoi on
peut douter des moyens qu’il proposait, malgré tout, pour progresser dans la
voie religieuse : il déclarait qu’il fallait faire appel a la bonne volonté, au sens
du dévouement, du sacrifice.

% La crise morale du temps présent et ['éducation humaine, Paris, Nourry, 1937.
Cité par R. bE BOYER DE SAINTE SuzannE, dans Alfred Loisy entre la foi et 'incroyance,
op. cit., p. 145. .

% 1l a raison certainement de dire que I’Eglise n’aurait pu admettre les Dewx sources
si Bergson s’était converti. Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, chap. 6,
p. 173 : «(Bergson) doit savoir aussi, par de proches exemples, que s’il faisait profession
de catholicisme, son livre serait incontinent réprouvé par le Saint-Office, et signalé, non
sans quelque raison, comme infecté d’un modernisme infiniment subtil et d’autant plus
dangereux.»



158 GHISLAIN WATERLOT

On est peut-étre en droit de s’étonner qu’il (Bergson) ait négligé de faire simplement
appel & la bonne volonté de tous ceux, quels qu’ils soient, qui ont maintenant a ceeur
I’avenir de I’humanité. %

Reconnaissons cependant, pour ne pas déformer la pensée de Loisy, qu’il
ne se cantonne pas a 1’appel a la bonne volonté et qu’il n’exclut pas la priere.
Ce point mérite de s’y arréter un moment. La priere a chez Loisy un sens parti-
culier. Pour qu’elle ne soit pas confondue avec la priere confessionnelle, il la
nomme «méditation affective» et la rapproche, curieusement, du «quiétisme
mystique».Voici un extrait d’une lettre qu’il a envoyée le 21 septembre 1921 a
son jeune ami Raymond de Boyer de Sainte Suzanne:

Un véritable programme d’éducation devrait comporter certainement une instruction
religieuse et morale autre que les manuels de morale civique par lesquels on avait
essay¢ de remplacer le catéchisme. Ce devrait étre autre chose que la considération
purement rationnelle du devoir social, considération trop souvent insuffisante a
justifier le devoir devant la raison elle-méme. La méthode devrait introduire une
véritable méditation des choses morales qui ne serait pas non plus une simple
considération de 1’esprit. La ol la méditation ne serait pas affective, il n’y aurait
que réflexion philosophique et non priére. (La méditation affective consiste) a se
remettre dans les petites et grandes circonstances, a propos de tout et & propos de
rien, en face de sa conscience morale, devant I’idéal congu et senti comme une force
vivante. Elle peut avoir des degrés et tourner a la contemplation.

Toute la difficulté est que Loisy n’articule absolument pas «idéal congu»
et «force vivante». Comment et pourquoi «l’idéal congu» peut-il étre senti
comme une «force vivante» ? C’est cette question qui est décisive, et qu’il
faudrait affronter pour comprendre I'importance et ’efficace de la priere ou
«méditation affective».

Bergson, quant a lui, a développ€ une théorie particuliere qui inscrit dans
le champ de la sensibilité une doctrine de «I’émotion créatrice» . Il renverse
le rapport habituellement établi entre le congu et 1’éprouvé, la représentation et
le sentiment. De la conception intellectuelle, pense-t-il, on ne tirera jamais une
puissante force de propulsion; en revanche de I’émotion qui est une puissance,
on pourra tirer de nombreuses représentations qui en seront dérivées, qui seront
I’effet sur le plan de I’intelligence d’une émotion qui a soulevé la personne
tout entiere. Ce qui est premier et agissant en morale, ce ne sont jamais les
¢laborations rationnelles mais plutét les forces qui nous poussent et les senti-
ments qui nous soulévent. Kant lui-méme, auquel Bergson s’oppose si souvent
et de maniere parfois injuste en ce qui concerne la question morale %, [’avait
en un sens compris lorsqu’il a développé la doctrine du mobile de la raison
pure pratique et qu’il a érigé le respect en sentiment par lequel on comprend
la prise que I'impératif catégorique peut avoir sur nous. Mais n’entrons pas
dans la discussion de la place et du role du respect dans la philosophie pratique

Y a-t-il deux sources de la religion et de la morale ?, p. 206-207.
" Deux sources, p. 35-48.
8 Voir Deux sources, p. 86-88.



BERGSON ET LOISY FACE A LA MYSTIQUE 159

kantienne et revenons a Bergson. C’est par I’émotion profonde qu’elles sont
capables de susciter que certaines personnes obtiennent des autres une sorte de
mise en route que toutes les meilleures raisons du monde n’aurait pas obtenue.
Par les mystiques, cette émotion profonde est entrée dans le monde. Aussi
convient-il de se mettre a leur écoute et méme, pour tout dire, a leur école.
Tout se passe comme si Bergson nous disait: «Vous voulez entrer dans la voie
du religieux ? mettez-vous a I’école des mystiques, apprenez a faire oraison,
entamez le chemin qui conduit a la contemplation, avec tout ce que cela implique
dans le régime de vie, dans la maniére d’organiser sa vie quotidienne et de se
rapporter a soi-méme et aux autres». Je ne sais pas si I’appel est séduisant. Et
d’ailleurs, Bergson pense que ce sera seulement devant un exemple vivant et
saisissant par son action, et pas devant un livre de philosophie, méme le sien,
que I’on sera saisi par le désir de la vie mystique. Mais ce que je crois str, c’est
que la voie qu’il suggere, si elle était suivie, aurait certainement beaucoup plus
de conséquences et d’effets que le noble appel de Loisy a la bonne volonté et
au sens du sacrifice.






	Bergson et Loisy face à la mystique : deux inconciliables

