Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 60 (2010)

Heft: 2: Alfred Loisy au College de France : un colloque a l'occasion du
centieme anniversaire de son élection

Artikel: Alfred Loisy et Maurice Goguel en chassé-croisé
Autor: Amsler, Frédéric
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 123-134

ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL
EN CHASSE-CROISE

FREDERIC AMSLER

Reésume

En 1932-1933, Maurice Goguel (Vie de Jésus) et Alfred Loisy (La naissance
du christianisme), sans oublier Charles Guignebert (Jésus), produisent de
volumineuses synthéses sur la question britlante des origines du christianisme
d’un point de vue historique. Les recensions que chaque auteur rédige sur les
ouvrages de ses deux collégues permettent d’apprécier les points de conver-
gence et de divergence qu'’ils discernent entre eux. Sous couvert de solennelles
déclarations historiennes, chaque auteur n’en trahit pas moins des options
théologiques, voire confessionnelles. D 'une part Goguel semble surprendre
Loisy en s'avérant plus proche de lui que ne ['est Guignebert sur l’idée d une
continuité entre Jesus et I’Eglise, ce qui avait été pourtant le principal point
de divergence entre Harnack (L’ essence du christianisme) et Loisy (L’Evangile
et 'Eglise) au début du siécle. D autre part, toute la distance qui sépare
protestants et catholiques modernistes apparait au grand jour dans I'interpre-
tation profondément divergente que Loisy et Goguel développent du récit de la
Passion et des épitres pauliniennes.

1. Introduction

L’intérét d’Alfred Loisy (1857-1940) pour les travaux des théologiens
libéraux allemands remonte a ses premieres recherches dans le domaine
biblique. Le reproche qui lui a ensuite été continuellement adressé d’avoir trop
lu les Allemands est bien connu. Il est cependant acquis que la conversion
critique de Loisy ne vient pas de sa lecture des Allemands, mais de sa lecture
des textes, en particulier de I’édition critique du Nouveau Testament de
Tischendorf au cours de 1’été 1881,

' Durant I'été 1881, Loisy prépare son examen de licence en théologie. Parallé-
lement, il lit la grande édition critique du Nouveau Testament de Tischendorf que lui
avait prétée Duchesne. C’est la révélation. Il écrit dans ses Notes autobiographiques:
«La lecture attentive que je fis des Evangiles ruina, du premier coup, I’opinion qu’on
m’avait donnée des Ecritures. La foi me disait que ces écrits €taient tout divins; la
raison me montrait qu’ils étaient en méme temps tout humains, nullement exempts de
contradictions, portant des traces évidentes des tendances personnelles de leurs auteurs.



124 FREDERIC AMSLER

Loisy n’a d’ailleurs jamais fait sienne la théologie protestante libérale d’ outre-
Rhin. Comme nous le savons bien, L ’Evangile et [ 'Eglise? ne se voulait pas autre
chose qu'une réfutation de L ‘essence du christianisme d’Adolf Harnack® d’un
point de vue catholique romain. Loisy a partagé avec 1’esprit de son époque des
frontiéres confessionnelles clairement balisées et I’excommunication majeure
du 7 mars 1908 n’y changera rien. Quoique écarté de ’institution ecclésias-
tique romaine, I’auteur de L 'Evangile et I’Eglise ne se rapprochera nullement
du protestantisme.

En 1909, par exemple, tandis que Harnack, dans la quatrieme édition de
son Lehrbuch der Dogmengeschichte®, détecte ’origine du modernisme dans
la théologie protestante libérale et chez le cardinal Newman, Loisy estime au
contraire, en 1910 dans une recension de cet ouvrage®, que le véritable inspi-
rateur du mouvement moderniste est Ernest Renan et confirme son hypothése
historiographique en affirmant que la doctrine protestante de I’essence du
christianisme ne se retrouve chez aucun moderniste. Alfred Loisy restera donc
jusqu’a sa mort attaché a la foi chrétienne dans sa structure et sa sensibilité
catholiques romaines, comme |’ atteste encore la formule finale de I’inscription
gravée sur sa pierre tombale ® (Tuam in votis tenuit voluntatem, «1l est toujours
de cceur resté fideéle a ta volonté») extraite de la priere finale des funérailles.

De son propre point de vue, le professeur excommunié a toujours €t€ et est
toujours resté un catholique romain fidéle, méme si 1’Eglise romaine en a jugé
autrement. Il n’a sans doute pas mesur€ a quel point son attachement a la Bible
et a sa critique scientifique lui avaient fait relativiser son devoir d’obéissance
a son Eglise, ce qui était bien propre a le faire passer pour un crypto-protestant
aux yeux de ses coreligionnaires les plus fervents défenseurs de I’institution.
Le regard de Loisy sur les protestants restera fondamentalement celui d’un
catholique romain, quoique en délicatesse avec sa hiérarchie. Mais sur cet
ostinato il y a des modulations.

L’authenticité¢ de Matthieu et de Jean me parut tres suspecte. Je m’en tins la. Je n’avais
pas le temps de chercher une théorie de I’inspiration qui concilierait la foi et la science.
Je préparais un examen pour la rentrée et je ne lisais le Nouveau Testament qu’a mes
moments de loisir.» (A. HouTiN, F. SARTIAUX, Alfred Loisy. Sa vie, son oeuvre. Manuscrit
annoté et publi¢ avec une Bibliographie LOISY et un Index Bio-Bibliographique par
E. PouLar, Paris, CNRS, 1960, p. 30; voir aussi Alfred Loisy, Mémoires pour servir a
/ hlStOH’é religieuse de notre temps, t. 1, 1857-1900, Paris, Nourry, 1930, p. 94. 97-99).
2 A. Loisy, L Evangile et I'Eglise, Paris, Alphonse Picard & Fils, 1902.

3 A. HarNACK, Das Wesen des Christentums, Leipzig, 1900.

* A. von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, t. 1, Die Entstehung des kirch-
lichen Dogmas, 4., neu durchgearbeitete und verm. Aufl., Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1909.

> Revue d’histoire et de littérature religieuses, nouv. Série 1 (1910).

¢ Une photographie de ce monument est disponible sur le site officiel de la Société
internationale pour I’étude d’ Alfred Loisy (http:/alfred.loisy.free.fr/) a la fin de la notice
biographique.




ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 125

Le refus pontifical du grand projet de Loisy d’ouvrir de I'intérieur I’Eglise
romaine a la science et surtout, nous semble-t-il, son élection au Collége de
France I’année suivante ont néanmoins brisé certaines frontiéres mentales chez
le critique champenois, a la fois sur le plan scientifique, académique et confes-
sionnel. Le nouvel élu au Collége a di passer d’une théologie, certes critique
et rationaliste, mais d’une théologie mono-confessionnelle quand méme, au
champ déconfessionnalisé, ou plus exactement pluri-confessionnalisé, des
sciences des religions. Sur le plan académique, en schématisant quelque peu,
il semble que jusqu’en 1909, Loisy se soit situé entre deux poles en tension, le
monde protestant libéral allemand d’un c6té et le catholicisme frangais majori-
tairement conservateur de I’autre, le clivage national recouvrant largement le
clivage confessionnel. Son entrée par la grande porte dans le monde acade-
mique va le confronter & une reconfiguration du paysage. Parallelement a
I’élargissement de son horizon aux sciences des religions, ou se mélent des
savants venus de toutes les confessions chrétiennes, du judaisme et de la libre
pensée, Loisy va découvrir comme collégues directs des protestants frangais
aux idées diftérentes des Allemands.

Le propos ici est d’apporter quelque lumiére sur les relations savantes
qu’ont entretenues Alfred Loisy et Maurice Goguel (1880-1955), le plus en
vue de ses collegues protestants frangais.

Un bon point de départ pourrait étre la controverse entre les deux exégétes
a propos du style rythmé du Nouveau Testament au début des années 19207,
mais il est peut-étre plus novateur et prometteur de s’arréter a un autre carrefour
intellectuel, postérieur a la période couverte par lesdits Mémoires, au début
des années 1930, et de proposer de suivre une conversation savante réunissant
Loisy, Goguel et le libre penseur Charles Guignebert (1867-1939).

Cette conversation a déja été magistralement présentée et analysée par le
regretté Francois Laplanche dans deux chapitres de son ouvrage monumental
intitulé La crise de ['origine®. Comme Laplanche a synthétisé les points
d’accord et de divergence entre les trois hommes en matiere d’histoire des
origines du christianisme, il s’agira plutét ici de tenter de souligner les rapports
que les trois hommes ont entretenus entre eux au triple niveau scientifique,
confessionnel et personnel.

" Jetiens a remercier Monsieur Rémy Guérinel de m’avoir signalé cette controverse.
Toutefois, ce débat sur le style rythmé du Nouveau Testament, outre le fait qu’il est traité
dans le troisieme tome des Mémoires pour servir a ['histoire religieuse de notre temps
de Loisy et que ni Guignebert, ni Goguel ne semblent s’étre exprimés par €crit sur la
question, est un probléme relativement technique dont les enjeux idéologiques ne sont
pas trés évidents et qui ne constitue pas vraiment un poste d’observation privilégié du
regard de Loisy sur les protestants. )

¥ F. LAPLANCHE, La crise de ['origine. La science catholique des Evangiles et I 'his-
toire au XX* siécle, Paris, Albin Michel, 2006, p. 100-129 et 191-210..



126 FREDERIC AMSLER

2. Les textes en débat
2. 1. Les monographies

Maurice Goguel fait paraitre La vie de Jésus ° en mars 1932 chez Payot a
Paris. Il est 4gé de cinquante-deux ans et compte déja vingt-sept ans d’ensei-
gnement, d’abord a la Faculté de théologie protestante de Paris depuis 1905,
puis a la Sorbonne depuis 1927 ou il succede a Loisy, enfin & I’EPHE ou il
succede a Guignebert quelques mois apres la parution de sa Vie de Jésus.

Charles Guignebert publie son Jésus '° a la Renaissance du Livre a Paris en
1933 a I’age de soixante-six ans, juste apres son départ de I’EPHE et quatre ans
avant sa retraite de la Sorbonne.

Alfred Loisy enfin publie La naissance du christianisme'' la méme année
chez son éditeur de toujours, Emile Nourry a Paris, a I’age de soixante-seize
ans, une année apres sa retraite du College de France.

Trois livres qui ont été pensés et congus indépendamment les uns des
autres, méme si, en fin de parcours, Loisy a eu sous les yeux les deux livres de
ses collegues, tandis que Guignebert n’a pu utiliser le livre de Goguel que sur
¢preuves. Mais trois livres qui relévent du méme projet historiographique, ce
dont Guignebert "> et Goguel " ont parfaitement conscience.

La Vie de Jesus de Goguel et le Jésus de Guignebert ont le méme sujet
principal, Jésus, tandis que I’objet de La naissance du christianisme de Loisy
est plus ample, puisqu’il couvre les deux premiers si¢cles. Les trois monogra-
phies relévent cependant d’un méme projet historiographique, puisque la Vie
de Jésus de Goguel n’est que le premier tome d’une trilogie intitulée Jésus et
les origines du christianisme, dont les tomes Il et 111 s’intitulent respectivement
La naissance du christianisme " (sic 1) et L’Eglise primitive ", qui paraitront
en 1946 et 1947. Le Jésus de Guignebert devait inaugurer, lui aussi, une
trilogie dans la Bibliotheque de synthése historique, mais seul le second tome,
Le Christ'®, paraitra & titre posthume en 1943, le troisiéme volume L Eglise,
n’ayant jamais vu le jour.

Ce n’est pas assez dire que ce sont trois ceuvres de maturité. Ce sont trois
syntheses résultant de décennies de travail et de réflexion. La Vie de Jésus de

¢ M. GoGUEL, La vie de Jésus, Paris, Payot, 1932,
10" C. GUIGNEBERT, Jésus, Paris, La Renaissance du livre, 1933.
" A. Loisy, La naissance du christianisme, Paris, Nourry, 1933,
12 Revue d’histoire des religions 107 (1933), p. 79.
3 Revue d’histoire et de philosophie religieuses 14 (1934), p. 155 (abrégée RHPhR)
4 M. GOGUEL, La naissance du christianisme (Jésus et les origines du christianisme
2), Paris, Payot, 1946.
15 M. GOGUEL, L’Egliseprimi!ive, Paris, Payot, 1947.
16 C. GuiGNEBERT, Le Christ, Paris, A. Michel, 1943.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 127

Goguel est le premier volet de son ceuvre maitresse, Jésus et les origines du
christianisme. Au jugement de Goguel ', le Jésus de Guignebert est son livre
le plus important. Quant & La naissance du christianisme, elle représente la
synthése historique finale de Loisy sur les origines chrétiennes.

Comme I’a justement relevé Frangois Laplanche '8, ces trois textes partagent
au moins deux questions centrales, a savoir: qui est Jésus, et quel est le lien
entre Jeésus et I’Eglise 4

Faut-il rappeler que les trois hommes n’appartiennent pas a la méme
génération. Loisy et Guignebert ont encore €té les éleves d’Ernest Renan, ce
qui n’est plus le cas de Goguel qui n’avait que douze ans quand Renan est
décédé.

Les trois hommes sont néanmoins idéologiquement tres proches les uns des
autres. Ils sont tous membres de la premiére heure de la Société Ernest Renan,
que Guignebert (1922. 1928) et Goguel (1930) ont méme présidée.

IIs sont tous les trois partisans d’une approche historique et critique de la
Bible et du christianisme. L’accord méthodologique entre eux est incontes-
table. «MM. Loisy et Guignebert et moi — écrit Goguel — sommes entierement
d’accord pour penser que le probleme de Jésus et des origines chrétiennes ne
peut étre traité que par les méthodes de ’histoire [...].» "

Les trois auteurs se revendiquent de la méthode historique, par opposition
bien sir a I’approche croyante, confessionnelle, fidéiste ou encore théologique.
Les trois auteurs vont donc soumettre les textes a la critique historique, c’est-a-
dire les décaper du badigeon mythologique, dont ils sont supposés étre enduits,
dans le but d’isoler des éléments documentaires.

I1 convient toutefois de relever, cum grano salis, qu’une pareille approche a
quelque chose d’anachronique a I’heure oti, en Allemagne, les plus beaux fruits
de la Formgeschichte appliquée aux évangiles ont déja une dizaine d’années .
Mais plutdt que d’insister sur ce pesant décalage entre I’ Allemagne et la France,

"7 Revue d’histoire des religions 120 (1939), p. 213.

'8 F. LAPLANCHE, La crise de I'origine. La science catholique des Evangiles et I'his-
toire au XX* siécle, Paris, Albin Michel, 2006, p. 103.

' RHPhR 14 (1934), p. 156. On lit dans la préface du Jésus de Guignebert: «Ch.
Guignebert, en effet, se comporte en historien pur». La préface de La vie de Jésus de
Goguel débute par ces mots: «Ce livre est un livre d’histoire». Loisy écrit a la fin de son
avant-propos: «ll doit donc étre permis de remarquer, en terminant ce préambule, que,
si toute histoire des premiéres origines chrétiennes, qu’on le veuille ou non, ressemble
plus ou moins a un chateau branlant, la faute n’en est pas nécessairement imputable a
I’historien qui s’efforce de la reconstruire, mais aux conditions des témoignages sur
lesquels on est réduit a édifier cette histoire.»

* Si la premiére étude évangélique formiste remonte a 1911 (Martin DiBELIUS,
Die urchristliche Uberlieferung von Johannes dem Taufer, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1911), c’est aprés la Premiére Guerre mondiale que 1’école formiste a pris son
essor avec: M. DiBerwus, Die Formgeschichte des Evangeliums (1919), K. L. Scumipr,
Der Rahmen der Geschichte Jesu (1919), R. BUuLTMANN, Die Geschichte der synoptischen
Tradition (1921), G. BERTRAM, Die Leidengeschichte und der Christuskult (1922) et K. L.
Scumipt, Die Stellung der Evangelien in der allgemeinen Literaturgeschichte (1923).



128 FREDERIC AMSLER

le propos est ici de montrer plutot que les déclarations d’intention historiennes
sont elles-mémes, de I’aveu de nos trois auteurs, de bien belles facades qui ne
masquent qu’imparfaitement des options théologiques ou idéologiques. Loin
s’en faut en effet que nos trois historiens aboutissent aux mémes résultats avec
la méme méthode. Les différences qu’ils relevent entre eux par le biais des
recensions réciproques sont d’autant plus cruelles qu’ils sont proches les uns
des autres*'.

2. 2. Les recensions

Charles Guignebert a rendu compte de La vie de Jésus de Goguel dans la
Revue d’histoire des religions 107 (1933), p. 78-83 et deux fois de La naissance
du christianisme de Loisy, d’abord dans la Revue d’histoire des religions 111
(1935), p. 295-302, puis dans la Revue historique 181 (1937), p. 283-286.

Goguel a recensé longuement le Jésus de Guignebert dans la Revue d his-
toire et de philosophie religieuses 13 (1933), p. 409-447 et La naissance du
christianisme de Loisy dans la méme revue de Strasbourg I’année suivante
(Revue d’histoire et de philosophie religieuses 14 (1934), p. 155-186).

Loisy a recensé le Jésus de Guignebert dans la Revue historique 172 (1933),
p. 517-520.

Hélas, seule manque a I’appel la recension de La vie de Jésus de Goguel par
Loisy. Nous n’avons rien trouvé dans la Revue historique ; Frangois Laplanche
n’en signale pas; il n’y en a donc probablement jamais eue. Nous pouvons nous
demander pourquoi, d’autant plus que Loisy écrit dans son Carnet personnel
inédit le 28 septembre 1934 (p. 31)*: «Relu hier les articles Goguel et
Lebreton sur La Naissance du Christianisme. Ces deux comperes mériteraient
une petite lecon.». Assurément, Loisy a mal pris les remarques critiques de
Goguel ei souhaitons qu’un jour quelqu’un ait la chance de mettre la main sur
cette «petite legony.

Enfin cette documentation peut étre complétée par trois notices nécrolo-
giques:

— celle de Guignebert décédé le 27 aoht 1939 par Loisy dans la Revue histo-
rigue 189-190 (1940), p. 179-180.

— celle de Guignebert et celle de Loisy par Goguel, qui, au bénéfice de I’age,
a enterré ses deux collegues. Ces deux notices nécrologiques ont paru dans la
Revue d’histoire des religions 120 (1939), p. 212-215 et 122 (1940), p. 180-186.

21 Si les recensions ont été laissées de c6té par S. Mimouni dans son analyse de La
naissance du christianisme dans: Alfred Loisy, cent ans aprés. Autour d’un petit livre.
Actes du Colloque international tenu a Paris les 23-24 mai 2003, Turnhout, Brepols,
2007, p. 121-130), F. Laplanche, en revanche, pour les deux chapitres de son maitre
ouvrage, a passé partout, a tout repéré, tout lu et tout analysé avec précision et finesse.

# Une édition annotée des Carnets personnels d’Alfred Loisy est en préparation
sous notre direction.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 129

3. Regards croisés

Pour aborder ces regards croisés, plutét qu’une présentation fastidieuse
des 586 pages de Goguel, des 707 pages de Guignebert et des 452 pages de
Loisy, mieux vaut pointer une question briilante et observer moins les réponses
apportées par les uns et les autres a cette question que les réactions que suscitent
ces réponses chez chacun d’eux.

3. 1. Accords et désaccords

Auparavant, donnons quelques exemples d’accords ou de désaccords
complets ou partiels, mais chaque fois dans une combinaison diftérente, pour
rendre le débat plus concret.

Exemple d’unanimité. Les trois auteurs s’accordent sur le fait que Jésus a
bel et bien existé, refusant sechement la these dite «mythique» et ses différentes
variantes. Loisy, Guignebert et Goguel ont ainsi réfuté dans les années 1920 Le
mystere Jésus du Dr Paul-Louis Couchoud, paru en 1924 %, et chacun dans son
ouvrage réitére ses critiques contre cette thése sans cesse renaissante **,

La recension de La naissance du christianisme par Goguel en 1934 fournit
différents cas de figure d’accords ou de désaccords partiels : «Ainsi MM. Loisy
et Guignebert pensent que le récit de la passion est un simple développement
liturgique du fait de la condamnation et de I’exécution de Jésus; je crois qu’on
en peut extraire quelques éléments d’information historique plus précise.» >

«M. Guignebert nie toute conscience messianique de Jésus. M. Loisy et
moi pensons que tout le développement du christianisme suppose que Jésus
ne s’est pas seulement considéré comme le porteur d’un message divin, mais
qu’il s’est cru appelé a jouer un réle dans 1’établissement du regne de Dieu.»*

«Enfin, ni M. Guignebert, ni moi ne sommes disposés a nous rallier a la
maniére dont M. Loisy congoit le paulinisme comme s’étant lentement constitué
par une série d’additions faites successivement aux lettres de 1’apotre.»?’

3 P.-L. Coucnoup, Le mystére de Jésus, Paris, F. Rieder, 1924. Le Dr Paul-Louis
Couchoud niait I’existence historique de Jésus.

** Loisy dit de Couchoud avec I’ironie mordante qui le caractérise : «sa conviction
continue de dépasser sensiblement la portée réelle de ses arguments» (Mémoires 111,
p.443-444). Loisy le réfute dans sa Revue critique du 15.11.1924 et renvoie positivement
a C. Guignebert qui a publi¢ une critique dans la Revue d histoire des religions, juillet-
décembre 1926, p. 215-244. Goguel réfute Couchoud dans le Mercure du 1¢ juin 1923.

3 RHPhR 14 (1934), p. 156.

* RHPAR 14 (1934), p. 156.

7 RHPhR 14 (1934), p. 156.



130 FREDERIC AMSLER

Mutatis mutandis, nous sommes presque dans le probléme synoptique avec
une tradition triple, Jésus a existé, et diverses traditions doubles, sans compter
les traditions simples.

Ces accords partiels qui semblent aller dans tous les sens n’ont rien de
fortuit. Chaque résultat qui parait isolé s’inscrit en réalité dans une compré-
hension globale des origines chrétienne et qu’au-dela de ces résultats isolés et
de ces accords partiels, ce sont des systemes qui divisent les trois auteurs.

3. 2. Un conflit théologique

Deux questions se posent. Pourquoi ces résultats isolés s’inscrivent-ils dans
des systémes et de quelle nature sont ces systeémes ?

La réponse a la premiere question est que Loisy et Goguel, dans une
moindre mesure Guignebert, sont des théologiens au sens systématique du
terme. La thése de théologie de Goguel €tait consacrée a Wilhelm Herrmann .
Outre L’Evangile et ’Eglise qui révéle une philosophie de I’histoire bien
arrétée, Loisy compte a son actif des livres tels que La religion®, La morale
humaine*®, Religion et humanité*', qui tous témoignent d’une philosophie
de la religion. Autrement dit, il y a, a ’arriere-plan du travail historique et
exégétique de Loisy et de Goguel, une philosophie du christianisme ou du
moins une théologie. L’interprétation d’un texte ne semble jamais vraiment
et totalement valoir que pour elle-méme. Elle s’inscrit implicitement dans un
modele plus global, qui est évidemment de nature peu ou prou confessionnelle.

Un exemple permettra d’illustrer cette opposition.

Qui ne se souvient que dans L ‘essence du christianisme, Harnack défendait
I'idée qu’il y avait dans I’enseignement de Jésus un principe permanent, une
essence — «la connaissance et 1’adoration de Dieu comme Notre Pére, la certitude
du Salut, I’humilité et la joie en Dieu, la force morale et I’amour fraternel»*
— et que cette essence a traversé les siécles, malgré 1’obscurcissement qu’elle
a subi dans I’Eglise. Cette thése réduit presque a néant la continuité entre
I’Evangile du Jésus de Ihistoire et le Christ de 1'Eglise.

[nutile de rappeler que la réplique du théologien champenois dans
L’Evangile et I'Eglise a été d’affirmer que I’Eglise a été la condition de
possibilité nécessaire pour que I’Evangile subsistat.

Dans la recension du Lehrbuch der Dogmengeschichte citée ci-dessus,
Loisy revient sur le probleme en réaffirmant que «la question capitale était

2 M. GoGUEL, Wilhelm Herrmann et le probléme religieux actuel, Paris, Fischbacher,
1905.

»* La religion, Paris, Nourry, 1917.

3 La morale humaine, Paris, Nourry, 1923,
Religion et humanité, Paris, Nourry, 1926.
32 A. HARNACK, L 'essence du christianisme, Paris, Fischbacher, 1907, p. 355.

[



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 131

toujours 1’appréciation de I’Evangile, ot les modernistes ne voulaient voir
qu’un germe de l’Eglise».

Cette question ne se réduit pas a une controverse exégétique, mais engage
et départage deux théologies de I’histoire différentes.

Or, curieusement, en 1934, nos trois auteurs sont du méme avis.

Comme le releve Goguel, tous s’accordent, avec des nuances certes, sur
la thése «que le réle de Jésus dans la genese du christianisme n’est pas un
probléme radicalement insoluble et que ’on n’en est pas réduit a constater
qu’au moment ou le christianisme s’est constitué en religion encore solidaire
du judaisme mais différente de lui, il a eu le sentiment de se rattacher a la
personne et a I’ceuvre de Jésus par un lien organique et direct» *°.

Méme lorsque Guignebert réduit presque a néant le lien entre Jésus et
I’Eglise, refusant tout conscience messianique de Jésus, au point d’affirmer
que l’action de Jésus a été «le point de départ, accidentel si on veut, mais
cependant le point de départ réel du mouvement religieux d’ou le christianisme
est sorti»**, Loisy comprend que «Jésus est le point de départ historique du
christianisme, mais c’est la foi de ses disciples qui a créé cette religion» et
il ratifie totalement la thése de son collégue en disant «qu’il s’accorde avec
M. Guignebert pour le principal de ses conclusions» *°.

[l aurait été intéressant d’avoir I’avis de Loisy sur la Vie de Jésus de Goguel,
parce qu’a la différence de Harnack, Goguel partage avec Loisy I’idée que
Jésus avait une conscience messianique et que c’est bien cette conscience qui
assure la continuité, quoique sur le mode de la transformation, de I’Evangile
et de I’Eglise.

Nous serions assez tenté d’émettre 1’hypothese que si Loisy n’a pas
recensé 1’ouvrage de Goguel, c’est peut-&tre parce qu’il s’est trouvé devant une
situation embarrassante, découvrant avoir indiment «confessionnalisé» une
divergence théologique voire historiographique. Comment critiquer 1”historien
protestant Goguel, alors qu’il partage avec lui ce qui, a ses yeux, constitue la
différence par excellence entre un historien protestant (Harnack) et un historien
catholique (lui-méme) ?

Néanmoins si I’agacement de Loisy persiste a I’endroit de Goguel — il mérite
«une petite lecon» —, ¢’est que le méme probléme confessionnel demeure mais
s’est simplement déplacé.

Reprenons les deux exemples, du récit de la Passion et des épitres
pauliniennes.

Guignebert et Loisy dénient toute valeur documentaire au récit de la
Passion. Mais Loisy va plus loin en le tenant pour un drame liturgique. Or cela
n’est pas une simple hypothese exégétique. C’est reléguer en quelque fagon
le kérygme paulinien de la croix et de la résurrection — qui n’est jamais que le

% RHPhR 14 (1934), p. 155-156.
** C. GUIGNEBERT, Jésus, Paris, La Renaissance du livre, 1933, p. 665.
¥ Revue historigue 172 (1933), p. 518.



132 FREDERIC AMSLER

cceur de la doctrine réformée —, au second rang apres le culte. C’est faire passer
la célébration liturgique avant la Parole.

Quand de surcroit cette hypothése se combine chez Loisy avec des
affirmations sur le caractére composite des épitres pauliniennes, 1 Th et Rm
comprises, Goguel n’a pas de mal a relever le caractére tendancieux de cette
construction. L’exégéte protestant montre que son collegue catholique se fonde
sur le critere de I’incohérence doctrinale interne du corpus paulinien et de chaque
épitre en particulier pour refuser I’authenticité paulinienne des développements
doctrinaux. Or, aux yeux de Goguel, cette critique n’est pas que littéraire.
Elle est aussi théologique, car elle conduit a montrer que les développements
doctrinaux sont postérieurs aux pratiques cultuelles. A Loisy qui, sur la base
du récit de la Passion et du corpus paulinien, fait passer le culte avant la foi, le
théologien réformé répond avoir «bien des hésitations a expliquer la doctrine
par le culte»® et il a I'impression que son collegue catholique «a été quelque
peu agacé par la caractéristique de I’apotre, par I’interprétation du paulinisme
et par |’appréciation de son rdle tant dans I’extension du christianisme que dans
la formation de sa doctrine, que 1’on rencontre couramment chez les exégetes
protestants et que d’instinct il réagit contre le portrait qu’ils en tracent»*’.

Si l'on balaie 'ceuvre exégétique de Loisy touchant au Nouveau
Testament, il apparait assez clairement qu’elle comporte une dimension
réactive antiprotestante récurrente. L Evangile et 'Eglise en est la premiére
manifestation, mais point la demiere. En 1908, Harnack soutient la totale
fiabilité historique des Actes des apotres, tandis que dans son gros commentaire
des Actes de 1920, Loisy prend le contre-pied en faisant du deuxieéme tome a
Théophile une ceuvre si totalement remaniée qu’il n’y a pour ainsi dire rien a
en sauver sur le plan historique.

Enfin, quand Joseph Turmel, alias Delafosse, soutient le caractere composite
de certaines ¢pitres, Loisy pousse [’hypothése jusqu’au démantelement
docirinal des épitres que dénoncera Goguel.

3. 3. Une mésentente personnelle ancienne

Bien avant les années 1930, Loisy et Goguel ont eu ’occasion de croiser
le fer. Dans son Introduction au Nouveau Testament de 1922, par exemple,
Goguel réfutera longuement les theéses de Loisy sur les Actes des Apotres,
lequel Loisy rédige ensuite une recension dévastatrice de cette introduction
dans la Revue d histoire et de littérature religieuses en 1922 : «Je ne m’arréterai
pas a discuter les critiques de M. G. [...]. Je préfere de beaucoup achever mon
commentaire du troisieme €évangile, bien que ce commentaire soit d’avance
condamné a ne point recueillir le suffrage de M. G. [...]. Peu me chaut [...] que

* RHPHR 14 (1934), p. 179.
7 RHPhR 14 (1934) p. 173.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 133

des théologues facétieux m’accusent de coordonner toutes mes conclusions
d’exégese religieuse a des vues précongues et systématique; [...].»*

Mais il faut probablement remonter plus haut encore dans le temps pour
trouver 1’origine du conflit et en conclusion de cette étude, attirer 1’attention
sur un texte peu cité.

Le moins qu’on puisse dire est que Maurice Goguel n’a pas vraiment
aidé Alfred Loisy a se dégager de ses préventions personnelles a ’endroit du
protestantisme. Il publie en effet dans la Revue d histoire et de philosophie
religieuses a la fin de I’année 1908 un texte qui a di étre rédigé entre
I’excommunication et I’élection au College et qui a certainement contribué a
I’inimitié durable entre les deux hommes.

Goguel débute son compte rendu du commentaire sur Les évangiles synop-
tiqgues de Loisy par les lignes suivantes:

«Des raisons spéciales expliquent sans doute ’accueil fait au Commen-
taire de M. Loisy : son succés est, dans un certaine mesure et pour bon nombre
de lecteurs, un succes de scandale. Il va sans dire que nous ne saurions étre
accessible ic1 aux raisons pour lesquelles les uns ont systématiquement dénigré
I’ouvrage tandis que d’autres — pas toujours plus compétents que les premiers —
le portaient aux nues. Il importe d’autant plus de formuler sur le commentaire
de M. Loisy un jugement impartial qu’il va étre pendant des années la source a
laquelle tout une élite intellectuelle, en France au moins, ira puiser sa connais-
sance de |"histoire évangélique.

M. Jean Réville se proposait de porter lui-méme ce jugement et nul, plus
que celui qui est chargé d’écrire ici a sa place, ne sent combien manque au
monde savant le jugement d’un tel maitre sur une telle ceuvre.» *

Et le tout jeune exégete protestant de terminer sa recension par ces pages
assassines pour la réception de Loisy en milieu réformé:

«Il nous reste a dire quelque chose de I’esprit dans lequel M. Loisy a /
travaillé. Il est historien et ne veut étre que cela. Non seulement nul n’est en droit
de suspecter ses intentions, mais encore ’examen attentif de son ceuvre, s’il fait
découvrir parfois des idées auxquelles on ne peut se rallier, ne révéle rien qui soit
dicté par un préjugé dogmatique ou antidogmatique quelconque. On a observé
que la critique de 1’abbé Loisy s’¢était faite plus dpre et plus radicale a mesure que
I’autorité ecclésiastique prenait contre lui une attitude plus rigoureuse. Le fait
peut étre exact sans pour cela justifier I’interprétation malveillante que d’aucuns
en ont donnée. L’autorité ecclésiastique a rendu service a M. Loisy; elle I'a
affranchi, en reldchant d’abord, en brisant ensuite, les liens qui I’attachaient a
I’église catholique. Ce sont ses mesures de rigueur qui ont fait de M. Loisy le
critique indépendant des évangiles synoptiques. Ce n’est pas la premiere fois que
par son intransigeance 1’église romaine a servi la cause de la science.

3% Revue d’histoire et de littérature religieuses 8 (1922), p. 572 et 573-574.
3% Revue d’histoire des religions 58 (1908), 412.



134 FREDERIC AMSLER

Mais si M. Loisy a travaillé avec une pleine indépendance d’esprit, peut on
(sic) dire qu’il ne lui soit rien resté de 1’église catholique ?

Il'y a quelques années voulant préciser ses vues d’historien et de théologien
catholique en face du systeme que M. Harnack avait exposé dans son ‘Essence
du Christianisme’, M. Loisy a écrit: ‘L’Evangile et I'Eglise’; c’était une
apologie du systéeme catholique destinée a combattre 1’idée protestante que le
christianisme c’est I’évangile et que I’évangile est tout le christianisme. En face
de cette affirmation M. Loisy pose la thése que le christianisme c’est I’Eglise,
c’est-a-dire, outre ’évangile, le développement historique qui en est sorti.
Ce systeme ingénieux et puissant permettait au théologien de retenir comme
€lément du systéme catholique des idées et des faits que I’historien démontrait
n’avoir pas fait partie de I’évangile primitif. Cette tentative apologétique a été
condamnée. M. Loisy pourtant lui est resté fidele. Si dégagé qu’il soit de tout
systéme, le dogme de I’Eglise, on le sent, domine encore sa pensée. Méme dans
ce Commentaire des Synoptiques, il en est ainsi. Ce que cherche avant tout
I’auteur n’est-ce pas de montrer ce que la tradition a ajouté au récit primitif,
c’est-a-dire ce qui dans les évangiles vient de I’Eglise ? Si I’évangile est pour
Loisy quelque chose de vague et presque d’insaisissable, I'Eglise par contre
est une réalité puissante. Une phrase caractéristique de I’introduction trahit /
cet état d’dme. Arrivé au terme de son récit du ministere de Jésus, M. Loisy
conclut ainsi: Ainsi finit le réve de I’évangile, la réalité du régne de Dieu allait
venir.” (1,222.) Ceci confirme le jugement que Jean Réville portait, peu avant sa
mort, sur plusieurs théologiens modernistes : ‘Je ne suis pas sir, disait-il, qu’ils
croient en Dieu, mais je suis certain qu’ils croient a I’Eglise.’

Mais il ne doit pas étre question ici des convictions personnelles de
M. Loisy; si nous avons abordé ce terrain délicat, c’est parce que cela nous a
paru nécessaire pour bien caractériser sa pensée et pour déterminer dans quelle
mesure son commentaire peut étre considéré comme un guide sir. Il serait aussi
injuste, a notre avis, d’en exagérer que d’en diminuer ’importance. C’est une
contribution solide et originale, c’est le résumé d’un travail considérable, c’est
une mine presqu’inépuisable de renseignements et d’idées, ¢’est une ceuvre qui
restera et pourtant ce n’est pas une ceuvre définitive; il faut s’en inspirer, il ne
faut pas la suivre aveuglément. Il faut rendre hommage au labeur de M. Loisy,
a son effort d’impartialité, a son érudition, a sa lucidité d’esprit, mais il ne faut
pas renoncer a pousser plus loin qu’il ne 1’a fait I’interprétation des textes, et
a compléter les résultats auxquels il est arrivé.»* Si Loisy n’a pas ménagé
ses efforts pour s’élever au-dessus des luttes confessionnelles en sa qualité de
titulaire de la chaire d’histoire des religions au Collége, Goguel n’aura pas
épargné sa peine pour le fixer publiquement dans son cadre de pensée catho-
lique romain et le rappeler a chaque occasion.

30 Revue d’histoire des religions 58 (1908), p. 421-423.



	Alfred Loisy et Maurice Goguel en chassé-croisé

