
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 2: Alfred Loisy au Collège de France : un colloque à l'occasion du
centième anniversaire de son élection

Artikel: Alfred Loisy et Maurice Goguel en chassé-croisé

Autor: Amsler, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 123-134

ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL
EN CHASSÉ-CROISÉ

Frédéric Amsler

Résumé

En 1932-1933, Maurice Goguel (Vie de Jésus) et AlfredLoisy (La naissance

du christianisme), sans oublier Charles Guignebert (Jésus/ produisent de

volumineuses synthèses sur la question brûlante des origines du christianisme
d'un point de vue historique. Les recensions que chaque auteur rédige sur les

ouvrages de ses deux collègues permettent d'apprécier les points de convergence

et de divergence qu 'ils discernent entre eux. Sous couvert de solennelles
déclarations historiennes, chaque auteur n 'en trahit pas moins des options
théologiques, voire confessionnelles. D'une part Goguel semble surprendre
Loisy en s'avérant plus proche de lui que ne l'est Guignebert sur l'idée d'une
continuité entre Jésus et l'Eglise, ce qui avait été pourtant le principal point
de divergence entre Harnack (L'essence du christianisme) et Loisy (L'Évangile
et l'Église) au début du siècle. D'autre part, toute la distance qui sépare

protestants et catholiques modernistes apparaît au grandjour dans l'interprétation

profondément divergente que Loisy et Goguel développent du récit de la
Passion et des épîtres pauliniennes.

1. Introduction

L'intérêt d'Alfred Loisy (1857-1940) pour les travaux des théologiens
libéraux allemands remonte à ses premières recherches dans le domaine

biblique. Le reproche qui lui a ensuite été continuellement adressé d'avoir trop
lu les Allemands est bien connu. Il est cependant acquis que la conversion

critique de Loisy ne vient pas de sa lecture des Allemands, mais de sa lecture
des textes, en particulier de l'édition critique du Nouveau Testament de

Tischendorf au cours de l'été 1881 '.

1 Durant l'été 1881, Loisy prépare son examen de licence en théologie. Parallèlement,

il lit la grande édition critique du Nouveau Testament de Tischendorf que lui
avait prêtée Duchesne. C'est la révélation. Il écrit dans ses Notes autobiographiques:
«La lecture attentive que je fis des Évangiles mina, du premier coup, l'opinion qu'on
m'avait donnée des Écritures. La foi me disait que ces écrits étaient tout divins; la

raison me montrait qu'ils étaient en même temps tout humains, nullement exempts de

contradictions, portant des traces évidentes des tendances personnelles de leurs auteurs.



124 FRÉDÉRIC AMSLER

Loisy n'a d'ailleurs jamais fait sienne la théologie protestante libérale d'outre-
Rhin. Comme nous le savons bien, L Évangile et l Église2 ne se voulait pas autre
chose qu'une réfutation de L'essence du christianisme d'Adolf Harnack3 d'un
point de vue catholique romain. Loisy a partagé avec l'esprit de son époque des

frontières confessionnelles clairement balisées et l'excommunication majeure
du 7 mars 1908 n'y changera rien. Quoique écarté de l'institution ecclésiastique

romaine, l'auteur de L'Évangile et l'Église ne se rapprochera nullement
du protestantisme.

En 1909, par exemple, tandis que Harnack, dans la quatrième édition de

son Lehrbuch der Dogmengeschichte4, détecte l'origine du modernisme dans

la théologie protestante libérale et chez le cardinal Newman, Loisy estime au

contraire, en 1910 dans une recension de cet ouvrage5, que le véritable
inspirateur du mouvement moderniste est Ernest Renan et confirme son hypothèse

historiographique en affirmant que la doctrine protestante de l'essence du

christianisme ne se retrouve chez aucun moderniste. Alfred Loisy restera donc

jusqu'à sa mort attaché à la foi chrétienne dans sa structure et sa sensibilité

catholiques romaines, comme l'atteste encore la formule finale de l'inscription
gravée sur sa pierre tombale6 (Tuam in votis tenuit voluntatem, «Il est toujours
de cœur resté fidèle à ta volonté») extraite de la prière finale des funérailles.

De son propre point de vue, le professeur excommunié a toujours été et est

toujours resté un catholique romain fidèle, même si l'Église romaine en a jugé
autrement. Il n'a sans doute pas mesuré à quel point son attachement à la Bible
et à sa critique scientifique lui avaient fait relativiser son devoir d'obéissance
à son Église, ce qui était bien propre à le faire passer pour un crypto-protestant
aux yeux de ses coreligionnaires les plus fervents défenseurs de l'institution.
Le regard de Loisy sur les protestants restera fondamentalement celui d'un
catholique romain, quoique en délicatesse avec sa hiérarchie. Mais sur cet
ostinato il y a des modulations.

L'authenticité de Matthieu et de Jean me parut très suspecte. Je m'en tins là. Je n'avais
pas le temps de chercher une théorie de l'inspiration qui concilierait la foi et la science.
Je préparais un examen pour la rentrée et je ne lisais le Nouveau Testament qu'à mes
moments de loisir.» (A. Houtin. F. Sartiaux. Alfred Loisy. Sa vie, son oeuvre. Manuscrit
annoté et publié avec une Bibliographie LOISY et un Index Bio-Bibliographique par
É. Poulat. Paris. CNRS. 1960. p. 30 ; voir aussi Alfred Loisy, Mémoires pour servir à
l'histoire religieuse de notre temps, t. I, 1857-1900, Pans. Nourry, 1930, p. 94. 97-99).

2 A. Loisy, L Evangile et l'Église. Paris, Alphonse Picard & Fils. 1902.
3 A. Harnack, Das Wesen des Christentums. Leipzig, 1900.
4 A. von Harnack. Lehrbuch der Dogmengeschichte. t. 1. Die Entstehung des

kirchlichen Dogmas, 4.. neu durchgearbeitete und verm. Aufl.. Tübingen, J.C.B. Mohr. 1909.
5 Revue d'histoire et de littérature religieuses, nouv. Série 1 (1910).
6 Une photographie de ce monument est disponible sur le site officiel de la Société

internationale pour l'étude d'Alfred Loisy (http://alfred.loisv.free.fr/) à la fin de la notice
biographique.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 125

Le refus pontifical du grand projet de Loisy d'ouvrir de l'intérieur l'Église
romaine à la science et surtout, nous semble-t-il, son élection au Collège de

France l'année suivante ont néanmoins brisé certaines frontières mentales chez

le critique champenois, à la fois sur le plan scientifique, académique et
confessionnel. Le nouvel élu au Collège a dû passer d'une théologie, certes critique
et rationaliste, mais d'une théologie mono-confessionnelle quand même, au

champ déconfessionnalisé, ou plus exactement pluri-confessionnalisé, des

sciences des religions. Sur le plan académique, en schématisant quelque peu,
il semble que jusqu'en 1909, Loisy se soit situé entre deux pôles en tension, le

monde protestant libéral allemand d'un côté et le catholicisme français
majoritairement conservateur de l'autre, le clivage national recouvrant largement le

clivage confessionnel. Son entrée par la grande porte dans le monde académique

va le confronter à une reconfiguration du paysage. Parallèlement à

l'élargissement de son horizon aux sciences des religions, où se mêlent des

savants venus de toutes les confessions chrétiennes, du judaïsme et de la libre

pensée, Loisy va découvrir comme collègues directs des protestants français
aux idées différentes des Allemands.

Le propos ici est d'apporter quelque lumière sur les relations savantes

qu'ont entretenues Alfred Loisy et Maurice Goguel (1880-1955), le plus en

vue de ses collègues protestants français.
Un bon point de départ pourrait être la controverse entre les deux exégètes

à propos du style rythmé du Nouveau Testament au début des années 1920',
mais il est peut-être plus novateur et prometteur de s'arrêter à un autre carrefour

intellectuel, postérieur à la période couverte par lesdits Mémoires, au début
des années 1930, et de proposer de suivre une conversation savante réunissant

Loisy, Goguel et le libre penseur Charles Guignebert (1867-1939).
Cette conversation a déjà été magistralement présentée et analysée par le

regretté François Laplanche dans deux chapitres de son ouvrage monumental
intitulé La crise de l'origine*. Comme Laplanche a synthétisé les points
d'accord et de divergence entre les trois hommes en matière d'histoire des

origines du christianisme, il s'agira plutôt ici de tenter de souligner les rapports
que les trois hommes ont entretenus entre eux au triple niveau scientifique,
confessionnel et personnel.

7 Je tiens à remercier Monsieur Rémy Guérinel de m'avoir signalé cette controverse.
Toutefois, ce débat sur le style rythmé du Nouveau Testament, outre le fait qu'il est traité
dans le troisième tome des Mémoires pour servir à l'histoire religieuse de notre temps
de Loisy et que ni Guignebert, ni Goguel ne semblent s'être exprimés par écrit sur la

question, est un problème relativement technique dont les enjeux idéologiques ne sont

pas très évidents et qui ne constitue pas vraiment un poste d'observation privilégié du

regard de Loisy sur les protestants.
8 F. Laplanche, La crise de l'origine. La science catholique des Évangiles et l'histoire

au XXesiècle, Paris, Albin Michel, 2006, p. 100-129 et 191-210..



126 FREDERIC AMSLER

2. Les textes en débat

2. 1. Les monographies

Maurice Goguel fait paraître La vie de Jésus ' en mars 1932 chez Payot à

Paris. Il est âgé de cinquante-deux ans et compte déjà vingt-sept ans

d'enseignement, d'abord à la Faculté de théologie protestante de Paris depuis 1905,

puis à la Sorbonne depuis 1927 où il succède à Loisy, enfin à l'EPHE où il
succède à Guignebert quelques mois après la parution de sa Vie de Jésus.

Charles Guignebert publie son Jésusl0 à la Renaissance du Livre à Paris en

1933 à l'âge de soixante-six ans, juste après son départ de l'EPHE et quatre ans

avant sa retraite de la Sorbonne.

Alfred Loisy enfin publie La naissance du christianisme" la même année

chez son éditeur de toujours, Emile Nourry à Paris, à l'âge de soixante-seize

ans, une année après sa retraite du Collège de France.

Trois livres qui ont été pensés et conçus indépendamment les uns des

autres, même si, en fin de parcours, Loisy a eu sous les yeux les deux livres de

ses collègues, tandis que Guignebert n'a pu utiliser le livre de Goguel que sur

épreuves. Mais trois livres qui relèvent du même projet historiographique, ce

dont Guignebert12 et Goguel13 ont parfaitement conscience.

La Vie de Jésus de Goguel et le Jésus de Guignebert ont le même sujet

principal, Jésus, tandis que l'objet de La naissance du christianisme de Loisy
est plus ample, puisqu'il couvre les deux premiers siècles. Les trois monographies

relèvent cependant d'un même projet historiographique, puisque la Vie

de Jésus de Goguel n'est que le premier tome d'une trilogie intitulée Jésus et
les origines du christianisme, dont les tomes II et III s'intitulent respectivement
La naissance du christianismel4 (sic et L'Eglise primitive1^, qui paraîtront
en 1946 et 1947. Le Jésus de Guignebert devait inaugurer, lui aussi, une

trilogie dans la Bibliothèque de synthèse historique, mais seul le second tome.
Le Christi6, paraîtra à titre posthume en 1943, le troisième volume L'Eglise.
n'ayant jamais vu le jour.

Ce n'est pas assez dire que ce sont trois œuvres de maturité. Ce sont trois

synthèses résultant de décennies de travail et de réflexion. La Vie de Jésus de

9 M. Goguel. La vie de Jésus, Paris, Payot, 1932.
10 C. Guignebert, Jésus. Paris. La Renaissance du livre. 1933.
" A. Loisy, La naissance du christianisme, Paris. Nourry. 1933.
12 Revue d'histoire des religions 107 (1933), p. 79.
13 Revue d'histoire et de philosophie religieuses 14(1934). p. 155 (abrégée RHPhR)
14 M. Goguel, La naissance du christianisme (Jésus et les origines du christianisme

2), Paris, Payot, 1946.
15 M. Goguel, L'Église primitive, Paris, Payot, 1947.
16 C. Guignebert, Le Christ, Paris, A. Michel, 1943.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 127

Goguel est le premier volet de son œuvre maîtresse, Jésus et les origines du

christianisme. Au jugement de Goguell7, le Jésus de Guignebert est son livre
le plus important. Quant à La naissance du christianisme, elle représente la

synthèse historique finale de Loisy sur les origines chrétiennes.
Comme l'ajustement relevé François Laplanche18, ces trois textes partagent

au moins deux questions centrales, à savoir : qui est Jésus, et quel est le lien
entre Jésus et l'Église

Faut-il rappeler que les trois hommes n'appartiennent pas à la même

génération. Loisy et Guignebert ont encore été les élèves d'Ernest Renan, ce

qui n'est plus le cas de Goguel qui n'avait que douze ans quand Renan est

décédé.

Les trois hommes sont néanmoins idéologiquement très proches les uns des

autres. Ils sont tous membres de la première heure de la Société Ernest Renan,

que Guignebert (1922. 1928) et Goguel (1930) ont même présidée.
Ils sont tous les trois partisans d'une approche historique et critique de la

Bible et du christianisme. L'accord méthodologique entre eux est incontestable.

«MM. Loisy et Guignebert et moi - écrit Goguel - sommes entièrement
d'accord pour penser que le problème de Jésus et des origines chrétiennes ne

peut être traité que par les méthodes de l'histoire [...].»"
Les trois auteurs se revendiquent de la méthode historique, par opposition

bien sûr à l'approche croyante, confessionnelle, fidéiste ou encore théologique.
Les trois auteurs vont donc soumettre les textes à la critique historique, c'est-à-
dire les décaper du badigeon mythologique, dont ils sont supposés être enduits,
dans le but d'isoler des éléments documentaires.

Il convient toutefois de relever, cum grano salis, qu'une pareille approche a

quelque chose d'anachronique à l'heure où, en Allemagne, les plus beaux fruits
de la Formgeschichte appliquée aux évangiles ont déjà une dizaine d'années20.

Mais plutôt que d'insister sur ce pesant décalage entre l'Allemagne et la France,

17 Revue d'histoire des religions 120 (1939), p. 213.
18 F. Laplanche, La crise de l'origine. La science catholique des Évangiles et l'histoire

auXX' siècle, Paris, Albin Michel, 2006, p. 103.
19 RHPhR 14 (1934), p. 156. On lit dans la préface du Jésus de Guignebert: «Ch.

Guignebert, en effet, se comporte en historien pur». La préface de La vie de Jésus de

Goguel débute par ces mots : «Ce livre est un livre d'histoire». Loisy écrit à la fin de son

avant-propos: «Il doit donc être permis de remarquer, en terminant ce préambule, que,
si toute histoire des premières origines chrétiennes, qu'on le veuille ou non, ressemble
plus ou moins à un château branlant, la faute n'en est pas nécessairement imputable à

l'historien qui s'efforce de la reconstruire, mais aux conditions des témoignages sur
lesquels on est réduit à édifier cette histoire.»

20 Si la première étude évangélique formiste remonte à 1911 (Martin Dibelius.
Die urchristliche Überlieferung von Johannes dem Täufer, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1911), c'est après la Première Guerre mondiale que l'école formiste a pris son

essor avec: M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (1919), K. L. Schmidt,
Der Rahmen der Geschichte Jesu 1919), R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen
Tradition 1921 G. Bertram, Die Leidengeschichte und der Christuskult 1922) et K. L.
Schmidt, Die Stellung der Evangelien in der allgemeinen Literaturgeschichte 1923).



128 FREDERIC AMSLER

le propos est ici de montrer plutôt que les déclarations d'intention historiennes
sont elles-mêmes, de l'aveu de nos trois auteurs, de bien belles façades qui ne

masquent qu'imparfaitement des options théologiques ou idéologiques. Loin
s'en faut en effet que nos trois historiens aboutissent aux mêmes résultats avec
la même méthode. Les différences qu'ils relèvent entre eux par le biais des

recensions réciproques sont d'autant plus cruelles qu'ils sont proches les uns
des autres21.

2. 2. Les recensions

Charles Guignebert a rendu compte de La vie de Jésus de Goguel dans la
Revue d'histoire des religions 107 (1933), p. 78-83 et deux fois de La naissance
du christianisme de Loisy, d'abord dans la Revue d'histoire des religions 111

(1935), p. 295-302, puis dans la Revue historique 181 (1937), p. 283-286.

Goguel a recensé longuement le Jésus de Guignebert dans la Revue d'histoire

et de philosophie religieuses 13 (1933), p. 409-447 et La naissance du
christianisme de Loisy dans la même revue de Strasbourg l'année suivante
(Revue d'histoire et de philosophie religieuses 14 (1934), p. 155-186).

Loisy a recensé le Jésus de Guignebert dans la Revue historique 172 (1933),
p. 517-520.

Hélas, seule manque à l'appel la recension de La vie de Jésus de Goguel par
Loisy. Nous n'avons rien trouvé dans la Revue historique; François Laplanche
n'en signale pas ; il n'y en a donc probablement jamais eue. Nous pouvons nous
demander pourquoi, d'autant plus que Loisy écrit dans son Carnet personnel
inédit le 28 septembre 1934 (p. 31)22: «Relu hier les articles Goguel et
Lebreton sur La Naissance du Christianisme. Ces deux compères mériteraient
une petite leçon.». Assurément, Loisy a mal pris les remarques critiques de

Goguel et souhaitons qu'un jour quelqu'un ait la chance de mettre la main sur
cette «petite leçon».

Enfin cette documentation peut être complétée par trois notices nécrologiques

:

- celle de Guignebert décédé le 27 août 1939 par Loisy dans la Revue historique

189-190 (1940), p. 179-180.

- celle de Guignebert et celle de Loisy par Goguel, qui, au bénéfice de l'âge,
a enterré ses deux collègues. Ces deux notices nécrologiques ont paru dans la

Revue d'histoire des religions 120 (1939), p. 212-215 et 122 (1940), p. 180-186.

21 Si les recensions ont été laissées de côté par S. Mimouni dans son analyse de La
naissance du christianisme dans : Alfred Loisy, cent ans après. Autour d'un petit livre.
Actes du Colloque international tenu à Paris les 23-24 mai 2003, Turnhout. Brepols,
2007, p. 121-130). F. Laplanche, en revanche, pour les deux chapitres de son maître

ouvrage, a passé partout, a tout repéré, tout lu et tout analysé avec précision et finesse.
22 Une édition annotée des Carnets personnels d'Alfred Loisy est en préparation

sous notre direction.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 129

3. Regards croisés

Pour aborder ces regards croisés, plutôt qu'une présentation fastidieuse
des 586 pages de Goguel, des 707 pages de Guignebert et des 452 pages de

Loisy, mieux vaut pointer une question brûlante et observer moins les réponses

apportées par les uns et les autres à cette question que les réactions que suscitent

ces réponses chez chacun d'eux.

3.1. Accords et désaccords

Auparavant, donnons quelques exemples d'accords ou de désaccords

complets ou partiels, mais chaque fois dans une combinaison différente, pour
rendre le débat plus concret.

Exemple d'unanimité. Les trois auteurs s'accordent sur le fait que Jésus a

bel et bien existé, refusant sèchement la thèse dite «mythique» et ses différentes
variantes. Loisy, Guignebert et Goguel ont ainsi réfuté dans les années 1920 Le

mystère Jésus du Dr Paul-Louis Couchoud, paru en 192423, et chacun dans son

ouvrage réitère ses critiques contre cette thèse sans cesse renaissante24.

La recension de La naissance du christianisme par Goguel en 1934 fournit
différents cas de figure d'accords ou de désaccords partiels : «Ainsi MM. Loisy
et Guignebert pensent que le récit de la passion est un simple développement
liturgique du fait de la condamnation et de l'exécution de Jésus ; je crois qu'on
en peut extraire quelques éléments d'information historique plus précise.»25

«M. Guignebert nie toute conscience messianique de Jésus. M. Loisy et

moi pensons que tout le développement du christianisme suppose que Jésus

ne s'est pas seulement considéré comme le porteur d'un message divin, mais

qu'il s'est cru appelé à jouer un rôle dans l'établissement du règne de Dieu.»26

«Enfin, ni M. Guignebert, ni moi ne sommes disposés à nous rallier à la

manière dont M. Loisy conçoit le paulinisme comme s'étant lentement constitué

par une série d'additions faites successivement aux lettres de l'apôtre.»27

23 P.-L. Couchoud. Le mystère de Jésus, Paris, F. Rieder, 1924. Le Dr Paul-Louis
Couchoud niait l'existence historique de Jésus.

24 Loisy dit de Couchoud avec l'ironie mordante qui le caractérise: «sa conviction
continue de dépasser sensiblement la portée réelle de ses arguments» (Mémoires III.
p. 443-444). Loisy le réfute dans sa Revue critique du 15.11.1924 et renvoie positivement
à C. Guignebert qui a publié une critique dans la Revue d'histoire des religions, juillet-
décembre 1926. p. 215-244. Goguel réfute Couchoud dans le Mercure du 1er juin 1923.

25 RHPhR 14 (197,4), p. 156.
26 RJdPhR 14(1934), p. 156.
27 RHPhR 14 (1934), p. 156.



130 FREDERIC AMSLER

Mutatis mutandis, nous sommes presque dans le problème synoptique avec

une tradition triple, Jésus a existé, et diverses traditions doubles, sans compter
les traditions simples.

Ces accords partiels qui semblent aller dans tous les sens n'ont rien de

fortuit. Chaque résultat qui paraît isolé s'inscrit en réalité dans une compréhension

globale des origines chrétienne et qu'au-delà de ces résultats isolés et
de ces accords partiels, ce sont des systèmes qui divisent les trois auteurs.

3.2. Un conflit théologique

Deux questions se posent. Pourquoi ces résultats isolés s'inscrivent-ils dans

des systèmes et de quelle nature sont ces systèmes
La réponse à la première question est que Loisy et Goguel, dans une

moindre mesure Guignebert, sont des théologiens au sens systématique du

terme. La thèse de théologie de Goguel était consacrée à Wilhelm Herrmann28.

Outre L'Évangile et l'Église qui révèle une philosophie de l'histoire bien

arrêtée, Loisy compte à son actif des livres tels que La religion29, La morale
humaine10, Religion et humanité ^, qui tous témoignent d'une philosophie
de la religion. Autrement dit, il y a, à l'arrière-plan du travail historique et

exégétique de Loisy et de Goguel, une philosophie du christianisme ou du

moins une théologie. L'interprétation d'un texte ne semble jamais vraiment
et totalement valoir que pour elle-même. Elle s'inscrit implicitement dans un
modèle plus global, qui est évidemment de nature peu ou prou confessionnelle.

Un exemple permettra d'illustrer cette opposition.
Qui ne se souvient que dans L'essence du christianisme, Harnack défendait

l'idée qu'il y avait dans l'enseignement de Jésus un principe permanent, une

essence - «la connaissance et l'adoration de Dieu comme Notre Père, la certitude
du Salut, l'humilité et la joie en Dieu, la force morale et l'amour fraternel»32

- et que cette essence a traversé les siècles, malgré l'obscurcissement qu'elle
a subi dans l'Église. Cette thèse réduit presque à néant la continuité entre

l'Évangile du Jésus de l'histoire et le Christ de l'Église.
Inutile de rappeler que la réplique du théologien champenois dans

L'Évangile et l'Église a été d'affirmer que l'Église a été la condition de

possibilité nécessaire pour que l'Évangile subsistât.

Dans la recension du Lehrbuch der Dogmengeschichte citée ci-dessus,

Loisy revient sur le problème en réaffirmant que «la question capitale était

1905.
M. Goguel, Wilhelm Herrmann et leproblème religieux actuel, Paris, Fischbacher,

La religion, Paris, Nourry, 1917.

La morale humaine, Paris, Nourry, 1923.

Religion et humanité, Paris, Nourry, 1926.
A. Harnack, L'essence du christianisme, Paris, Fischbacher, 1907, p. 355.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 131

toujours l'appréciation de l'Évangile, où les modernistes ne voulaient voir
qu'un germe de l'Église».

Cette question ne se réduit pas à une controverse exégétique, mais engage
et départage deux théologies de l'histoire différentes.

Or, curieusement, en 1934, nos trois auteurs sont du même avis.
Comme le relève Goguel, tous s'accordent, avec des nuances certes, sur

la thèse «que le rôle de Jésus dans la genèse du christianisme n'est pas un
problème radicalement insoluble et que l'on n'en est pas réduit à constater

qu'au moment où le christianisme s'est constitué en religion encore solidaire
du judaïsme mais différente de lui, il a eu le sentiment de se rattacher à la

personne et à l'œuvre de Jésus par un lien organique et direct»33.

Même lorsque Guignebert réduit presque à néant le lien entre Jésus et

l'Église, refusant tout conscience messianique de Jésus, au point d'affirmer
que l'action de Jésus a été «le point de départ, accidentel si on veut, mais

cependant le point de départ réel du mouvement religieux d'où le christianisme
est sorti»34, Loisy comprend que «Jésus est le point de départ historique du

christianisme, mais c'est la foi de ses disciples qui a créé cette religion» et

il ratifie totalement la thèse de son collègue en disant «qu'il s'accorde avec

M.Guignebert pour le principal de ses conclusions»35.

Il aurait été intéressant d'avoir l'avis de Loisy sur la Vie de Jésus de Goguel,

parce qu'à la différence de Harnack, Goguel partage avec Loisy l'idée que
Jésus avait une conscience messianique et que c'est bien cette conscience qui
assure la continuité, quoique sur le mode de la transformation, de l'Évangile
et de l'Église.

Nous serions assez tenté d'émettre l'hypothèse que si Loisy n'a pas
recensé l'ouvrage de Goguel, c'est peut-être parce qu'il s'est trouvé devant une
situation embarrassante, découvrant avoir indûment «confessionnalisé» une
divergence théologique voire historiographique. Comment critiquer l'historien
protestant Goguel, alors qu'il partage avec lui ce qui, à ses yeux, constitue la

différence par excellence entre un historien protestant (Harnack) et un historien
catholique (lui-même)

Néanmoins si l'agacement de Loisy persiste à l'endroit de Goguel - il mérite
«une petite leçon» -, c'est que le même problème confessionnel demeure mais
s'est simplement déplacé.

Reprenons les deux exemples, du récit de la Passion et des épîtres

pauliniennes.
Guignebert et Loisy dénient toute valeur documentaire au récit de la

Passion. Mais Loisy va plus loin en le tenant pour un drame liturgique. Or cela

n'est pas une simple hypothèse exégétique. C'est reléguer en quelque façon
le kérygme paulinien de la croix et de la résurrection - qui n'est jamais que le

RHPhR 14(1934), p. 155-156.
C. Guignebert, Jésus, Paris, La Renaissance du livre, 1933, p. 665.
Revue historique 172 (1933), p. 518.



132 FREDERIC AMSLER

cœur de la doctrine réformée -, au second rang après le culte. C'est faire passer
la célébration liturgique avant la Parole.

Quand de surcroît cette hypothèse se combine chez Loisy avec des

affirmations sur le caractère composite des épîtres pauliniennes, 1 Th et Rm

comprises, Goguel n'a pas de mal à relever le caractère tendancieux de cette
construction. L'exègète protestant montre que son collègue catholique se fonde

sur le critère de l'incohérence doctrinale interne du corpus paulinien et de chaque

épître en particulier pour refuser l'authenticité paulinienne des développements
doctrinaux. Or, aux yeux de Goguel, cette critique n'est pas que littéraire.
Elle est aussi théologique, car elle conduit à montrer que les développements
doctrinaux sont postérieurs aux pratiques cultuelles. A Loisy qui, sur la base

du récit de la Passion et du corpus paulinien, fait passer le culte avant la foi, le

théologien réformé répond avoir «bien des hésitations à expliquer la doctrine

par le culte»36 et il a l'impression que son collègue catholique «a été quelque

peu agacé par la caractéristique de l'apôtre, par l'interprétation du paulinisme
et par l'appréciation de son rôle tant dans l'extension du christianisme que dans

la formation de sa doctrine, que l'on rencontre couramment chez les exégètes

protestants et que d'instinct il réagit contre le portrait qu'ils en tracent»37.

Si l'on balaie l'œuvre exégétique de Loisy touchant au Nouveau
Testament, il apparaît assez clairement qu'elle comporte une dimension
réactive antiprotestante récurrente. L'Évangile et l'Église en est la première
manifestation, mais point la dernière. En 1908, Harnack soutient la totale
fiabilité historique des Actes des apôtres, tandis que dans son gros commentaire
des Actes de 1920, Loisy prend le contre-pied en faisant du deuxième tome à

Théophile une œuvre si totalement remaniée qu'il n'y a pour ainsi dire rien à

en sauver sur le plan historique.
Enfin, quand Joseph Turmel, alias Delafosse, soutient le caractère composite

de certaines épîtres, Loisy pousse l'hypothèse jusqu'au démantèlement
doctrinal des épîtres que dénoncera Goguel.

3.3. Une mésentente personnelle ancienne

Bien avant les années 1930, Loisy et Goguel ont eu l'occasion de croiser
le fer. Dans son Introduction au Nouveau Testament de 1922, par exemple,
Goguel réfutera longuement les thèses de Loisy sur les Actes des Apôtres,
lequel Loisy rédige ensuite une recension dévastatrice de cette introduction
dans laRevue d'histoire et de littérature religieuses en 1922 : «Je ne m'arrêterai

pas à discuter les critiques de M. G. [...]. Je préfère de beaucoup achever mon
commentaire du troisième évangile, bien que ce commentaire soit d'avance
condamné à ne point recueillir le suffrage de M. G. [...]. Peu me chaut [...] que

36 RHPhR 14(1934), p. 179.
37 RHPhR 14 (1934) p. 173.



ALFRED LOISY ET MAURICE GOGUEL EN CHASSE-CROISE 133

des théologues facétieux m'accusent de coordonner toutes mes conclusions

d'exégèse religieuse à des vues préconçues et systématique; [,..].»38
Mais il faut probablement remonter plus haut encore dans le temps pour

trouver l'origine du conflit et en conclusion de cette étude, attirer l'attention

sur un texte peu cité.

Le moins qu'on puisse dire est que Maurice Goguel n'a pas vraiment
aidé Alfred Loisy à se dégager de ses préventions personnelles à l'endroit du

protestantisme. Il publie en effet dans la Revue d'histoire et de philosophie
religieuses à la fin de l'année 1908 un texte qui a dû être rédigé entre

l'excommunication et l'élection au Collège et qui a certainement contribué à

l'inimitié durable entre les deux hommes.

Goguel débute son compte rendu du commentaire sur Les évangiles synoptiques

de Loisy par les lignes suivantes :

«Des raisons spéciales expliquent sans doute l'accueil fait au Commentaire

de M. Loisy : son succès est, dans un certaine mesure et pour bon nombre
de lecteurs, un succès de scandale. Il va sans dire que nous ne saurions être

accessible ici aux raisons pour lesquelles les uns ont systématiquement dénigré

l'ouvrage tandis que d'autres-pas toujours plus compétents que les premiers-
le portaient aux nues. Il importe d'autant plus de formuler sur le commentaire
de M. Loisy un jugement impartial qu'il va être pendant des années la source à

laquelle tout une élite intellectuelle, en France au moins, ira puiser sa connaissance

de l'histoire évangélique.
M. Jean Réville se proposait de porter lui-même ce jugement et nul, plus

que celui qui est chargé d'écrire ici à sa place, ne sent combien manque au

monde savant le jugement d'un tel maître sur une telle œuvre.»39

Et le tout jeune exégète protestant de terminer sa recension par ces pages
assassines pour la réception de Loisy en milieu réformé :

«Il nous reste à dire quelque chose de l'esprit dans lequel M. Loisy a /
travaillé. Il est historien et ne veut être que cela. Non seulement nul n'est en droit
de suspecter ses intentions, mais encore l'examen attentif de son œuvre, s'il fait
découvrir parfois des idées auxquelles on ne peut se rallier, ne révèle rien qui soit

dicté par un préjugé dogmatique ou antidogmatique quelconque. On a observé

que la critique de l'abbé Loisy s'était faite plus âpre et plus radicale à mesure que
l'autorité ecclésiastique prenait contre lui une attitude plus rigoureuse. Le fait

peut être exact sans pour cela justifier l'interprétation malveillante que d'aucuns

en ont donnée. L'autorité ecclésiastique a rendu service à M. Loisy; elle l'a
affranchi, en relâchant d'abord, en brisant ensuite, les liens qui l'attachaient à

l'église catholique. Ce sont ses mesures de rigueur qui ont fait de M. Loisy le

critique indépendant des évangiles synoptiques. Ce n'est pas la première fois que

par son intransigeance l'église romaine a servi la cause de la science.

38 Revue d'histoire et de littérature religieuses 8 (1922), p. 572 et 573-574.
39 Revue d'hisloire des religions 58 (1908), 412.



134 FRÉDÉRIC AMSLER

Mais si M. Loisy a travaillé avec une pleine indépendance d'esprit, peut on

(sic) dire qu'il ne lui soit rien resté de l'église catholique
Il y a quelques années voulant préciser ses vues d'historien et de théologien

catholique en face du système que M. Harnack avait exposé dans son 'Essence
du Christianisme', M. Loisy a écrit: 'L'Évangile et l'Église'; c'était une

apologie du système catholique destinée à combattre l'idée protestante que le

christianisme c'est l'évangile et que l'évangile est tout le christianisme. En face
de cette affirmation M. Loisy pose la thèse que le christianisme c'est l'Église,
c'est-à-dire, outre l'évangile, le développement historique qui en est sorti.
Ce système ingénieux et puissant permettait au théologien de retenir comme
élément du système catholique des idées et des faits que l'historien démontrait
n'avoir pas fait partie de l'évangile primitif. Cette tentative apologétique a été

condamnée. M. Loisy pourtant lui est resté fidèle. Si dégagé qu'il soit de tout
système, le dogme de l'Église, on le sent, domine encore sa pensée. Même dans

ce Commentaire des Synoptiques, il en est ainsi. Ce que cherche avant tout
l'auteur n'est-ce pas de montrer ce que la tradition a ajouté au récit primitif,
c'est-à-dire ce qui dans les évangiles vient de l'Église Si l'évangile est pour
Loisy quelque chose de vague et presque d'insaisissable, l'Église par contre
est une réalité puissante. Une phrase caractéristique de l'introduction trahit /
cet état d'âme. Arrivé au terme de son récit du ministère de Jésus, M. Loisy
conclut ainsi : Ainsi finit le rêve de l'évangile, la réalité du règne de Dieu allait
venir.' (1,222.) Ceci confirme le jugement que Jean Réville portait, peu avant sa

mort, sur plusieurs théologiens modernistes : 'Je ne suis pas sûr, disait-il, qu'ils
croient en Dieu, mais je suis certain qu'ils croient à l'Église.'

Mais il ne doit pas être question ici des convictions personnelles de

M.Loisy; si nous avons abordé ce terrain délicat, c'est parce que cela nous a

paru nécessaire pour bien caractériser sa pensée et pour déterminer dans quelle
mesure son commentaire peut être considéré comme un guide sûr. Il serait aussi

injuste, à notre avis, d'en exagérer que d'en diminuer l'importance. C'est une
contribution solide et originale, c'est le résumé d'un travail considérable, c'est
une mine presqu'inépuisable de renseignements et d'idées, c'est une œuvre qui
restera et pourtant ce n'est pas une œuvre définitive; il faut s'en inspirer, il ne
faut pas la suivre aveuglément. Il faut rendre hommage au labeur de M. Loisy,
à son effort d'impartialité, à son érudition, à sa lucidité d'esprit, mais il ne faut

pas renoncer à pousser plus loin qu'il ne l'a fait l'interprétation des textes, et
à compléter les résultats auxquels il est arrivé.»40 Si Loisy n'a pas ménagé
ses efforts pour s'élever au-dessus des luttes confessionnelles en sa qualité de

titulaire de la chaire d'histoire des religions au Collège, Goguel n'aura pas
épargné sa peine pour le fixer publiquement dans son cadre de pensée catholique

romain et le rappeler à chaque occasion.

Revue d'histoire des religions 58 (1908). p. 421-423.


	Alfred Loisy et Maurice Goguel en chassé-croisé

