
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 60 (2010)

Heft: 2: Alfred Loisy au Collège de France : un colloque à l'occasion du
centième anniversaire de son élection

Vorwort: Introduction

Autor: Amsler, Frédéric / Römer, Thomas

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 142 (2010), P. 97-103

INTRODUCTION

Frédéric Amsler et Thomas Römer

Le présent numéro à thème offre les communications présentées lors du

colloque qui s'est tenu le 2 octobre 2009 à Paris, au Collège de France, où
Alfred Loisy a été élu, ilya tout juste un siècle, pour occuper la chaire d'histoire
des religions. Cette rencontre a été organisée à l'initiative de Pierre-Eugène
Leroy, alors président de la Société internationale d'études sur Alfred Loisy1.
L'idée directrice était de présenter les conversations savantes entretenues par
le nouveau professeur avec ses contemporains. Vaste entreprise, puisqu'Alfred
Loisy avait constitué autour de lui un très important réseau2. Trop vaste
assurément pour une demi-journée d'études. Les contributions présentées dans

ce numéro n'ont donc pas la prétention d'offrir une synthèse sur la question,
mais plutôt quelques éclairages, aussi variés que possible, sur les dialogues

- rarement dépourvus d'antagonismes, il faut bien l'avouer - noués par
l'historien des religions. Ce colloque a pu être mis sur pied grâce à la collaboration
du professeur Thomas Römer, titulaire de la même chaire qu'Alfred Loisy au

Collège, et a pu bénéficier de l'appui de la Fondation Hugot.

L'élection d'Alfred Loisy au Collège de France n'était assurément pas
inscrite dans son plan de carrière, pas plus qu'elle ne l'était d'ailleurs dans

l'histoire du Collège royal. Au contraire, une vocation religieuse précoce
quoique fragile l'orientait vers une carrière ecclésiastique, sans doute dans les

institutions d'enseignement supérieur de l'Eglise romaine. Mais c'était sans

compter avec l'évolution personnelle de Loisy et les aléas de l'histoire.
On est fort bien renseigné sur la vie d'Alfred Loisy, au point de pouvoir

suivre assez précisément l'itinéraire intellectuel et spirituel de l'exègète.
Lui-même a en effet publié plusieurs textes autobiographiques, dont certains

pour prévenir la biographie que le prêtre, historien et philosophe moderniste
Albert Houtin lui consacrait, pourtant avec son consentement, mais qui ne
lui plaisait pas entièrement. Ainsi, par exemple. Choses passées en 19133.

Ayant constaté qu'Houtin avait poursuivi son projet et avait laissé à sa mort
une biographie publiable, Loisy a rédigé en 1930-1931 ses Mémoires, 1*800

pages in octavo en trois volumes4. Comme l'écrit finement Emile Poulat : «Les
Mémoires sont ainsi l'œuvre d'un homme qui refuse d'être vu comme il se

1 http://aIfred.loisy.free.fr
2 Voir É. Goichot, Alfred Loisy et ses amis, Paris, Cerf, 2002.
3 A. Loisy, Choses passées, Paris, Nourry, 1913.
4 A. Loisy, Mémoires pour servir à l'histoire religieuse de notre temps, 3 tomes,

Paris, Nourry, 1930-1931 (cités ci-après Loisy, Mémoires).



98 FREDERIC AMSLER ET THOMAS ROMER

devine vu, mais qui se sait vu quand il cherche à se montrer comme il se voit.»5
Houtin a disposé également de Notes autobiographiques, une première série
datant de 1884 et une seconde de 1915, que lui avait remises Loisy lui-même.
On possède enfin ses carnets personnels pour les années 1930-1940, dont
l'édition est en préparation.

L'itinéraire de vie mouvementé d'Alfred Loisy a frappé les esprits et il est

assez naturel qu'on soit allé chercher dans son enfance quelques explications
à son évolution future.

Alfred Loisy est né le 28 février 1857 dans le petit village d'Ambrières
(Marne), deuxième de trois enfants d'un père cultivateur.

Élève doué mais de nature chétive et inapte pour cette raison aux travaux des

champs, le petit Alfred fait une première expérience marquante en septembre
1868. La cérémonie de remise d'un prix en orthographe et en histoire d'un
concours départemental qu'il a remporté, en présence du préfet, de plusieurs
sous-préfets et des autorités académiques, frappe le jeune garçon qui écrira
dans ses Notes autobiographiques de 1884 :

Tout ce qu'il y a de vain en toutes ces choses échappe à l'esprit d'un enfant. Ce jour-là,
j'eus un vague soupçon de la gloire à laquelle peuvent conduire les travaux de l'esprit.6

Un peu plus tard, en 1870, la cérémonie d'installation du curé de la paroisse

l'impressionne:

La paroisse était en émoi, M. le Maire et le Conseil de fabrique était (sic\) présent
à la cérémonie; il y avait même les pompiers en uniforme avec leur chef. [...] Ce

ne fut qu'un éclair, mais c'est de ce jour-là probablement que je fus marqué pour le

sacrifice et orienté, presque sans m'en apercevoir, vers le sacerdoce."

À la suite d'une retraite spirituelle en automne 1873, le jeune homme

renonce au baccalauréat et décide d'entrer au séminaire, contre l'avis de ses

parents et du supérieur du collège. Il est bien difficile d'évaluer dans quelle
mesure cette décision est un caprice de jeunesse ou le fruit d'une véritable
conversion, car Loisy lui-même, rétrospectivement, semble hésiter.

Il écrit dans ses Notes autobiographiques :

Si mes parents avaient mieux connu ce dont il s'agissait, si le supérieur avait été plus
énergique, ils m'auraient imposé leur volonté, qui était infiniment plus raisonnable

que la mienne. J'aurais été bachelier avant d'entrer au séminaire ; [...]. Ma vocation
eût offert plus de garanties, si toutefois elle eût survécu à l'épreuve des succès que
j'aurais sans doute obtenus.8

Bien des années plus tard, dans ses Mémoires, il porte un jugement ambigu
sur sa décision. D'une part, il écrit :

5 É. Poulat, «Avertissement», in : A. Houtin, F. Sartiaux, Alfred Loisy. Sa vie, son
œuvre. Manuscrit annoté et publié avec une Bibliographie Loisy et un Index Bio-Bibliographique

par É. Poulat, Paris, CNRS, 1960, p. VIII (cité ci-après Houtin, Alfred Loisy).
6 Houtin, Alfred Loisy, p. 11 ; cf. Loisy, Mémoires 1, p. 18-19.
7 Houtin. Alfred Loisy, p. 13 ; cf. Loisy, Mémoires I, p. 24-25.
8 Houtin, Alfred Loisy, p. 14.



INTRODUCTION 99

Bachelier avant d'entrer au séminaire, j'eusse été professeur au collège libre de

Châlons ; j'aurais préparé aux Carmes ma licence es lettres et je serais resté dans le
diocèse. Mon premier exploit d'entêtement m'a valu l'Ecole de théologie. Broussy,
Landricourt, l'hébreu, la transformation de toutes mes idées religieuses et l'avenir
incertain quej'ai maintenant devant moi.''

Mais d'autre part, dans ces mêmes Mémoires, on peut lire à propos de sa

vocation : «Je ne pense pas que le baccalauréat me l'eût fait perdre.»I0
C'est animé de convictions chancelantes que Loisy va donc fréquenter de

1874 à 1878 le grand séminaire de Châlons-sur-Marne... pour son plus grand
désappointement. L'enseignement dispensé le déçoit profondément mais

malgré cela, le séminariste hésitant se trouve pris dans les filets institutionnels
ecclésiastiques.

Le 30 juin 1878, il est ordonné sous-diacre par Mgr Meignan après avoir

reçu la tonsure et les ordres mineurs une année auparavant (24.6.1877). Cette
ordination au sous-diaconat, qui implique le célibat, a été l'objet d'une crise

religieuse, dont Loisy a toujours gardé un sentiment très vif.
Selon Choses passées, le séminariste passe la nuit du 29 au 30 juin 1878

sans dormir. Il veut encore adhérer à la religion catholique :

Je croyais, je voulais croire que la religion catholique était l'absolue vérité. [...].
Etendu sur ma couchette, dans mon humble cellule, je me remémorais tous les

arguments que je connaissais de la démonstration chrétienne. Comme toujours, ils
me semblaient m'échapper à mesure que je les serrais davantage. Je ne voyais pas
de défaut apparent à mes constructions et je n'en craignais pas moins qu'elles ne

portassent sur le vide. Quand vint le matin, j'étais brisé. Je n'avais plus la force de

penser, mais ma volonté subsistait inflexible. Je voulais appartenir à Dieu, au Christ,
à l'Eglise. Lorsque l'évêque adressa aux ordinands la monition liturgique : «Pendant

qu'il en est temps encore, réfléchissez; jusqu'à présent, vous êtes libres...: si vous
persistez dans votre sainte intention, au nom du Seigneur, approchez» -j'avançai
sans trembler. Nous nous prosternâmes devant l'autel, et on récita sur nous les

litanies des saints. La grande erreur de ma vie était consommée. "

En 1884, au terme de sa crise religieuse, il se contente d'écrire: «Maintenant

que je suis enrôlé, je suis décidé à me battre avec courage. Je n'ai aucun regret.»I2
Sur le moment, il est convaincu d'avoir opéré le bon choix. Il est ordonné

diacre six mois plus tard (24.1.1879), puis prêtre (29.6.1879) avec dispense

pontificale pour défaut d'âge canonique. Parce qu'il a froissé son évêque, Mgr
Meignan, le jeune prêtre est envoyé pour deux ans comme curé de petites
paroisses de campagne à Broussy et Landricourt dans la Marne (1879-1881).

Après cette pause forcée, Loisy reprend sa formation académique. De mai
1881 à novembre 1893, il fréquente l'Institut catholique de Paris, alors la toute
jeune faculté de théologie de l'Université catholique de Paris.

En été 1881, alors qu'il prépare son examen de licence en théologie
(1882), il lit la grande édition critique du Nouveau Testament de Constantin

9 Loisy, Mémoires I, p. 134.
10 Loisy. Mémoires 1, p. 33.
" Houtin. AlfredLoisy, p. 19;A. Loisy, Choses passées, Paris, Nourry. 1913.p. 45-46.
n Houtin, Alfred Loisy, p. 41.



100 FREDERIC AMSLER ET THOMAS RÖMER

Tischendorf que lui avait prêtée son professeur d'histoire ecclésiastique, l'abbé
Louis Duchesne. Cette découverte personnelle, dont on lira ci-après le récit
(p. 123, note 1), peut être considérée comme une authentique conversion
intellectuelle. A la foi que Loisy ne peut se représenter autrement que comme
une métaphysique contraignante - à vrai dire avec l'aide complaisante de ses

maîtres -, il va opposer la science, terme par lequel il faut entendre l'approche
historique, alors en pleine construction épistémologique. Loisy va ainsi osciller
entre un attachement moral à l'Eglise catholique et une adhésion intellectuelle
à la critique historique, dont le magistère romain ne veut pas, comme l'a fait
clairement savoir Pie IX par son fameux Syllabus en 1864.

Parallèlement à l'Institut catholique où il tient des leçons d'hébreu, notre
jeune enseignant continue de se former en fréquentant les cours d'Arthur
Amiaud en assyrologie et de Sylvain Grébaut en égyptologie à la Section des
sciences historiques et philologiques de l'École pratique des Hautes Études et
le cours d'Ernest Renan au Collège de France. Loisy tiendra d'ailleurs toujours
Renan pour le père du libéralisme théologique en France contre les partisans
de la thèse d'une importation allemande. Il découvre avec délectation chez
ce maître un positiviste pur, c'est-à-dire totalement détaché de tout système
théologique et philosophique.

En 1884, le prêtre Loisy prend acte de la fin de ses illusions théologiques.
Il aurait pu quitter l'Église, mais il choisit au contraire d'y rester et il écrit :

Je suis décidé à travailler et à servir l'Eglise, qui a fait et à qui appartient l'éducation
de l'humanité. [...]. Vouloir fonder quelque chose dans l'ordre moral en dehors du
Christ et de l'Église serait aujourd'hui une utopie.I3

Alfred Loisy résout son tiraillement entre foi et raison par la volonté, la

volonté de réformer la théologie catholique romaine de l'intérieur. Il s'imaginera

même pouvoir faire école et amener une nouvelle génération de prêtres
à réaliser ce changement de paradigme théologique. L'Église coupera court à

son ambitieux projet, ce qui ne l'empêchera nullement de tenir le christianisme,
sa vie durant, pour la base inévitable d'une religion universelle.

Enfin le jeune érudit accède au grade de docteur en théologie le 7 mars
1890 avec une thèse consacrée à l'Histoire du canon de l'Ancien Testament. Il
récite à cette occasion la profession de foi de Pie IV qui dit notamment ceci :

La sainte Écriture je l'admets dans le sens qu'a tenu et que tient notre Sainte Mère
l'Eglise, à laquelle il appartient déjuger du vrai sens et de l'interprétation des saintes
Ecritures; je l'admets et je ne l'admettrai et interpréterai jamais que selon le sens
unanime des pères.»I4

Il est évident que Loisy ne croit plus un mot de ce qu'il récite, et au plus
fort de la crise moderniste, on ne manquera pas de lui rappeler cette déclaration
de foi. Quoique bien décidé à affranchir l'Église de l'interprétation traditionnelle

de la Bible, il continue sans encombres son enseignement, mais le recteur

13 Houtin, Alfred Loisy, p. 43.
14 Houtin, Alfred Loisy, p. 50.



INTRODUCTION 101

de l'Université catholique de Paris, Mgr d'Hulst n'est pas dupe et dit en le

soutenant néanmoins que «c'est un petit Renan».

C'était sans compter sur l'influence, à Rome notamment, des autorités
diocésaines parisiennes en tête desquelles il faut mentionner le cardinal Richard.

Loisy envoie sa démission forcée de l'Institut catholique le 18 novembre 1893.
Entre 1894 et 1899, il vit comme aumônier du pensionnat des dominicaines de

Neuilly-sur-Seine, ce qui lui permet de poursuivre ses travaux et de composer un

ouvrage volumineux qui restera inédit La crise de lafol dans le temps présentls,
dont il tirera quelques années plus tard toute la substance de L'Evangile et

l'Eglise '6 pour répondre à L'essence du christianisme d'Adolf Harnack ".
Le 8 septembre 1899, nouvelle condamnation romaine des idées modernistes

par le pape Léon XIII. Loisy se sent visé personnellement. Il démissionne

de son poste d'aumônier et va s'établir à Bellevue, dans le diocèse de

Versailles, sous la protection des Thureau-Dangin. Grâce à ses relations, il
obtient pour l'année 1900-1901 un cours libre à l'École pratique des hautes
études. En avril 1901, suite au décès d'Auguste Sabatier, il se présente pour la

chaire d'ancienne littérature chrétienne devenue vacante, mais n'est pas retenu,
sa candidature étant jugée trop peu indépendante de l'autorité ecclésiastique.
Rappelons à ce propos que la 5e section de l'École pratique avait été créée

en 1886 pour offrir un enseignement libre sur les religions qui fasse pièce à

l'Institut catholique. Alfred Loisy se trouve largement prisonnier de la guerre
des deux France, car il est jugé trop critique par la hiérarchie catholique pour
espérer un avenir dans les institutions de formation ecclésiastiques et trop lié
à cette même hiérarchie par les partisans de la laïcité pour l'enseignement
républicain. On ne saurait reprocher aux professeurs laïcs de l'EPHE d'avoir
eu complètement tort, puisqu'en 1902, Loisy reçoit et accepte encore la proposition

d'Albert de Monaco, le prince-savant libéral en matière de religion,
d'être candidat à l'évêché de la Principauté...

Le nœud gordien va être tranché par la publication de L'Evangile et l'Église
en 1902. Après la publication de ce fameux premier petit livre rouge, qui
provoque une tempête et hâte sa condamnation par l'autorité ecclésiastique,
Loisy n'a plus aucune chance d'être nommé évêque à Monaco. La mort de

Léon XIII, le 20 juin 1903, instaure une trêve de courte durée, puisque son
successeur Pie X réactive immédiatement la procédure engagée pour parvenir
à la mise à l'Index de L'Évangile et l'Église et de quatre autres ouvrages le
16 décembre 1903 1S. Après plusieurs tentatives d'une soumission minimale,
Loisy se soumet totalement le 12 mars 1904. Il se retire alors à Garnay, dans

" F. Laplanche (éd.), Alfred Loisy. La crise de la foi dans le temps présent,
Turnhout, Brepols, 2010.

16 A. Loisy, L'Évangile et l'Église, Paris, Alphonse Picard & Fils, 1902.
17 A. Harnack, L'essence du christianisme. Seize conférences prononcées à

l'Université de Berlin devant les Étudiants de toutes les Facultés en 1899-1900, traduction
entièrement nouvelle, Paris, Fischbacher, 1907.

18 Cf. ci-après l'étude critique «La censure d'Alfred Loisy», p. 175-178.



102 FREDERIC AMSLER ET THOMAS RÖMER

le diocèse de Chartres, met la dernière main à son commentaire des évangiles
synoptiques, mais préfère attendre avant de le publier.

Il apparaît de plus en plus clairement que Loisy n'adhère plus à la foi catholique

définie par le magistère, mais, indice significatif d'un attachement qui
perdure, il continue de porter la soutane. Loisy quitte Garnay pour s'établir à

Ceftbnds, près de Montier-en-Der, en Haute-Marne.
On connaît la suite. En été 1907 paraissent le décret Lamentabili et l'encyclique

Pascendi. Loisy est sommé de se rétracter. Il annonce la cessation de sa
Revue d'histoire et de littérature religieuses, lancée en 1896 (il la reprendra en
1910), mais il fait paraître son commentaire des évangiles synoptiques (1907)
et son pamphlet Simples réflexions sur le décret du Saint-Office «Lamentabili
sane exitu» et sur l'encyclique «Pascendi dominici gregis» 1908).

Le 7 mars 1908, Loisy est officiellement frappé d'excommunication
majeure. Il devient vitandus, payant au prix fort la libération d'un engagement
ecclésiastique qu'il ne lui était plus permis de tenir en raison d'une divergence
de paradigme théologique.

Les événements s'enchaînent alors rapidement. Jean Réville, professeur
d'histoire des religions au Collège de France, meurt subitement le 6 mai 1908.

Alfred Loisy sera élu le 17 janvier 1909 pour lui succéder, au grand scandale
des milieux catholiques. Il débutera son enseignement le 3 mai de la même
année et le poursuivra jusqu'en 1931. U décédera le 1er juin 1940.

Alfred Loisy, entré au Collège de France en 1909 après son excommunication,

oriente les sciences bibliques dans une perspective résolument comparatiste,

en historien des religions, sans se détourner de l'Ancien Testament, la
Bible hébraïque, son premier objet d'étude et de recherche.

Il avait présenté à l'Institut Catholique une thèse de maîtrise sur l'histoire
du canon de la Bible. Dans ses publications de l'époque du Collège, il reprend
de nombreux sujet bibliques en affirmant que la critique biblique existe pour
elle-même «et ne demande pas de permission pour être; nulle puissance
humaine ne peut empêcher que la Bible soit aux mains de nombreux savants
qui l'étudient librement» ". Il ajoute : «La question biblique devient la question
religieuse en un sens beaucoup plus large qu'on ne l'a entendu jusqu'ici...
le rapport du monothéisme juif et chrétien avec les autres religions est
infiniment plus complexe qu'on ne le supposait jadis» (p. 26). Loisy démontra
dans son ouvrage La religion d'Israël20 que le Pentateuque n'était pas un
document historique et que les traditions sur les patriarches dans le livre de

la Genèse étaient des récits mythiques qui ne permettaient pas de reconstruire
une «époque patriarcale», comme on a continué à le faire durant un certain

temps aux États-Unis et en Allemagne. Ses cours au Collège de France et

ses recherches aboutirent à de nombreuses publications, qu'il est impossible
d'énumérer brièvement. J'aimerais seulement rappeler, à côté de l'ouvrage La

19 A. Loisy, Études bibliques. Paris, Alphonse Picard et fils. 1903'. p. 27.
20 A. Loisy, La religion d'Israël, Paris, Nourry, 19333.



INTRODUCTION 103

religion d'Israël déjà mentionné, son livre sur La consolation d'Israël (Études

sur le Deutéro-Esaïe) et ses Études bibliques qui traitent des différents aspects
de la littérature vétérotestamentaire.

En ce qui concerne ses études comparatistes, rappelons son Essai historique
sur le sacrifice qui, a-t-il dit, lui a coûté «le plus de peine». Loisy s'est également
intéressé aux origines du christianisme, toujours dans cette perspective comparatiste

et son souci d'inscrire la religion dans le contexte socio-historique de

l'époque qui l'a vu naître. On pourrait citer à ce propos Le Mandéisme et les

origines chrétiennes ou Les mystères païens et le mystère chrétien.
À l'occasion de ce colloque, il ne sera pas tellement question des apports de

Loisy aux recherches bibliques.
Pierre-E. Leroy, président d'honneur de la Société internationale d'études

sur Alfred Loisy, présente d'abord les conditions de l'élection de Loisy au

Collège et de son cours inaugural. Cette conférence permet de mesurer l'importance

de la crise moderniste dans la société française.
Frédéric Amsler, de l'Université de Lausanne, aborde ensuite un thème peu

étudié à savoir la relation d'Alfred Loisy avec les protestants et en particulier
avec Maurice Goguel.

Ghislain Waterlot, de l'Université de Genève, aborde un sujet «comparatiste»,

Loisy et Bergson: deux itinéraires divergents. Cette communication est

suivie par un exposé du professeur Charles J. T. Talar, de l'Université de St.

Thomas (USA) : «Une passion partagée pour la vérité : Joseph Turmel et Alfred
Loisy».

La partie scientifique de cette rencontre s'est terminée par une conclusion
présentée par Emile Poulat, directeur d'études à l'École des Hautes Études en
Sciences sociales, qui a déjà paru.

M. Poulat a récemment rappelé comment Loisy avait bousculé la «foi
tranquille des anciens jours», ayant sans doute la conviction que la foi survivrait

aux croyances, notamment celles qui avaient plongé l'Église et la société
dans l'obscurantisme qu'il ne cessait de combattre. Le traditionalisme est de

retour à tous les niveaux, et le combat d'Alfred Loisy est loin d'être gagné.
Certes, en recherche biblique, des progrès immenses ont été accomplis au

sein de l'Église catholique romaine. Mais le travail remarquable fourni par des

exégètes catholiques se heurte de plus en plus à des mises en question et des

contestations venant de groupes soucieux d'imposer une «doctrine» en dépit
des recherches scientifiques sur les origines du judaïsme ou du christianisme.
Le souci chez Loisy d'une objectivité savante ne l'a pourtant pas poussé vers
un historicisme naïf. Il a écrit dans une lettre en 1909 :

Le progrès dans la connaissance et la science des religions est une condition de
la pacification religieuse dans l'avenir; mais je ne pense pas que, si l'on veut
sincèrement cette paix, il faille d'abord déclarer la guerre à toute religion. Tout n'est
pas à rejeter dans la religion. Et je ne sais pas si les masses humaines ne seraient pas
encore capables, un beau jour, d'échapper aux gens éclairés qui veulent les sauver

par la Science, et de se jeter éperdument dans des superstitions bien inférieures à la

religion qu'elles sont maintenant en train de perdre...




	Introduction

