
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 4

Artikel: L'illusion de l'enseignement par les mots : un commentaire du De
Magistro

Autor: Roduit, Mathieu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 343-358

L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS :

UN COMMENTAIRE DU DE MAGISTRO

Mathieu Roduit

Résumé

Le De Magistro d'Augustin d'Hippone est, sans aucun doute, l'un des plus
importants traités de sémiologie de l'Antiquité et de la première moitié du

Moyen Age. Toutefois, la réflexion sur le signe ne s'y avère fondamentale que
dans la perspective d'une approche cognitive, par laquelle A ugustin entreprend
la synthèse de la gnoseologie païenne et du mystère de la révélation chrétienne.
A aucun moment la langue ne le préoccupe comme telle. Plus qu 'un dédain,

c 'est un véritable mépris dont Augustin fait preuve à son sujet.

Achevé aux alentours de 390, le De Magistro confronte dans un dialogue
sur la parole Augustin à son fils Adéodat, probablement mort avant
l'achèvement du traité. En ce sens, il s'agit d'une œuvre de mémoire par laquelle
Augustin rend hommage à ce fils dont il souligne, dans les Confessions, la

précocité intellectuelle'. Mais au-delà de cet aspect strictement intime, le De

Magistro s'inscrit dans le prolongement de considérations linguistiques théma-
tisées deux ans auparavant dans le second livre du De Ordine.

En effet, dès 386, Augustin met en exergue à plusieurs reprises l'imperfection

de l'outil linguistique et son incapacité à signifier clairement, allant
même jusqu'à proposer de faire l'impasse sur lui pour accéder immédiatement

aux choses auxquelles la parole renvoie2. De plus, il n'hésite pas à exprimer
son «mépris» pour la «controverse de mots», comprise comme une divergence
sémiologique, soulignant en cela l'illusion du rapport bi-univoque entre signifiant

et signifié3 ou signification parfaite4.

1

Conf. IX, 6, 14.
: «Je te demande de supporter mon incapacité verbale et de saisir directement

par ton esprit rapide les choses elles-mêmes.» (De Ord. II, 20, in: Les Confessions ;

précédées de Dialogues philosophiques, éd. pubi, sous la dir. de L. Jerphagnon, trad, par
S. Dupuy-Trudelle, Paris, Gallimard, 1998, p. 158)

3 Les tennes saussuriens de «signifiant» et de «signifié» sont évidemment anachroniques.

Toutefois, comme nous le verrons plus tard, Augustin n'avait pas une conception
du signe très différente de celle de Saussure (cf. De Mag. 23)

4 «Définis donc, s'il te plaît, ce que c'est qu'être avec Dieu, et ce que c'est qu'être
sans Dieu. Car, si c'est une controverse de mots entre nous, elle est facilement méprisable,

pourvu que nous voyions la chose même que tu as conçue en esprit.» (De Ord. II,
4. in: op. cit. [note 2], p. 144-145)



344 MATHIEU RODUIT

L'essentiel de notre démarche dans cet article consiste dès lors en une

compréhension philosophique de la pensée linguistique augustinienne. Par le

biais de la linguistique moderne ainsi que de la philosophie analytique, nous
tenterons de saisir ce qui amène Augustin à une telle réticence à l'égard de

la parole, ainsi que du langage, alors même qu'ils semblent paradoxalement
constituer le socle à partir duquel s'érige toute pensée, y compris celle qu'il
nous présente à travers ses traités.

Remarque préliminaire

Dans le De Magistro, Augustin reprend donc de manière beaucoup plus
pointue et systématique ce qu'il ne faisait qu'énoncer dans le De Ordine. Il
aborde la question du langage, plus précisément de la parole, en se mettant
en scène dans une discussion avec Adéodat. En guise de préliminaire, il lui

propose de se pencher sur la finalité de cette parole : «À ton avis, que voulons-

nous faire (ejficere) lorsque nous parlons ?»5.

Il s'agit de ne pas rester dupe quant à la forme du texte. Le dialogue
est à considérer comme un genre littéraire depuis Platon. Ainsi, même si

Augustin affirme dans les Confessions - prenant Dieu pour témoin au travers
d'un bref extrait du Ps 40,9 : «tu le sais, toutes les pensées, mises là sous

son personnage d'interlocuteur, sont de lui [Adéodat]»6, nous convaincant

qu'il ne s'agit pas d'une pure fiction, il serait maladroit d'appréhender le

De Magistro comme le récit sténographique d'un dialogue improvisé, c'est-
à-dire de considérer le point de départ du dialogue comme la première brique
d'un édifice à co-construire. En effet, Augustin a d'emblée une idée très
claire de la réponse à la question qui ouvre le traité, puisqu'il affirme dès le

premier paragraphe: «je pense qu'il existe une espèce d'enseignement par
le rappel (per commemorationem), dont l'importance est de taille et dont
l'évidence s'imposera à nous au cours de notre entretien»7. Notre attention

se portera donc par la suite sur le rôle fondamental qu'Augustin confère à

cette commemorano.

" De Mag. 1, in La Signification et l'enseignement, texte latin, trad, française et
commentaire du De Magistro par E. Bermon, Paris, Vrin, 2007, p. 65. -Austin s'est posé
la même question comme point de départ d'une réflexion en philosophie du langage dans

How to do Things with Words dont le titre français a été rendu par Quand dire c 'estfaire.
Après avoir distingué énoncés constatifs et performatifs, il dresse une typologie de ces
derniers (locutoires, illocutoires, perlocutoires) dont nous apprécierons l'intérêt en la
confrontant à l'intuition augustinienne au sein du De Magistro.

6 Conf. IX, 6, 14, in : op. cit. (note 2), trad, par Patrice Cambrone, p. 964.
7 De Mag. 1, in op. cit. (note 5), p. 65.



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 345

Approche pragmatique

Dès le premier paragraphe, Augustin admet comme hypothèse que la parole
ne vise qu'à enseigner*. Cette idée coïncide parfaitement avec une approche
pragmatique de l'énonciation comme on la conçoit à la suite d'Austin. Parler
consiste bel et bien à enseigner (du latin insignare 9) si on comprend ce terme
comme le procès d'introduire un signe. Dès lors, la parole est à la fois un acte

locutoire, puisqu'un signe est émis, et illocutoire, en ce qu'elle présuppose un
contexte particulier dans lequel ce signe est émis, comprenant notamment un
allocutaire. Ainsi que le montre Searle dans sa théorie des actes de langage,
«lorsque je parle, j'essaie de transmettre certaines choses à mon interlocuteur
en l'amenant à reconnaître mon intention de lui communiquer précisément ces
choses»10. L'acte illocutoire doit donc être reconnu comme tel par celui à qui il
est adressé. Aussi Augustin affirme-t-il que le sujet de l'interrogation ne tend

pas d'abord à apprendre, mais à faire apprendre qu'il aimerait apprendre d'une

part, et quel est l'objet de ce qu'il désire apprendre d'autre part: «Si tu poses
une question à quelqu'un, est-ce pour une autre raison que pour lui enseigner ce

que tu veux ?» ". Par conséquent, même lorsqu'il s'agit d'interroger quelqu'un,

8 Ainsi que le souligne Hans Arens (H. Arens, «De Magistro : Analyse eines Dialogs
von Augustinus», éd. par Geoffrey L. Bursill-Hall, in: De Ortu grammaticae: Studies
in medieval grammar and linguistic theory in memory of Jan Pinborg, Amsterdam,
Benjamins, 1990, p. 18), cette question est d'abord posée par Platon, qui anticipe au
demeurant la réponse d'Augustin: «Et maintenant parler n'est-ce pas aussi une sorte
d'action (-rrpàEiç) [...] Si le nom est un instrument et que nous nous en servons pour
nommer, que faisons-nous (ti TroioùpÈv) [...] Le nom est donc un instrument qui sert
à enseigner (SiSacmaAiKÓv) et à distinguer la réalité.» (Crat. 387c-388b, trad., notices
et notes par Emile Chambry, in : Protagoras ; Euthydème : Gorgias ; Ménexène ; Ménon ;

Cratyle. Paris, Garnier-Flammarion, 1967, p. 397-399) - Soulignons par ailleurs que
la traduction proposée par Emmanuel Bermon rend compte à dessein - au travers d'un
ajout entre chevrons non nécessaire à la traduction du texte latin («Vides eigo iam nihil
nos locutione nisi ut doceamus appetere»), mais qui se justifie tout de même par la
présence des verbes efficere, facere, et agere respectivement dans les paragraphes 1

(deux occurrences), 7 et 19 du De Magistro - de la dimension pragmatique de la parole :

«tu vois donc désormais que, par la parole, nous ne cherchons pas <à faire> autre chose
qu'enseigner.» (De Mag. 1. in: op. cit. [note 5], p. 65.)

9 Restons toutefois attentif au fait qu'enseigner traduit ici docere, le terme insignare
étant apparu au XIe siècle seulement.

10 J. R. Searle, Les actes de langage. Essai de philosophie du langage, trad, par
H.Pauchard. Paris, Hermann. 1972, p. 83.

" De Mag. 1. in: op. cit. (note 5), p. 65. - Si Augustin ne tient compte ici que des

actes assertifs et interrogatifs, il est évident que cette thèse s'étend à tous les autres actes
de langage: directifs, promissifs, expressifs, etc. En somme, il s'agit toujours d'actes
indirects: interrogatifs, directifs, promissifs, etc. pouvant toujours être réduits à des

assertifs. Un acte directif par exemple, se résume à faire apprendre à notre interlocuteur
que nous aimerions qu'il fasse telle ou telle action.



346 MATHIEU RODUIT

parler consiste bien à enseigner, dans la mesure où, comme l'explique Augustin,
«celui qui parle émet extérieurement un signe de sa volonté au moyen d'un son
articulé»l2. Tout l'enjeu du De Magistro consiste dès lors à analyser si la parole
est également un acte perlocutoire13. Elle a certes pour vocation d'enseigner,
mais le fait-elle véritablement, et comment

Approche sémiologique

Néanmoins, au début du paragraphe 3, Augustin ouvre une parenthèse qui
l'amène à quitter momentanément le domaine de la pragmatique pour celui de

la sémiologie. Sa démarche y est comparable à celle des grammairiens de son

temps: à partir d'un vers de Virgile'4, il interroge son fils sur la signification
de chacun des mots qui le composent. Mais l'extrait de l'Enéide sélectionné

par Augustin est tel15 qu'il réoriente la discussion vers une réflexion sur le

signe même. Afin d'expliquer la signification d'un signe, il semble dès lors
nécessaire de recourir à d'autres signes (que ce soit en donnant un synonyme
ou en formulant une explication), à la monstration (qui est elle-même un signe,
celui de montrer) ou à l'action (qui, selon Augustin, permettrait d'«enseigner
la chose même»16). La conception augustinienne du signe est donc - à ce stade

12 De Mag. 2, in: op. cit. (note 5), p. 67.
13 «Dire quelque chose provoquera le plus souvent certains effets sur les sentiments,

les pensées, les actes de l'auditoire, ou de celui qui parle, ou d'autres personnes encore.
Et l'on peut parler dans le dessein, l'intention, ou le propos de susciter ces effets [...]
Nous appelons un tel acte un acte perlocutoire. ou une perlocution.» (J. L. Austin, Quand
dire c 'estfaire, trad, de l'anglais par G. Lane, Paris, Seuil, 1970. p. 114)

14 «Si nihil ex tanta superis placet urbe relinqui.» (Aeneid. IL 659)
13 II est en effet prévisible qu'Adéodat se retrouve en mauvaise posture lorsque son

père lui demande la signification de mots comme «si», «nihil» ou «ex».
10 De Mag. 6, in: op. cit. [note 5], p. 73. - L'exemple de la marche proposé par

Augustin, à savoir que pour exphquer ce que signifie «marcher», il suffirait de marcher
à son tour, n'est pas du tout conv aincant et Adéodat aura tôt fait de le souligner. «Si je
fais quelque chose au moment où quelqu'un me demande ce que c'est que marcher,
et si moi, en me mettant aussitôt à marcher, j'entreprends de lui enseigner sans signe
ce qu'il a demandé, comment éviterai-je de lui donner à penser que marcher, c'est
seulement marcher autant que je l'aurai fait ?» (De Mag. 29, in: op. cit. [note 5]. p. 113)
En marchant, effectivement, on ne montre pas ce qu'est marcher, mais une occurrence de

marche (personnifiée, modalisée, temporalisée, localisée, etc.), si tant est qu'il s'agisse
bien de cela, car en réalité, plus que marcher, c'est l'action de montrer la marche que
l'on exécute. Il est donc encore nécessaire d'abstraire ce que signifie véritablement
«marcher». En effet, l'infinitif, comme son nom l'indique, ne présuppose pas de

limitation (personnelle, modale ou temporelle). Il est in posse l'acte qu'il décrit. L'infinitif

indique donc l'idée d'un procès sans impliquer sa réalisation. - On peut également
tenir ce raisonnement pour la monstration - mais pas pour l'explication d'un signe

par d'autres signes linguistiques. Telle que présentée par Adéodat, cette dénonciation
de la définition ostensive rappelle d'ailleurs au lecteur moderne l'indétermination de



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 347

de la discussion du moins - fondamentalement déictique. Il s'agit, comme il le

mentionne à plusieurs reprises, de «montrer du doigt»l7.
Augustin distingue ensuite trois catégories de signes linguistiques:

Il me semble donc qu'en parlant nous désignons par des mots soit les mots
eux-mêmes (nerba ipsa) (l), soit d'autres signes (alia signa) (2), comme lorsque
nous disons «geste» ou «lettre» (car ce qui est signifié par ces deux mots n'est pas
moins un signe), soit quelque chose d'autre, qui n'est pas un signe (aliquid aliud,
quod signum non sit) (3), comme lorsque nous disons «pierre»; en effet, ce mot est

un signe car il signifie quelque chose, sans que ce qui est signifié par lui soit pour
autant un signe.ls

Il établit donc une nette dichotomie entre la dimension métasignificative
(1-2) et significative (3) du signe d'une part, et entre la dimension métalinguistique

1 et linguistique (2-3) du signe19 d'autre part.
Pourtant, après s'être attardé sur les signes métalinguistiques (au travers

notamment d'une démonstration par l'absurde que tout mot est substantivable
dans son usage autonymique) du paragraphe 7 au 21, Augustin entreprend

une réflexion métadiscursive, par laquelle il remet en cause les enjeux de la

discussion : «toi, tu penses peut-être que nous jouons et que nous détournons

notre esprit des choses sérieuses par de petites questions puériles, ou bien que

nous sommes en quête d'un maigre ou d'un médiocre profit»20. Il dévoile alors
la véritable motivation du dialogue: «mais je voudrais, moi, que tu croies que

je ne me suis pas livré à des amusements sans importance dans cette conversation

[...] ni non plus que je pense à de maigres ou à de médiocres biens»21.

La linguistique en tant que science - essentiellement métalinguistique
puisqu'elle a pour tâche de décrire la langue et son fonctionnement - n'est

pour Augustin qu'«amusement sans importance (uilia ludicra)». Il devient
donc évident que l'ensemble de la première partie du dialogue n'a pas été

mené pour lui-même. Le langage n'est qu'une médiation entre les hommes et le

la traduction présentée par Quine dans Le mot et la chose. Un traducteur à qui l'on
indiquerait un lapin en prononçant «gavagai» serait incapable d'y assigner un réfèrent
avec certitude, car cela présupposerait un choix arbitraire entre «lapin», «lapinité»,
«segment spatio-temporel de lapinité», «partie non détachée de lapin», etc.

" De Mag, 5 (trois occurrences) et 6 (une occurrence), in : op. cit. (note 5), p. 71-73.

- «Kcrrà SeïEiv» peut d'ailleurs être traduit par «montrer du doigt».
18 De Mag. 1. in op. cit. (note 5). p. 75-77.
" En distinguant langue-objet et métalangue, J. Hennigfeld adopte la terminologie

élaborée par Tarski : «die Objektsprache ist diejenige Sprache, über die wir sprechen ;

die Metasprache ist diejenige Sprache, in der wir über die Objektsprache reden»

(J.Hennigfeld, Geschichte der Sprachphilosophie: Antike und Mittelalter, Berlin,
Walter de Gruyter, 1994. p. 136). Nous croyons néanmoins qu'Augustin se limite ici à

une approche du signe et que cette terminologie, trop englobante, puisqu'elle se situe au
niveau de la langue, est inappropriée.

20 De Mag. 21, in: op. cit. (note 5), p. 99.
21 Ibid.



348 MATHIEU RODUIT

Bien véritable, nommé au paragraphe 21 «vie heureuse»22, à laquelle Augustin
avait par ailleurs déjà consacré un traité (De beata vita). Son «détour»23 par la

linguistique se résume simplement à «exercer les forces et l'acuité de l'esprit
(exercendi uires et mentis aciem)»24. En ce sens, le De Magistro consiste en

une mise en pratique ou illustration de ce qu'Augustin enseigne dans le De
Ordine1^, à savoir que Yexercitatio animi est fondamentale préalablement à

toute analyse intellectuelle.
Il décide toutefois d'entreprendre l'analyse de la dimension linguistique du

signe26 avant de nous éclairer sur le lien qu'il établit entre signe et vie heureuse.

Ce que nous disons, nous le signifions, et ce n'est pas la chose qui est signifiée
(res, quae significatur) mais le signe par lequel elle est signifiée (signum. quo
significatur) qui sort de la bouche de celui qui parle, sauf lorsque des signes sont
eux-mêmes signifiés.27

Dans ce passage, Augustin porte une objection à la réification du signe.

Si, lors d'énonciations, les choses signifiées sortaient de notre bouche, il
serait, comme il le fait remarquer, impossible de parler d'un lion. Augustin
anticipe ici sur ce que nous appelons depuis Saussure la différence entre signifiant

- forme matérielle (phonème ou graphème) : «signe par lequel elle est

signifiée» - et signifié - concept: «chose qui est signifiée». Toutefois, Sophie
Dupuy-Trudelle28 insiste, selon nous ajuste titre, sur le fait qu'il est primordial
de ne pas forcer le texte d'un investissement rétrospectif. En effet, s'il est

légitime de parler de signifiant, ou d'«image acoustique» pour reprendre les

termes de Saussure, il convient en revanche de garder ses précautions quant
au signifié. Augustin ne parle à aucun moment d'idée abstraite, mais de

réalité sensorielle ou spirituelle29 à laquelle le signe renvoie. Il est donc plus

judicieux de conserver le concept augustinien de «signifiable»30 qui désigne la

22 Ibid.
23 Ibid.
24 Ibid. p. 101.
25 Loin d'être un traité de métaphysique, comme son nom pourrait le faire présupposer,

le De Ordine établit un ordre programmatique des études, calqué sur les arts
libéraux, comme propédeutique à la théologie.

26 «Considérons donc maintenant la partie où les signes ne signifient pas d'autres
signes, mais ce que nous nommons des sienifiables.» (De Mag. 22, in op. cit. [note 5],
p. 101)

27 Ibid. 23, p. 105.
28 S. Dupuy-Trudelle, «Notice duDe Magistro», in: op. cit. (note 3), p. 1271.
25 «Toutes les choses que nous percevons, c'est soit par le sens du corps (sensu

corporis) soit par l'esprit (mente) que nous les percevons.» (De Mag. 39. in op. cit. [note
5], p. 123.)

30 «Es-tu d'accord pour que nous appelions «signifiables» (significabilia) les
choses qui, sans être des signes, peuvent être signifiées par des signes, tout comme nous
nommons les choses qui peuvent être vues des choses «visibles» [...] ?» (De Mag. 8. in :

op. cit. [note 5], p. 77.)



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 349

«chose signifiée». Ainsi, les signes ont bien une fonction déictique ; ils sont les

«doigts» de l'esprit31.

Renversement de la perspective a priori linguistique
en une perspective cognitive

Augustin affirme alors que «tout ce qui est en vue de quelque chose

d'autre chose est de moindre prix que ce en vue de quoi il est»32. En cela,

si le signe n'est pas nécessairement toujours plus vil que le signifiable qu'il
désigne (caenum, par exemple33), du moins la parole est-elle plus vile que
l'enseignement dont elle n'est que le moyen34. Aussi la discussion prend-elle
une autre direction. La question n'est plus de comprendre de quelle manière
le signe signifie, ni même de savoir ce que l'on fait en parlant. Bien qu'en

apparence Augustin renoue avec la problématique initiale de la finalité de la

parole, ce n'est que pour mieux la dépasser. Sa perspective, d'abord dissimulée

sous un aspect linguistique, est avant tout une perspective cognitive35, dont

l'objet reste à découvrir.

Les mots existent pour que nous en usions, et nous usons d'eux pour enseigner. Par

conséquent, autant enseigner vaut mieux que de parler, autant le langage vaut mieux

que les mots. L'enseignement vaut donc beaucoup mieux que les mots.36

Certes, Augustin, à travers son fils, ne nie pas l'enseignement non linguistique

: «nous enseignons également de nombreuses choses par d'autres signes,

31 Augustin met en exergue au paragraphe 34 la dimension pragmatique de la 5eïEiç
notamment par la description de la relation entre le signe déictique «voici» et l'acte de

pointer avec l'index. Mais cette relation peut être généralisée, dans la mesure où tous les

signes, s'ils n'indiquent pas expressément un objet sensible, désignent du moins ce qui
est présent à l'esprit.

32 De Mag. 26, in: op. cit. (note 5), p. 107-109. Cette distinction, empruntée à

Aristote - «Ce qui est digne d'être poursuivi pour soi, nous le nommons plus parfait que
ce qui est poursuivi pour une autre chose.» (Aristote, Éthique à Nicomaque, I, IV, 1097a

30, introd., notes et index par Jules Tricot, Paris, Vrin, 1979, p. 55) -, sera réinvestie
plus en détail par Augustin dans la distinction entre uti etfrui: «Jouir d'une chose, c'est
s'attacher par amour à une chose, pour elle-même. User de quelque chose, c'est en
revanche rapporter ce dont on a l'usage à l'obtention de ce que l'on aime, si toutefois il
faut l'aimer.» (De doc. christ. 1,4,4, in : Philosophie, catéchèse, polémique, éd. pubi, sous
la dir. de Lucien Jerphagnon, trad, par Jean-Yves Boriaud, Paris, Gallimard, 2002, p. 11)

33 C'est l'exemple que donne Adéodat au paragraphe 27.
34 Platon, qui se questionnait dans le Cratyle sur la capacité des signes à être des

images vraies des choses, insistait lui aussi en 439b sur la préférence à accorder aux
choses sur les noms.

35 Comme le met en évidence Peter Schulthess à partir d'une citation de Frege,
«Eine philosophische Erklärung des Denkens kann nur durch eine philosophische
[...] Analyse der Sprache erreicht werden.» (P. Schulthess, Augustinus: De Magistro,
Paderborn-Zürich, Ferdinand Schöningh, p. 91)

36 lbid.,p. 109.



350 MATHIEU RODUIT

en plus des mots»3', mais seule la parole permet l'enseignement de la parole,
et par là, elle couvre un champ plus large que les autres types d'enseignement :

«nous n'avons encore rien trouvé qui puisse être montré par lui-même, hormis
la parole, qui entre autres choses qu'elle signifie, se désigne aussi elle-même»3S.

Cette faculté d'autodésignation prend par ailleurs tout son sens en sémantique

- ce qu'Augustin ne souligne pas ici -, car c'est dans le discours que, par la

métadésignation, l'on parvient à donner une signification à un signe (fonctionnement

du dictionnaire). Comme le soulignait Benveniste :

De là provient son pouvoir majeur [de la langue], celui de créer un deuxième niveau
d'énonciation, où il devient possible de tenir des propos signifiants sur ia signifiance.
C'est dans cette faculté métalinguistique que nous trouvons l'origine de la relation
d'interprétance par laquelle la langue englobe les autres systèmes. '"

Augustin opère ensuite un nouveau renversement en soutenant une thèse

qui s'oppose en partie à ce qui vient d'être dit, à savoir que «le signe s'apprend
à partir de la chose connue plutôt que la chose même ne s'apprend à partir du

signe émis»40. Cela signifie deux choses. D'abord, comme il a déjà été montré,
nous acquérons le signifiable d'un signe par la connaissance sensorielle ou

spirituelle de la chose à laquelle il renvoie. Pour reprendre son exemple, on
connaît véritablement le signifiable de «tête» lorsqu'on a repéré la co-occur-
rence itérée du signifiant et du signifiable et qu'on l'a induit d'elle41. Il y a

par conséquent une antériorité aussi bien chronologique que logique de la

connaissance de la chose sur la connaissance du signe. «C'est donc une fois

que les choses sont connues que la connaissance des mots est, elle aussi,
achevée, tandis qu'une fois que les mots ont été entendus, les mots ne sont

37 Ibid. 30. p. 113.
38 Ibid., p. 115. La dimension reflexive de la parole était déjà annoncée par Adéodat

au paragraphe 6 - «quoi que je dise pour le lui enseigner [ce que c'est que parler], il est
nécessaire que je parle : de ce fait, je lui enseignerai de façon sûre, jusqu'à lui rendre
clair ce qu'il veut, sans m'éloigner de la chose même qu'il a voulu qu'on lui montre,
et sans chercher en plus d'elle des signes par lesquels la montrer.» (De Mag. 6. in:
op. cit. [note 5], p. 75.) -. mais Augustin préférait alors s'engager dans l'analyse de la
dimension métalinguistique de certains signes comme «nom», «mot» ou «signe» qui se

désignent également eux-mêmes.
w E. Benveniste, «Sémiologie de la langue», in Problèmes de linguistique générale

II, Paris: Gallimard, 1974, p. 65.
40 De Mag. 33, in: op. cit. [note 5], p. 119.
41 En ouverture des Recherches philosophiques, Wittgenstein critique la description

de l'acquisition du langage par Augustin: «quand les gens nommaient un objet en

accompagnant ce son d'un geste vers une chose, je regardais, et je retenais que cette
chose s'appelait du son qu'ils faisaient résonner lorsqu'ils voulaient la désigner»
(Conf. I, 8, 13, in: op. cit. [note 2], p. 790.) L'association entre le mot et l'objet serait
rendue possible par ostentation à la seule condition qu'Augustin possède au préalable
un langage privé. Le De Magistro ne répond pas à cette objection: «Comme on disait
souvent «tête», en notant et en remarquant à quel moment on le disait, j'ai découvert que
c'était le terme d'une chose qui m'était déjà parfaitement connue du fait que je l'avais
vue.» (De Mag. 33.)



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 351

même pas appris.»42 Augustin met ici en évidence - et cela constitue le second

point - ce que Saussure appelle «l'arbitraire du signe»43, à savoir le fait que
le signifiant n'évoque pas le signifié (ou signifiable pour Augustin). Les mots

en eux-mêmes ne permettent donc pas de comprendre quoi que ce soit: «le

mot ne me montre pas la chose qu'il signifie lorsque je lis : "Leurs sarabares

ne subirent aucun changement"»44, alors que les choses ont une dimension

épistémologique potentielle. L'observation de la répétition de l'alternance des

saisons permet par exemple d'en connaître le cycle, ou du moins, d'émettre

l'hypothèse d'une régularité. Si la connaissance du signifiant d'une chose

n'apprend que la manière dont on nomme cette chose, ou la manière dont on la

désigne, certes, les signes n'enseignent rien, ou presque rien.

Nous n'apprenons rien par les signes qu'on appelle des mots. [...] Nous apprenons
la valeur du mot, c'est-à-dire sa signification, qui se cache dans le son, du fait que
la chose qui est signifiée est connue, plutôt que nous ne percevons la chose par une
telle signification.45

Toutefois, le raisonnement d'Augustin nous semble, d'un point de vue
moderne, insuffisant. Il considère le signe hors de son contexte46, et conserve
donc une position sémiologique du signe. On peut distinguer sémiologie et

sémiotique47 comme relevant du même rapport que phonologie et phonétique.

Lorsque nous parlons, nous ne faisons pas sortir des phonèmes de notre bouche,

qui sont, selon Martinet, des unités abstraites fonctionnelles articulées (forme),
mais un flux sonore qui matérialise ces phonèmes (substance). De même, nous

42 Ibid. 36, p. 121.
43 Cette idée, finalisée par Saussure, n'est pas totalement nouvelle dans la pensée

linguistique à l'époque d'Augustin. En effet, elle était déjà mise en évidence dans le

Cratyle de Platon par Hermogène, qui révoquait la thèse du langage naturel.
44 Ibid. 33, p. 117. Notons que le passage d'un vers de Virgile à un verset de la

Bible (Dn. 3, 94.) n'est pas aussi anodin qu'il y paraît. Rappelons-nous qu'il s'agit pour
Augustin d'atteindre la vie heureuse.

45 Ibid. 34, p. 119.
46 Augustin ne propose pas, ni au paragraphe 3 avec chacun des signes composant le

vers de l'Enéide, ni au paragraphe 33 avec le mot «sarabares» une compréhension dans
le contexte de la phrase, ni même du texte, mais il les abstrait de leur énonciation, pour
une compréhension en soi.

41 L'avantage de la sémiotique de Peirce par rapport à la sémiologie de Saussure,

outre sa systématicité, consiste en ce qu'elle embrasse la dimension pragmatique du

signe. Peirce conçoit en effet le signe (representamen) comme une triade (au sens d'une
suite géométrique) dont le premier élément, le fondement Un constitue la catégorie
de la possibilité et de l'indétermination, le second, l'objet un+x constitue la catégorie
de la frontière et de l'arbitraire, tandis que le troisième, Y interprétant constitue la

catégorie de la synthèse et de la médiation (la raison r qui lie entre eux les éléments de

la suite: W„+| Tltn On voit surgir à présent tout l'intérêt d'une sémiotique triadique.
Le fondement et l'objet sont liés dès lors seulement qu'un interprétant les met en rapport.
Dans la parole, le locuteur (et l'allocutaire à son tour) deviennent l'interprétant ; un signe
n'est signe que dans le rapport fixé par ce dernier entre le fondement et l'objet, rapport
qui, pour les signes linguistiques, doit prendre son sens dans le contexte d'énonciation.



352 MATHIEU RODUIT

ne nous exprimons pas par des signes juxtaposés, mais par un discours, qui
lui-même est signe. Comme le dit Whorf :

Ce sont les phrases, et non les mots, qui forment l'essence du discours [...]. La

croyance commune selon laquelle chaque mot possède un «sens exact» est erronée

[...] Les mots sont des chèques en blanc, à remplir selon les besoins.48

Rien ne sert donc de chercher la signifiance dans le signe même49, car il
est une entité abstraite. Il n'y a de signification hors contexte qu'en soi,
intemporelle et denotative. Au contraire, dans le discours, chaque signe prend sens

par une véritable signification, notamment par une référence réelle (déictique
au sens fort et non simplement anaphorique), temporelle, et intentionnelle. Le

discours entier est sens et, a fortiori, la conversation plus encore. Il est à ce

titre impératif de distinguer signification (appelée désormais sémiotique et non

plus sémiologie) et sémantique (sens), les deux appartenant au discours. Nous

verrons que c'est précisément dans la sémantique que l'enseignement reçoit sa

possibilité, alors même que la sémantique est médiatisée par les signes (sens

signifié).
Augustin tente alors de rendre plus probante sa position, selon laquelle

on n'apprend rien des mots. Après avoir raconté une histoire à Adéodat, il le

questionne : «tout cela l'avons-nous appris autrement que par des mots Je

répondrai que toutes les choses qui ont été signifiées par ces mots étaient déjà

en notre connaissance»50. Certes, nous pouvons connaître chacun des signes
de l'histoire pris isolément, il s'agit simplement d'être capable d'associer un

signifiable aux signifiants, mais l'histoire en elle-même, comme succession

d'événements, nous ne la connaissions pas avant de l'avoir entendue. Toutefois,

Augustin se sort de cette impasse en distinguant croyance (5oÇa) et connaissance

(yvcoaiç): «[ce] qu'on lit dans cette histoire [...], je reconnais que je le

crois (credere) plutôt que je ne le sais (scire)»'1. Dans cette mesure, certes, on

ne sait presque rien. On ne pourrait par ailleurs parler de régularités dans la

nature. Il serait encore possible de remettre en cause ses sens et de se dire que
tout ce qu'on perçoit est illusion en s'engouffrant dans la voie du solipsisme,
ce qu'Augustin ne fait pas au demeurant, du moins à ce point de la discussion.
En effet, il ne remet pas en cause la réalité et prétend d'ailleurs que «ce n'est

pas par des mots mais par les choses mêmes et par ses sens qu'il apprend»52.

48 B. L. Whorf, «Langage, esprit et réalité», trad, de l'anglais par Claude Carme, in:
Linguistique et anthropologie : tes origines de la sémiologie, Paris, Denoël, 1969. p. 197.

49 H. Arens est également de cet avis, puisque selon lui «menschliche Kommunikation

geht nicht in isolierten Wörtern vor sich, sondern in kontextuell oder/und situativ
gebundenen Sätzen, und so deutet sich auch ein unbekanntes Wort teilweise oder sogar
gänzlich selbst» (H. Arens, in: op. cit. [note 8], p. 28.)

50 De Mag. 37, in: op. cit. (note 5), p. 121. Cet exemple convient bien à ce qu'Augustin

souhaite expliquer, car seuls les noms propres qui, par définition, ne signifient rien
mais réfèrent seulement, peuvent être ignorés par Adéodat.

51 Ibid., p. 123.
52 Ibid 39, p. 125.



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 353

Toutefois, s'il est vrai qu'Augustin fait imploser le champ de la connaissance,

il valorise en contrepartie celui de la croyance : «je n'ignore pas combien

il est utile de croire aussi de nombreuses choses que j'ignore»53 - Il écrira
d'ailleurs dès 390 un traité intitulé De utilitate credendi. Augustin n'évacue pas

non plus la question du sens, qui est simplement déplacée hors des mots : «tel
est le plus grand crédit qu'on puisse leur faire [aux mots] : ils ne font qu'avertir
(admonenf) pour que nous cherchions les choses»54. Les mots sont donc, en

plus d'être des signes, des signaux. Ils n'enseignent rien directement, mais
font chercher. En effet, si nous connaissons leur signification, ils rappellent
seulement la chose qu'ils signifient. De même, si nous ignorons leur signification,

ils n'ont comme fonction que de prévenir, de rendre attentif aux choses

- dans la mesure seulement où nous interprétons la chaîne phonétique comme
constituant un ou plusieurs signifiant(s). Les mots ne sont donc que des conditions

de possibilité de la connaissance.

Il reste maintenant à savoir comment accéder au sens.

Mais au sujet de toutes les choses que nous comprenons, ce n'est pas celui qui,
au-dehors, se fait entendre en parlant que nous consultons mais la vérité qui,
au-dedans, préside à l'esprit lui-même, ayant sans doute été avertis par les mots de

la consulter.55

Augustin met alors en place une dichotomie très platonicienne entre voix
extérieure, phonétique, depreciable en tant que medium, et voix intérieure,

qu'il s'agirait de consulter: «toutes les choses que nous percevons, c'est soit

par le sens du corps soit par l'esprit que nous les percevons. Nous nommons
les premières "sensibles", les autres "intelligibles".»56 Par conséquent, les

mots sont potentiellement déclencheurs de réflexion ou d'introspection, selon

qu'ils apparaissent ou non comme des signes à celui qui les entend. D'après
Augustin, nous possédons un réservoir d'«images (imagines) qui ont été

imprimées à partir d'elles et qui ont été confiées à la mémoire»57, qui peuvent
être consultées, et qui le sont plus particulièrement lorsqu'on reconnaît des

mots. À la manière de Platon, qui plaçait les idées dans l'intellect, Augustin
situe les images dans l'homme intérieur. Il met par conséquent en place une
médiation entre le signifiant et le signifiable, signifiable qui par ailleurs,
souvenons-nous en, dépend largement de l'expérience sensible individuelle.
Le sens véritable ne se trouve par conséquent pas dans les choses, ni dans les

mots, mais il est bien inhérent à l'homme - nous verrons cependant plus loin
qu'il s'agit ici de nuancer. La vérité n'est vérité que lorsqu'elle est investie
intérieurement. Augustin introduit donc, à défaut d'une sémantique linguis-

53 Ibid. 37, p. 123.
54 Ibid. 36, p. 121.
55 Ibid. 38, p. 123.
56 Ibid. 39, p. 123.
57 Ibid. p. 125.



354 MATHIEU RODUIT

tique, une sémantique de l'esprit, internaliste ^8, et s'oppose par cela au sens

commun qui, depuis Aristote, place la connaissance au dehors du sujet, dans le

XOyOÇ CITTOipàvTlKOÇ.

Par conséquent, il n'y a pas d'enseignement par les mots, même lorsqu'on
exprime au-dehors par eux la vérité que nous consultons au-dedans. «Si

celui qui nous entend les voit [les choses] aussi lui-même par un œil secret

et simple [celui de l'homme intérieur], il connaît lui aussi ce que je dis par sa

propre contemplation (contemplatione) et non par mes paroles.»59 Augustin
ne supprime ainsi pas l'autre dans l'apprentissage, puisqu'il peut émettre des

signes qui nous mènent à «contempler» la vérité intérieure, mais il précise

simplement que l'enseignement ne se fait jamais par l'autre, mais toujours
en soi. Ainsi, pour Augustin comme pour Socrate, enseigner c'est d'abord
éveiller chez l'autre un processus de conversion interne lui permettant de

s'orienter vers les vérités qui l'habitent, d'où l'importance de la commemorano
annoncée par Augustin dès le premier paragraphe. Il a donc une conception
désillusionnée de la communication, qu'il considère comme imparfaite à plus
d'un titre. Elle n'est en effet pas horizontale et immédiate mais triangulaire :

locuteur et allocutaire sont tous deux condisciples de la Vérité. Lorsque dans

le De Ordine, Augustin affirme que «l'homme ne pourrait être solidement lié à

l'homme s'ils ne parlaient ensemble et [...] ne transvasaient leurs intelligences
et leurs pensées l'une dans l'autre»60, il ne peut désigner qu'une forme de

communication prélapsaire, car comme le dit Récanati :

L'acte mental est, comme signe, transparent par rapport au contenu de pensée qu'il
représente, mais dans la mesure où nous ne pouvons accéder au contenu de pensée

qu'au moyen de l'acte mental, celui-ci risque, pour peu que l'attention se porte
réflexivement sur lui, de se transformer en obstacle à cet accès."

Il n'y a pas de transparence véritable du contenu de pensée. La médiation
verbale constitue toujours une opacité à la compréhension.

's Meier-Oeser met en évidence la progression du concept de signe chez Augustin
(S. Meier-Oeser, Die Spur des Zeichens. Das Zeichen und seine Funktion in der
Philosophie des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Berlin, Walter de Gruyter, 1997, p. 7-8)
Ce demier évolue d'une conception déictique : «un signe est une chose qui se présente
elle-même au sens et montre quelque chose d'autre qu'elle-même à l'esprit» (De Dial.
V, 9, in : op. cit. [note 2], Notes, p. 11 i 2) à une conception mentaliste : «un signe est en

effet une chose qui, en dehors de l'apparence qu'elle propose aux sens, fait venir quelque
chose d'autre à l'esprit» (De Doc. Christ. IL 1, 1, in: op. cit. [note 2], p. 33.) À notre
sens, le De Magistro constitue une étape charnière dans la conception augustinienne du

signe, notamment à travers ia thèse de l'intemalisme, selon laquelle la vérité n'est pas
une idée mais un jugement.

59 Ibid. 40, p. 125.
60 De Ord. II, 35, in: op. cit. (note 2), p. 172.
b ' F. Recanati, La transparence et l'énonciation : pour introduire à la pragmatique,

Paris, Seuil, 1979, p. 19.



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 355

Renversement de la perspective a priori cognitive
en une perspective théologique

Alors qu'on croit avoir résolu la question de l'enseignement, survient un
ultime retournement. Augustin aborde au paragraphe 40 l'analyse «des choses

que nous apercevons par l'esprit, c'est-à-dire par l'intellect et par la raison»
et fait intervenir Dieu dans le processus de sémantique interne. La question a
priori linguistique (pragmatique puis sémiologique), qui s'avère tout compte
fait épistémologique, se révèle finalement être une question d'ordre théologique.

Ce que je crois enseigner «est enseigné non par mes paroles mais par les

choses mêmes qui se manifestent tandis que Dieu les découvre au-dedans»62.

Augustin redéfinit alors ce qu'il avait appelé mémoire - terme qui s'adresse au
demeurant très bien à l'intuition et qui a l'avantage d'être naturalisable - en la

rendant tributaire d'une intervention de Dieu. La vérité intérieure n'est vérité
qu'en vertu de sa relation à la Vérité divine. Très peu philosophique, cette

position est néanmoins tout à fait satisfaisante pour Augustin. En effet, «quoi
de plus absurde que de penser qu'il reçoive un enseignement de ma parole»63.
Notons que Platon adoptait une conception très similaire de l'enseignement.
Dans le Ménon, Socrate démontre qu'un esclave - c'est-à-dire tout juste un
homme - est capable de reconstruire par lui-même le théorème de Pythagore.
La parole n'enseigne donc rien d'autre que ce que nous savons déjà. Au mieux,
elle est un signal qui nous invite à reconnaître (réminiscence)64. Augustin,
tout comme Platon, pose la thèse de l'innéisme, à la différence qu'il engage
Dieu au sein du processus de réminiscence65. Par conséquent, on n'apprend
rien de personne d'autre que de Dieu. Certes, on peut nous amener à croire
quelque chose, mais seule la médiation par le recueillement en Dieu permet
d'en acquérir la connaissance vraie.

Lorsque les maîtres ont exposé à l'aide des mots toutes ces disciplines qu'ils font
profession d'enseigner [...], alors ceux qu'on appelle les élèves considèrent en
eux-mêmes si les choses qui leur ont été dites sont vraies en regardant bien entendu
cette vérité qui leur est intérieure.a

62 De Mag. 40, p. 125.
63 Ibid.
64 Dans le Cratyle, Platon considère la langue comme un öpyctvov, un outil

permettant de séparer l'essence des choses, mais aussi de les enseigner. Il fait toutefois
une distinction entre un type de connaissance qui résulte de la langue, et un autre qui lui
est supérieur et dans lequel le langage n'intervient pas (contemplation). En effet, «c'est
dans les choses mêmes qu'il faut les apprendre et les chercher, bien plutôt que dans les

noms» (Crat. 439b, in: op. cit. [note 8], p. 471).
63 II ne s'agit bien sûr pas d'une réminiscence de l'âme qui se souvient avoir

contemplé les idées avant son incarnation, mais d'une réminiscence au sens d'un
jugement vérifonctionnel sur une vérité qui se trouve déjà en nous.

66 /è;t/. 45, p. 131.



356 MATHIEU RODUIT

À la suite de Socrate, Augustin enseigne qu'on n'enseigne rien, hormis en

apparence. En réalité, ceux qui se prétendent maîtres ne font qu'avertir. Par

conséquent, si effectivement l'enseignement n'est pas causé par la parole, nous
ne sommes pas pour autant d'accord de soutenir avec Emmanuel Bermon que
«la puissance des mots s'arrête au stade illocutoire»67. La dimension admontive
de la parole en fait un acte perlocutoire. La parole a donc bel et bien un effet,
même si ce n'est pas celui escompté. L'enseignement à proprement parler se

réalise au travers d'une dialectique interne entre l'homme et Dieu et non pas
externe entre deux hommes. Par conséquent, Dieu seul peut prétendre au titre
de Maître. Comme le disait l'Evangile: «n'appelez personne sur la terre votre
père; car un seul est votre père, celui qui est dans les cieux»68.

Augustin peut maintenant conclure en répondant à la question
précédemment posée de la vie heureuse:

Quant à ce que signifie «au ciel», lui-même nous l'enseignera, lui [Le Maître, c'est-
à-dire Dieu] qui nous avertit aussi au-dehors, grâce à des hommes, au moyen de

signes, afin que, revenant à lui en nous, nous soyons instruits ; l'aimer et le connaître,
lui, tel est le bonheur.69

De même qu'il n'y a de vie heureuse qu'en Dieu, il n'y a de connaissance

que grâce à Dieu. Aussi faut-il être ouvert aux signaux que Dieu nous envoie,
car II signifie sans cesse par sa création - on peut donc envisager une pansé-

miotique divine -, et ainsi, par un retour sur soi, accéder en Dieu au Sens Vrai,
dépourvu d'extériorité.

Retour sur le texte

Nous constatons tout d'abord que d'un genre dialogique, le De Magistro
glisse, à partir du paragraphe 33, vers un genre discursif, et que ce changement
générique est accompagné d'une reformulation de l'objet. Si la linguistique
peut être examinée dialogiquement, ce n'est pas le cas de la gnoseologie et
de la théologique qui nécessitent un traitement ex cathedra. Cette transition
se ressent naturellement sur le statut des intervenants. Adéodat se voit relégué
encore plus nettement en position de disciple, Augustin faisant figure d'auc-
toritas en monopolisant la parole du paragraphe 33 à la fin (paragraphe 46).
Il est par ailleurs très difficile de soutenir que le De Magistro est un ouvrage
de linguistique à proprement parler, car tout porte à croire qu'en réalité, la

question est d'ordre théologique.
Remarquons encore avec quelle puissance rhétorique Augustin parvient

à imposer ce qui n'est plus pensée, mais révélation. Adéodat reçoit en effet
l'ensemble du traité et le fait vrai par la vérité intérieure.

6 E. Bermon, La Signification et l'enseignement, Paris, Vrin, 2007, p. 137.
68 Mt23.9.
69 De Mag. 46, in: op. cit. (note 5), p. 131-133.



L'ILLUSION DE L'ENSEIGNEMENT PAR LES MOTS 357

Quant au discours que tu m'as tenu de façon suivie, je t'en remercie beaucoup, parce
que toutes les objections que j'étais prêt à élever, tu les as devancées et résolues, et

que tu n'as absolument rien laissé de côté de ce qui me faisait douter, rien au sujet
de quoi cet oracle secret ne m'ait répondu conformément à ce qu'avançaient tes

paroles.70

Il ne fait ainsi pas preuve de docilité, puisqu'Augustin ne lui a rien appris.
Tout comme le signe ne montre rien, il n'y a pas de démonstration par le

discours, mais simplement une incitation à chercher la vérité. C'est donc

Dieu lui-même qui fait devenir vrai en Adéodat ce qu'Augustin ne faisait

que signifier71. De même, la conclusion amenée par Augustin, après qu'il a si

longuement débattu seul, mérite une attention particulière. Elle me semble en
effet digne d'une grande sophistique.

Si tu sais que les choses qui ont été dites sont vraies, en étant interrogé sur chacune
des affirmations, tu aurais également dit que tu les savais. [...] Mais si tu ne sais pas
qu'elles sont vraies, ni moi ni Lui [Dieu] ne t'avons enseigné: moi parce que je ne

peux jamais enseigner; Lui, parce que toi tu ne peux pas encore apprendre.72

Deux possibilités s'offrent donc à Adéodat. Soit il sait que son père dit vrai,
soit il ne le sait pas, auquel cas Augustin dirait tout de même vrai. Adéodat
n'aurait alors tout simplement pas encore découvert la vérité dans l'homme
intérieur. Finalement, le discours sert au discours. Si la thèse du De Magistro
n'est pas démontrable, elle demeure néanmoins inattaquable, puisqu'elle
repose sur un paradoxe. La réfuter reviendrait à prouver que nous sommes pour
le moment restés sourds au maître intérieur, car, comme on peut le lire dans

l'Evangile : «le maître de ce serviteur viendra le jour où il ne s'y attend pas et
à l'heure qu'il ne connaît pas»73. Par conséquent, soit Augustin est déjà saint

Augustin, et tout comme lorsqu'il écrit sa théorie de la grâce dans le De natura
et gratia ou dans le De natura et libero arbitrio, il bénéficie de l'inspiration
divine, la Vérité se révélant au monde à travers lui (ne prévient-il pas au premier
paragraphe que «l'évidence s'imposera»74 pour ainsi dire d'elle-même), soit il
faut reconnaître une certaine forme de dogmatisme chez Augustin.

De plus, notons qu'au paragraphe 2 Augustin entrevoit déjà ce qui constituera

la conclusion du traité, l'importance de la prière et du retour à «l'homme
intérieur»75, ce qui, s'il s'agissait vraiment de la transcription d'un dialogue,
constituerait l'illustration de la thèse défendue dans le Traité du Maître, à

70 Ibid. p. 133.
71 II est tout de même légitime de se demander à quel point il ne s'agit pas là d'un

effet de style, autorisé par la forme même du dialogue et imaginé par Augustin afin de

mettre en abyme la vérité même que le texte aurait dû éveiller en nous.
72 Ibid.
73 Mt24, 50.
74 De Mag. in: op. cit. (note 5), p. 65.
73 Ibid. 2, p. 67. Comme le dit l'Évangile : «quand tu pries, entre dans ta chambre, et

ayant fermé ta porte, prie ton Père qui demeure dans le secret ; et ton Père qui voit dans
le secret, te récompensera.» (Mt. 6, 6.)



358 MATHIEU RODUIT

savoir que nous pouvons contempler en nous la vérité au travers de l'homme
intérieur. Toutefois, il ne s'agit que de la mise en place d'une stratégie littéraire
de structure en abyme, illustrant la théorie d'Augustin. Le titre même du traité
contribue à l'imposer comme un traité théologique.

Enfin, il est clair que ce traité peut encore être compris à un troisième

degré, dont le texte est à son tour une mise en abyme. La thèse défendue par
le De Magistro est aussi celle qui décida de la vie d'Augustin et manifeste
à cet égard une dimension apologétique. Rappelons-nous que ce dernier fut
d'abord professeur de rhétorique, et qu'après s'être longuement arrêté sur les

signes, il a entrevu l'homme intérieur par sa conversion. Le De Magistro est

donc par tous ces aspects d'une densité que cet article ne parvient à relever que
de manière éparse, et bien plus qu'un traité de théologie, il est un appel à la

considération de son intériorité propre, en même temps qu'un rejet de toutes
les fioritures qui semblent si souvent constituer l'essentiel de notre relation

au monde et qui pourtant ne cessent de nous égarer. En ce sens, la misologie
augustinienne me semble être bien plus qu'un mépris de la langue - stigmatisée

par Augustin aux paragraphes 42 et 43 par un catalogue des défaillances qu'elle
autorise (mensonge, lapsus, équivocité) -, mais un mépris plus général de la

rationalité en tant que curiosité (libido sciendi). Augustin affirme d'ailleurs
dans les Confessions qu'il existe une forme plus raffinée de concupiscence que
celle issue de la chair.

À cela [tentation par les sens] s'ajoute une deuxième forme de tentation, aux replis
encore plus dangereux. [...] Tout en utilisant les mêmes sens corporels, cette creuse
et avide curiosité vise, non pas à charmer la chair, mais à en faire un instrument
d'expérience: connaissance, science, voilà les noms dont elle s'affuble [...]. objets
inutiles d'un savoir uniquement en quête de lui-même. "6

On est par conséquent très loin de la conception saussurienne de la sémiologie

comme «science qui étudie la vie des signes au sein de ia vie sociale»77.

La connaissance des arts libéraux dont fait partie la grammaire n'est nécessaire

que dans la mesure où elle participe de Yexercitatio animi. Dès lors, leur
connaissance n'est pas une fin en soi et la science pour elle-même est néfaste

en ce qu'elle consiste en un profond égarement de la raison.
L'ensemble du traité peut ainsi se résumer par une invitation d'Augustin à

le suivre dans sa conversion, qui en somme n'est qu'une répétition de l'invitation

formulée par le Christ dans la Bible, signe divin par excellence.

Et voici qu'un homme s'approcha de lui et lui dit: «Maître, que dois-je faire de bon

pour avoir la vie éternelle ?» [...] Jésus lui dit: «Si tu veux être parfait, va. vends

ce que tu possèdes, donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis

viens, suis-moi!»"8

Conf. X. 35. 54-55. in: op. cit. (note 3). p. 1017-1018.
F. de Saussure. Cours de linguistique générale. Paris, Payot. 1972. p. 33.

Mt 19, 16-21.


	L'illusion de l'enseignement par les mots : un commentaire du De Magistro

