Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 4

Artikel: Le dossier biblique sur la statue de YHWH dans le premier temple de
Jérusalem : enquétes scripturaires a travers la Bible hébraigue

Autor: Romer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 321-342

LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH
DANS LE PREMIER TEMPLE DE JERUSALEM

Enquétes scripturaires a travers la Bible hébraique '

Taomas ROMER

Résumeé

Cette étude porte sur les différents indices qui, dans la Bible hébraique,
suggerent |'existence de représentations concreétes du Dieu d’Israél (Yhwh),
notamment dans le contexte du culte. Il est généralement admis aujourd’hui
que linterdit des représentations de Yhwh (aniconisme) constitue en réalité un
développement tardif, vraisemblablement postérieur a [’exil babylonien. Méme
si les scribes judéens qui ont transmis le texte de la Bible hébraique se sont
efforcés d’adapter les traditions plus anciennes dont ils ont hérité pour les
conformer aux représentations de la divinité qui s 'imposeront progressivement
dans le judaisme du second temple, il demeure néanmoins plusieurs indices
importants dans ces textes qui suggerent effectivement ['existence de formes de
venération iconiques du Dieu d’Israél.

Introduction : du «Dieu tout autre» vers un «Dieu comme les autres»

Selon la Bible hébraique, Yhwh possede deux particularités: il est le seul
vrai dieu, et par conséquent, il est «célibataire», et son culte est aniconique, on
ne peut donc le représenter par des images.

Cette vision des auteurs et des rédacteurs bibliques a été longtemps
reprise, peut-étre souvent de maniere inconsciente, par des exégetes et des
historiens dans leurs reconstructions «scientifiques» des origines d’Israél et
de la foi israélite. Les grandes syntheses classiques de [’évolution de la fo1
d’Israél (comme p. ex. ’«histoire d’Israél» de Martin Noth ou la «théologie
de I’Ancien Testament» de Gerhard von Rad) prennent leur point de départ
dans I'idée d’une opposition intrinseque entre «lIsraél» et «Canaan». Selon
cette idée, les origines d’Israél se situent en dehors de la culture cananéenne
et proche-orientale, qui, elle, est percue comme décadente et orgiaque face
au nomadisme pur et sobre des ancétres d’Israél. Cette distinction, que ’on

' Version partiellement révisée d’une étude déja parue dans la revue Asdiwal,
Geneve, vol. 2, 2007.



322 THOMAS ROMER

pouvait ¢galement fort bien exploiter dans le cadre d’une certaine théologie
dialectique, permettait d’affirmer que le culte yahwiste originel ne pouvait en
aucun cas étre rapproché de I’organisation et de I'idéologie des €tats cananéens
ou des systémes religieux du Proche-Orient ancien. Bien que Gerhard von Rad
admette que le monothéisme au sens strict du terme ne se soit manifesté que
tardivement dans I’histoire du peuple hébreu, il ne cesse de parler des origines
pures de la foi en Yhwh, foi qui, dés le début, aurait été¢ marquee par les premiers
commandements du Décalogue, c’est-a-dire par I’exigence de la vénération
exclusive de Yhwh, lequel se distingue des autres dieux par son invisibilité-.

Les bouleversements que connait la science vétérotestamentaire depuis
quelques décennies rendent cette vision impossible’. De nombreux textes que
I’on tenait pour «anciens» ont passablement rajeuni, et la vision des origines
d’Israél s’est, grice aux progrés de I’archéologie, profondément modifiée. A
titre d’exemple, mentionnons seulement le fait que le Décalogue, que I’on tenait
traditionnellement pour un des textes les plus anciens de la Bible hébraique et que
I’on faisait remonter a I’époque prémonarchique, est considéré aujourd’hui par de
nombreux chercheurs comme un résumé de 1'idéologie dite «deutéronomiste»*
qui date au plus t6t de I’époque de I’exil babylonien®; il pourrait méme étre
plus récent encore, dans la mesure ou il semble, dans ses deux versions, refiéter
un compromis entre les idéologies deutéronomiste et sacerdotale. L'idée d’une
opposition cultuelle et culturelle entre Israél et les autres peuples du Levant (les
Cananéens des auteurs bibliques) s’avere aujourd’hui fausse a la suite des travaux
d’archéologues comme Israél Finkelstein et d’autres. En effet, la culture matérielle
telle que I’archéologie peut la reconstituer témoigne d’une grande continuité.
Israél se développe donc a I'intérieur de «Canaan». De nombreux exégétes consi-
dérent aujourd’hui le «Canaan» dont parlent les auteurs bibliques comme une
construction idéologique qui symbolise tout ce qui est contraire a «1’Israél idéal»°.
Cette opposition entre Israél et Canaan, mise en scene par les textes bibliques,
notamment par ceux qui proviennent de la tradition deutéronomiste, refiéte alors
des conflits internes au judaisme des VI¢/V* siecles avant notre ere’.

2 G. voN Rap, Theologie des Alten Testaments, t. 1, Miinchen, Kaiser, 19582,
p.217-224. )

* Pour un état de la situation, ¢f. D. NoEL, Les origines d’Israél (Cahiers Evangile,
99), Paris, Cerf, 1997, et, plus radical, K. W. WHITELAM, The Invention of Ancient Israel.
The Silencing of Palestinian History, London-New York, Routledge, 1996.

* On appelle «deutéronomiste» 1’une des principales rédactions de la Bible
hébraique; cette rédaction est notamment présente dans la Torah ainsi que dans les
Prophétes antérieurs (Jos-2 R).

3 E. Ot10, Theologische Ethik des Alten Testaments, Stuttgart-Berlin-Koln,
Kohlhammer, 1994, p. 209-219; O. Artus, «Les deux Décalogues dans la Biblen, Le
Monde de la Bible, 117, 1999, p. 21-25.

® N. P. LEMCHE, The Canaanites and Their Land. The Tradition of the Canaanites,
Sheffield, Sheffield Academic Press, 1991 ; F. SMYTH-FLORENTIN, Les miythes illégitimes.
Essai sur la “terre promise’’ (Entrée libre), Genéve, Labor et Fides, 1994.

7 K. L. Searks, Ethnicity and Identity in Ancient Israel. Prolegomena to the
Study of Ethnic Sentiments and Their Expression in the Hebrew Bible, Winona Lake,



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 323

L’idée qu’il aurait existé dés les origines d’«Israél» un monothéisme
ou une monolatrie yahwistes est aujourd’hui abandonnée par la plupart des
spécialistes. La Bible elle-méme contient un certain nombre d’indications qui
montrent que Yhwh fut vénéré en Israél et en Juda durant la période monar-
chique en compagnie d’autres divinités (voir notamment la forme primitive
de Dt 32,8-9 ou Yhwh est I’'un des fils du Dieu El qui ’installe comme Dieu
tutélaire d’Israél®, ou encore de nombreuses accusations prophétiques comme,
par exemple, Jr 2,28 : «tes dieux sont aussi nombreux que tes villes, 6 Juday).

Depuis la découverte des inscriptions de Khirbet el-Qom et de Kuntillet
Ajrud, il ne fait plus de doute qu’on pouvait invoquer Yhwh en compagnie de
sa paredre (compagne) Ashéra, laquelle €tait apparemment aussi représentée
dans le temple de Jérusalem®.

Avant la grande crise idéologique que signifia la destruction du temple
et de la ville de Jérusalem par les Babyloniens en 587 avant notre ére et
I’ébranlement des institutions traditionnelles (la royauté, le temple, le pays),
la religion de Juda (comme auparavant celle d’Israél) peut étre caractérisée
comme «paganisme israélite» (israelitisches Heidentum) selon une expression
de Julius Wellhausen '°. Les cultes israélite et judéen étaient donc en tout point
comparables a ceux des petits royaumes voisins, ce qui, dans une perspective
d’histoire des religions, semble plus que logique. Yhwh était vénéré comme le
dieu national, en compagnie d’une parédre, de ses «fils» et d’une cour céleste
(fréquemment mentionnés dans les Psaumes), sans doute relativement modeste
car Israél et Juda ne furent pas des sociétés aussi complexes que I’Egypte ou les
grands empires de la Mésopotamie '

Sila vénération de Yhwh ressemblait probablement a celle de ses «collegues»
du Levant, il parait logique qu’il ait existé des statues de Yhwh a Jérusalem et

Eisenbrauns, 1998, p. 6-22; O. KekL, Kanaan-Israel-Christentum. Plddoyer fiir eine
«vertikale» Okumene (Franz-Delitsch-Vorlesung 2001), Miinster, Institutum Judaicum
Delitzschianum, 2002.

* Pour une présentation et une discussion de ce texte, ¢/ T. RoMER, «L’Ancien
Testament est-il monothéiste ?», in: G. EMERY et P. GiseL (éds), Le christianisme est-il
un monothéisme ? (Lieux théologiques, 36), Genéve, Labor et Fides, 2001, p. 72-92,
surtout 75-76.

* J. M. HapLey, «Yahweh and “his Ashera”: Archeological and Textual Evidence
for the Cult of the Goddess», in: W. DietricH, M. A. Kroprenstemn (éds), Ein Gott
allein? JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im Kontext der israelitischen
und altorientalischen Religionsgeschichte (OBO, 139), Fribourg-Géttingen, Universi-
titsverlag-Vandenhoeck & Ruprecht, 1994, p. 235-268; T. BINGER, Asherah. Godesses
in Ugarit, Israel and the Old Testament (JSOTSup, 232 [Copenhagen International
Seminar 2]), Sheffield, Sheffield Academic Press, 1997; S. M. OLyan, Ashera and the
Cult of Yahweh in Israel (SBLMS, 34), Atlanta, Scholars Press, 1988.

' Par exemple dans : J. WELLHAUSEN, Israelitische und Jiidische Geschichte, Berlin,
Georg Reimer, 1914, p. 29-33.

"' Cf ace propos F. Stovz, Einfiihrung in den biblischen Monotheismus, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, p. 34-43; R. K. Gnuse, No Other Gods.
Emergent Monotheism in Israel (JSOTSup, 241), Sheffield, Sheffield Academic Press,
1997, p. 123-128.



324 THOMAS ROMER

ailleurs. Mais admettre cela semble encore €tre un tabou pour un certain nombre
de chercheurs, qui continuent a défendre 1’idée d’un aniconisme yahwiste '°.
Peut-on vraiment imaginer que le culte de Yhwh, tronant comme roi au milieu
de sa cour céleste, et été aniconique dés les origines ? Ou affirmation d’un
aniconisme yahwiste primitif est-elle motivée davantage par certains présup-
posés théologiques ? Il est vrai que nous ne possédons aucune représentation,
provenant des fouilles ou des trouvailles en Palestine, qui serait identifiable
directement a la divinit¢ Yhwh. Néanmoins, il existe de nombreux arguments
extrabibliques, mais aussi bibliques, qui plaident en faveur d’un culte iconique
de Yhwh. Les arguments extrabibliques ont déja été présentés, notamment — et de
maniere magistrale — par C. Uehlinger "°. Je me contenterai donc d’un bref rappel,
et présenterai dans la suite plus en détail un certain nombre d’indices bibliques.

1. Les arguments extrabibliques et épigraphiques
pour P’existence de représentations de Yhwh

On peut d’abord partir du simple constat que le temple est compris, dans
le Proche-Orient ancien, comme la maison d’une divinité, et cette conception
est clairement attestée dans la Bible hébraique (voir par exemple la dédicace de
Salomon 1R 8,13: «C’est pour toi que j’ai bati une maison de gouvernement,
une demeure ou tu habiteras pour toujours» '*). Mais pour que la divinité puisse
résider dans le temple, il fallait y introduire une statue la représentant. Il est donc
logique, a partir de cette observation, que les sanctuaires yahwistes en Israél et
en Juda aient été dotés durant I’époque de la monarchie de statues de Yhwh'*.

2 Cf notamment T. N. D. METTINGER, No Graven Image? Israelite Aniconism in its
Ancient Near Eastern Context (ConB.OT, 42), Stockholm, Almqvist & Wiksell Interna-
tional, 1992 ; R. S. HeEnDEL, «Aniconism and Anthropomorphism in Ancient Israel», in:
K. van DerR Toorn (éd.), The Image and the Book. Iconic Cults, Aniconism, and the Rise
of the Book Religion in Israel and the Ancient Near East (CBET, 21), Leuven, Peeters,
1997, p. 205-228; N. Na’aman, «No Anthropomorphic Graven Image. Notes on the
Assumed Anthropomorphic Cult Statues in the Temples of YHWH in the Pre-Exilic
Period», UF, 31, 1999, p. 391-415; A. LeMaIrRe, Naissance du monothéisme. Point de
vue d'un historien, Paris, Bayard, 2003, p. 83-90.

Y Cf notamment C. UEHLINGER, «Anthropomorphic Cult Statuary in Iron Age
Palestine and the Search for Yahweh’s Cult Images», in: K. van DER Toorn (éd.), The
Image and the Book, op. cit., p. 97-156; «Bilderkult. III. Bibel», RGG” 1, 1998, col.
1565-1570.

4 Cf, pour ce texte et pour la version de la LXX, E. WURTHWEIN, Die Biicher
der Konige. 1 Konige 1-16 (ATD, 11,1), Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1977,
p. 88-89, qui conclut: «In jedem Fall wohnt Jahwe nach dieser Auffassung im Tempel.»

15 H. NieHr, «Gétterbilder und Bilderverboty, in : M. OemiNG et K. Scumip (éds), Der
eine Gott und die Gétter. Polytheismus und Monotheismus im antiken Israel (AThANT,
82), Zurich, Theologischer Verlag, 2003, p. 227-247, surtout 228-229.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 325

Une inscription de Sargon I, rédigée vers 706 et évoquant la destruction de
Samarie, mentionne parmi son butin «les dieux en qui ils se confiaient». Cette
inscription peut étre rapprochée de deux bas-reliefs néo-assyriens ou 1’on voit
les soldats de Sargon, et ceux de Sennachérib, transporter en butin des statues
de divinités (Fig. 1)'°. Bien que la ville de provenance des statues du premier
relief ne soit pas claire'’, on peut opérer un rapprochement avec I’inscription du
prisme de Nimroud et y voir une représentation des statues divines semblables
a celles de Samarie.

Certains chercheurs ont voulu voir dans le dessin figurant sur une jarre
trouvée a Kuntillet Ajrud et mettant en scene deux étres apparemment divins ou
démoniaques la représentation de Yhwh accompagné de son Ashéra (Fig. 4)'¥;
mais cette interprétation reste extrémement spéculative '®. Uehlinger partage
ce scepticisme et a proposé de voir la représentation de Yhwh et d’Ashéra
dans la représentation d’un couple en terre cuite (hauteur 16 cm) provenant
peut-étre de Tell Beit Mirsim en Juda (Fig. 3). Il s’agit d’un couple divin sur
un trone avec une figure male occupant la place centrale et une femme a son
coté, les deux étant entourés d’animaux sacres, des lions ou des sphinx. Selon
Uehlinger?', nous aurions ici une représentation de Yahvé et de «son» Ashéra
datant du huitieme ou du septieme siecle. Cette identification est intéressante,
mais elle reste €galement tres incertaine 2.

Mentionnons encore des tentatives de trouver des images de Yhwh a I’aide
de sceaux et de monnaies. En 1906 déja, G. Dalman a proposé d’identifier
Yhwh sur un sceau hébraique appartenant & un certain Elishama, fils de

' Pour plus de détails, ¢f. C. UEHLINGER, «Anthropomorphic Cult Statuary», art.
cit., p. 124-128.

'" Les candidates sont Samarie, Hamat, Qarqar. Le relief de Sennachérib représente
la prise d”Ashgélon.

' M. GiLuta, «To Yahweh Shomron and his Ashera», Shnaton, 3, 1979, p. 129-137
(en ivrit); p. XV-XVI (en anglais); B. ScamipTt, «The Aniconic Tradition. On Reading
Images and Viewing Texts», in: D. V. EpeLman (éd.), The Triumph of Elohim. From
Yahwisms to Judaisms, Grand Rapids, Mi, Eerdmans, 1993, p. 76-105.

" Les figures ressemblent au dieu égyptien Bes dont le lien avec Yhwh demeure
obscur. Contrairement a ce que dit Schmidt, les figures n’ont pas de caractéristiques
bovines, et il n’est pas clair, en fin de compte, s’il existe un lien originel entre ’ins-
cription mentionnant Yhwh et Ashéra et le dessin.

¥ L'objet a été acheté sur le marché gris des antiquités. Sa provenance est donc
incertaine.

' C. UEHLINGER, «Anthropomorphic Cult Statuary», art. cit., p. 150-151.

> C. UEHLINGER, «Eine anthropomorphe Kultstatue des Gottes von Dan ?», BN, 72,
1994, p. 85-99, a encore évoqué la possibilité que les fragments d’une statue trouvée
a Tel Dan puissent appartenir & une statue divine qui représenterait éventuellement
Yhwh. C’est également une interprétation conjecturale qui dépend en partie de la lecture
du syntagme «bytdwdy, attesté dans une inscription trouvée sur le méme site, comme
signifiant «maison de Dod» et non pas «maison de David», comme le pense la grande
majorité des chercheurs.



326 THOMAS ROMER

Gedalyahu®. On y voit une divinité assise sur un trone, flanqué d’arbres de
vie. Dautres sceaux du méme type ont €té trouveés depuis, et B. Sass a réitéré
I’idée que les deux sceaux, datant du septieme siecle avant notre ére, et portant
des noms propres yahwistes, pourraient représenter Yhwh avec des caractéris-
tiques lunaires, ce qui, a I’époque assyrienne, n’est nullement étonnant*. Le
type de divinité tronant pourrait aussi faire penser au Dieu El*°, mais le fait
que les propriétaires des sceaux portent des noms yahwistes est intrigant. Un
sceau judéen de I’époque assyrienne présente un couple divin qui pourrait étre
compris comme Yhwh et la «reine du ciel» (Fig. 5)**. Une piéce de monnaie de
I’époque perse représente une divinité assise sur une roue ailée. La provenance
judéenne plaide peut-étre pour une identification de cette divinité avec Yhwh
selon une suggestion de D. Edelman (Fig. 6)*7; pour Blum, il ne fait aucun doute
que nous avons ici une image de Yhwh représenté comme «dieu du ciel» avec
des conventions iconographiques provenant a la fois du Levant et de la Grece™.
Si cette interprétation se confirme, cela signifie qu’il existait encore a I’époque
perse des milieux qui n’avaient pas accepté I’aniconisme du judaisme naissant.

En conclusion, il existe dans le territoire d’[sraél et de Juda des représenta-
tions de divinités parmi lesquelles on trouve peut-étre un portrait de Yhwh, mais
il s’agit dans la plupart des cas d’images assez stéréotypées qui conviennent
aussi a d’autres divinités. L’évidence extra-biblique pour I’existence de statues
de Yhwh se trouve surtout dans les documents assyriens déja mentionnés. Il est
par conseéquent nécessaire de la compléter par le dossier biblique.

2. Les indices bibliques pour I’existence de statues de Yhwh
a) Premier indice : ['interdiction d’images dans le Décalogue

La premiére partie du Décalogue peut en effet se comprendre comme une
tentative d’exposer les grands principes sur lesquels se basera le judaisme
des I’époque perse. Contrairement aux commandements présents dans la

3 G. Darman, «Ein neugefundenes Jahwebild», P/, 2, 1906, p. 44-50.

 B. Sass, «The Pre-Exilic Hebrew Seals: Iconism Vs. Aniconism», in. B. Sass,
C. UEeHLINGER (éds), Studies in the Iconography of Northwest Semitic Inscribed Seals
(OBO, 125), Fribourg-Goéttingen, University Press-Vandenhoeck & Ruprecht, 1993,
p. 194-256, surtout 232-234.

# 0. KeeL, C. UEHLINGER, Dieux, déesses et figures divines. Les sources iconogra-
phigques de I"histoire de la religion d’Israél, Paris, Cerf, 2001, § 178.

2 KEeeL-UEHLINGER, op. cit., § 197.

7 D. V. EpeLman, «Tracking Observance of the Aniconic Tradition Through Numis-
matics», in: D. V. EDELMAN (éd.), The Triumph of Elohim. From Yahwisms to Judaisms,
Kampen-Grand Rapids, Mi, Kok Pharos-Eerdmans, 1995, p. 185-225, surtout 187-196.
Cf déja’Y. MESHORER, Ancient Jewish Coinage (2 vols.), Dix Hills, NY, Amphora Books,
1982, § 1.25.

* E. Brum, «Der “Schigquz Schomem” und die Jehud Drachme BMC Palestine
S.181, Nr. 29», BN, 90, 1997, p. 13-27, surtout 23-24.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 327

seconde partie, les commandements qui se trouvent en ouverture du Décalogue
comportent des motivations et des explications, ce qui signifie qu’il s’agit de
nouveautés théologiques partagées par les milieux laique et sacerdotal. Ces
commandements devinrent dés le quatrieme siécle avant notre ére des ¢léments
caractéristiques du judaisme. Il s’agit de I’exclusivité du culte yahwiste et de
I’interdiction des représentations du divin, de la théologie du «nom» de Yhwh
qui aboutira a I'interdiction de prononcer ce méme nom, du sabbat, nouvelle
marque identitaire d’un judaisme en dispersion, et de la transformation de
la vénération du culte des ancétres en commandement d’honorer les parents
vivants. Revenons a I’interdiction des images: le fait d’interdire les images
sculptées (peescel) et autres représentations (#miind)* indique tout d’abord que
celles-ci existaient parmi les Judéens, autrement il n’y aurait pas eu nécessité
de les proscrire. La formulation de I’interdiction des images s’est apparemment
constituée en deux ou trois étapes™. Dans 1’énoncé du Décalogue, du moins
dans la forme retenue par les massorétes (scribes juifs a I’origine de la fixation
du texte recu), on peut penser que l’interdiction des images exprime une
polémique générale contre les «idoles», a la maniere d’un Deutéro-Esate ; cette
interprétation est d’ailleurs souvent suggéree par les traductions modernes. Ay
regarder de pres, on discerne cependant plutot la volonté d’interdire une statue
de Yhwh. La formulation «tu n’auras pas d’autres dieux en face de moi» se
comprend comme une interdiction de placer des statues d’autres divinités dans
le sanctuaire de Yhwh, en face de la statue de celui-ci. Cette volonté de sortir
les autres dieux du temple de Yhwh correspond sans doute aux origines du
parti deutéronomiste sous le roi Josias vers la fin du septieme siécle. Dans
la version originale de cette interdiction, Ex 20,3 (Dt 5,7) a probablement eu
comme suite directe I’exhortation a ne pas se prosterner devant ces divinite€s
en Ex 20,5 (Dt 5,9). Le prohibitif «tu ne te feras pas de pesel» (Ex 20,4aa;
Dt 5,8aa) est peut-étre un premier ajout visant I’interdiction de fabriquer une
(nouvelle) statue de Yhwh I’élargissement de ce commandement par 1’inter-
diction générale de confectionner toute image de ce qui se trouve dans le ciel,
sur la terre et dans la mer voulait peut-étre dire, d’abord, que Yhwh ne peut
étre représenté d’aucune maniere. Mais puisque cet ajout est suivi de Dt 5,9
(Ex 20,5), il a rapidement été compris comme une polémique contre les images

** Le mot trés rare #miind, qui se trouve en apposition en Dt 5,8 et en conjonction
en Ex 20,4, est absent dans les Prophétes et n’apparait, dans le Pentateuque, que dans les
textes tardifs de Nb 12,8 et Dt 4,12.15.16.23.25. Dans les Ecrits, il n’est attesté qu’en
Ps 17,15 et Job 4,16.

30 Cf. pour la suite F. Garcia Lopez, Le Décalogue (Cahiers Evangile, 81), Paris,
Cerf, 1992, p. 31-32; C. UeHLINGER, «Bilderverbot», RGG’ 1, 1998, col. 1574-1577,
surtout 1574-1575; C. UeHLINGER, «Exodus, Stierbild und biblisches Kultbildverbot»,
in: C. HARDMEIER, R. KESSLER et A. RUWE (éds), Freiheit und Recht. Festschrift fiir Frank
Criisemann zum 65. Geburistag, Giitersloh, Chr. Kaiser-Giitersloher Verlagshaus, 2003,
p. 42-77, surtout 69-71; H. NienRr, «Gotterbilder und Bilderverbot», art. cit., p.241 sq.
(Niehr pense qu’il s’agit a ’origine d’une interdiction d’images d’ancétres; cette thése
n’a pas vraiment d’appui dans le texte).



328 THOMAS ROMER

des autres divinités. On peut donc retracer, dans 'interdiction des images,
une évolution dont le point de départ se situe dans la volonté de nettoyer le
temple de Yhwh des statues d’autres divinités. Au moment de la rédaction des
deux décalogues, on a radicalisé cette interdiction, en y insérant |’interdiction
de représenter Yhwh par des images; cette interdiction a finalement été lue
comme une polémique contre toutes les idoles.

b) Deuxieme indice : I'histoire du veau d’or (Ex 32)

Cette histoire, qui fut pour la premiere fois mise par écrit vers la fin du
septieme siecle et fortement retravaillée durant les époques babylonienne et
perse’', est une interprétation judéenne de la chute de Samarie en 722. La
* construction d’un veau, ou d’un taurillon, par le prétre Aaron, qui veut satisfaire
la demande du peuple d’avoir un dieu visible, est présentée comme la premiére
révolte d’Israél et apparait dans le contexte du livre de I’Exode comme la
transgression du Décalogue dont I’interdiction d’images est répétée en Ex
20,23 : «Vous ne faites pas de moi un dieu d’argent ou un dieu d’or. Vous n’en
ferez pas». Les rédacteurs de ce texte partagent 1’idéologie deutéronomiste,
qui s’exprime dans les livres des Rois et qui explique la transformation du
royaume d’Isra€l en province assyrienne par le «péche de Jéroboam» (voir 2 R
17), lequel péché consiste en la fondation de sanctuaires yahwistes concurrents
a Béthel et a Dan (voir 1 R 12). L’auteur d’Ex 32 projette ce «péché» dans le
temps du désert en reprenant pour le veau d’or la méme exclamation qu’en
IR 12,28: «voici tes dieux, Israél, qui t'ont fait monter du pays d’Egypte».
Le pluriel, étonnant en Ex 32,4, peut s’expliquer par la reprise directe de la
dédicace de 1R 12, ol ce méme pluriel s’applique apparemment aux deux
statues divines des sanctuaires de Dan ou de Béthel; une autre solution serait
de comprendre le pluriel en 1 R 12, avec Knauf, comme se référant au fait
que Yhwh était vénéré a Béthel en compagnie d’une paredre, les deux tronant
sur des socles thériomorphes*. Cette interprétation se base davantage sur des
considérations générales concernant la vénération de Yhwh que sur le récit de IR
12. Cependant, selon 2 R 23,15, il y avait a I’époque de Josias une stele d’Ashéra
au sanctuaire de Béthel. De toute facon, les deux récits d’Ex 32 et de 1 R 12
font clairement allusion a une statue de Yhwh a Béthel (et Dan)*. L’existence

31 T. RoMER, «Le Jugement de Dieu et la chute d’Israél selon Exode 32», Foi et Vie,
91 (Cahier biblique, 31), 1992, p. 3-14.

32 E. A. KnaUF, «Bethel», RGG? 1, 1998, col. 1375-1376. Des couples divins trénant
sur des animaux réels ou mythiques sont attestés dans I’iconographie du Levant, ¢f.
par exemple P. BorpRreUIL, «Le répertoire iconographique des sceaux araméens inscrits
et son évolution», in: B. Sass et C. UEHLINGER (éds), Studies in the Iconography of
Northwest Semitic Inscribed Seals (OBO, 125), Fribourg-Gattingen, University Press-
Vandenhoeck & Ruprecht, 1993, p. 74-100, surtout 77-79.

33 Bien que la Bible n’en parle pas, il y avait certainement un temple de Yhwh a
Samarie, la capitale d’Israél; ¢f. le titre de «Yhwh de Samarie» a Kuntillet Ajrud.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 329

d’une telle statue est également suggérée dans le livre du prophéte Osée. La
plupart des oracles qui s’y trouvent réunis présupposent la fin d’Isra€l; dans
une perspective proche du milieu deutéronomiste, ces oracles critiquent le culte
du royaume du Nord**: «Il est repoussant ton veau, Samarie ... Oui, le veau
de Samarie s’en ira en morceau» (Os 8,5-6%°). Le culte du veau est également
mentionné en 10,5 dans le texte difficile d’Os 13,2 dont la fin: «sacrifiant des
hommes, ils donnent des baisers a des veaux*%», fait peut-étre allusion a des
sacrifices humains dans le cadre de la vénération de Yhwh. Il ne fait donc pas
de doute que Yhwh était vénéré dans le royaume d’Israél sous la forme d’une
statue bovine. Les défenseurs d’un aniconisme yahwiste primitif ne peuvent
qu’avancer |’argument selon lequel les taureaux en question ne servent que de
piédestal pour une divinité invisible*’, mais il s’agit la d’une petitio principii.
On connait, en effet, des représentations de divinités tronant sur des taureaux
ou d’autres animaux (Fig. 2). Il n’existe par contre aucune attestation claire de
statues d’animaux servant de socle pour un dieu invisible **; le taureau de Béthel
et de Dan représente donc Yhwh, qui, en tant que dieu de I’orage ou dieu-chef
du Panthéon, est imaginé a la mani¢re de Baal ou de El, divinités pouvant
étre représentées comme des taureaux*. La représentation de Yhwh comme
un taureau correspond bien a sa fonction de dieu de I’orage et se comprend
aisément dans le contexte religieux du Levant. On pourrait encore se poser la
question du lien avec 1’[§gypte, étant donné que le récit d’Ex 32 se situe apres
la sortie d’Egypte des Israélites et que Jéroboam, avant de devenir roi d’Israél,
s était réfugié, selon 1 R 12, chez le Pharaon. Cette influence égyptienne reléve

* H. Preirrer, Das Heiligtum von Bethel im Spiegel des Hoseabuches (FRLANT,
183), Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1999.

¥ 11 est difficile de dire si «Samarie» est ici utilisé pour la capitale d’Israél ou
comme nom pour le royaume d’Israél. Dans le premier cas, on aurait une indication
pour la présence d’une statue bovine également dans la capitale. Cf. la discussion chez
E. Bons, Das Buch Hosea (NSK-AT, 23/1), Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk,
1996, p. 110-111. L’oracle a été retouché au milieu de I’époque perse par un ajout dans la
lignée du Deutéro-Esaie : «il vient d’Israél, un artisan 1’a fait; il n’est pas dieu».

% Le pluriel fait peut-étre allusion a des figurines pour le culte familial, a I'image
des statuettes bovines découvertes en nombre important en Judée.

7 Ainsi HENDEL, «Aniconismy», art. cit., p. 216-219; LeMAIRE, Naissance du
monothéisme, op. cit., p. 86-87. Cf. en revanche la position de METTINGER, qui, tout en
étant en faveur d’un aniconisme ancien, admet que: «on the basis of the data presently
available, the balance of probability weighs slightly in favour of the interpretation of the
bull statue itself as representing YHWH» (T. N. D. METTINGER, «Israelite Aniconism:
Developments and Origins», in: K. vaN DEr Toorn [éd.], The Image and the Book, op.
cit., p. 173-204, surtout 192).

% S. ScHROER, In Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellender Kunst im
Alten Testament (OBO, 74), Fribourg-Géttingen, Universititsverlag-Vandenhoeck &
Ruprecht, 1987, p. 101, n. 147.

* Le nom de Béthel suggére en effet un sanctuaire originellement dédié au dieu ELl.
En Nb 23,22 et 24,8, le dieu faisant sortir d’Egypte est appelé «El», et est comparé a un
buffle. A Ougarit, El est qualifié¢ de «taureau», et Baal de ‘g/, «taurillon», comme Yhwh.



330 THOMAS ROMER

sans doute toutefois plus d’une construction littéraire» et reflete peut-étre des
tendances anti-égyptiennes propres aux rédacteurs d’Ex 32 et de 1 R 12.

L’examen de ce second indice a donc établi la vénération de Yhwh sous la
forme d’un taurillon dans le royaume d’Israél.

c) Troisieme indice : une statue de Yhwh dans le sanctuaire de Silo
(1 Samuel 1-2) ?

Les chapitres 1 S 1-2 relatent la naissance miraculeuse de Samuel sur la base
du motif de la femme stérile (voir notamment Jg 13), ainsi que son installation a
Silo comme «sacristain» au service du prétre Eli a la suite d’un veeu de sa mére
Anne. Dans sa forme actuelle, le récit dépeint une image négative du sanctuaire
et se termine par un oracle de jugement contre son clergé (1S 2,12-17.22-36).
Cette vision critique était absente de I’histoire ancienne*’, mise par écrit aux
alentours du septieme siecle, dont la visée était plutdt la valorisation de Silo ot
commengca la carriere de Samuel. L’auteur décrit avec beaucoup de précision
les activités cultuelles liées a ce sanctuaire, avant et aprés la naissance de
Samuel. La remarque, répétee en 1 S 2,11 et 28 et 3,1, selon laquelle Samuel
«était au service de Yhwh» est particuliérement intéressante. En 2,11, le texte
massorétique est grammaticalement difficile; littéralement il faudrait traduire
«le gargon servait Yhwh, la face d’Eli, le prétre». Il est fort probable que le texte
hébreu a été alteéré délibérément, et qu’il faille reconstituer sur la base de LXX
«le gar¢on servait la face de Yhwh devant Eli, le prétre» (ce qui correspond
d’ailleurs a la remarque de 2,18)*'". Comme |’a suggéré Hutzli, les massorétes
voulaient apparemment €viter toute allusion possible a une statue divine*. En
effet, la signification premiére du verbe $rt est «prendre soin de», servir dans
un sens conciet (voir ’allemand bedierien). Comme |’a remarqué Westermann
pour 1 S 2, «ce service de Yhwh vise un objet concret... SiI’on “sert” un dieu,
il est question de sa statue, comme c’est le cas en Egypte»*. La fonction de
Samuel aurait ét€ «1’entretien» de la statue de Yhwh dans le sanctuaire de Silo.
En Ez 20,23 et 44,12 le verbe srt apparait en eftet pour exprimer le culte rendu

* Pour la reconstruction d’un récit primitif en 1S 1-2, ¢f. en dernier lieu J. HutzL1,
Textkritische und literarkritische Analyse von . Samuel -2 (thése de doctorat), Berne,
Faculté de Théologie, 2005.

1S 2,11b: Texte massorétique: sa-na'ar hayah mesaret ‘cet-yhwh ‘et-p‘né ‘el
ha-kohen. Texte reconstruit: na‘ar hdayah msaret 'cet-p‘né yhwh lipné ‘eli ha-kohen
(ce texte correspond a 2,18 et 3,1, qui ont «Samuel» a la place de «le gargon»; en 3,1
manque «la face»).

 Huzrwi, op. cit., p. 81.

3 C. WESTERMANN, «S§rt dienen», ThAT, 11, 1984, col. 1019-1022: «Dieses Bedienen
Jahwes kann sich nur auf einen konkreten Gegenstand beziehen... Wird ein Gott bedient,
so ist damit seine Statue gemeint, so wie wir das Bedienen eines Gottesbildes in Agypten
kennen» (col. 1020).



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 331

a des statues d’autres divinités. Partant de ce constat, on peut se demander si
I’expression utilisée en Dt 10,8 pour exprimer la fonction des lévites «se tenir
devant la face de Yhwh pour le servim refléte encore cette signification de
prendre soin de sa statue*’. La présence d’une statue a Silo explique peut-étre
aussi le verset difficile en 1 S 1,5, ou la LXX dans la version lucanienne lit
«part de la face»; il s’agit peut-étre de la part de I’offrande déposée devant la
statue divine; le fait qu’Elqana charge Anne d’accomplir ce rite exprimerait
alors le grand honneur que lui fait son mari®.

Dans la suite de I’histoire de Samuel, il est question de I’arche de Yhwh qui
intervient dans une guerre contre les Philistins. Cette arche sert apparemment
de substitut tardif pour la statue de Yhwh. En 4,7, les Philistins commentent
I’arrivée de I'arche dans le camp des Israélites en disant «un dieu est venu
au camp». La capture de I’arche par les Philistins et sa déportation dans le
sanctuaire de Dagan évoquent la pratique des déplacements de statues divines
d’une population vaincue, en tant que butin. La présence de 1’arche provoque
la chute de la statue de Dagan, (5,1-5) ce qui fait penser a un Gdétterwettstreit
(un combat des dieux) et se comprendrait fort bien comme une confrontation
des deux divinités par I’entremise de leurs statues respectives.

Ces derniéres remarques sont plus conjecturales que les indices livrés par
le récit de I’arrivée de Samuel a Silo, ou se trouvait probablement une statue
de Yhwh.

d) Quatrieme indice: la vision du prophéete Esaie (Esaie 6)

L’auteur du chapitre 6 du livre du prophéte Esaie légitime la vocation de
celui-ci par un récit a la premicre personne relatant une vision de Yhwh dans
le sanctuaire :

L’année de la mort d’Osias, je vis Yhwh (texte massorétique : le Seigneur)* assis
sur un trone haut et élevé, sa traine remplissait le temple. Des séraphins se tenaient
au-dessus de lui; chacun avait six ailes, deux pour se couvrir le visage, deux pour se
couvrir les pieds et deux pour voler. L'un cria a I’autre : “Saint, saint, saint est Yhwh
Sabaoth, toute la terre est remplie de sa gloire™. Les pivots des portes se mirent a

* Cette hypothése peut étre doublement substantiée. Au niveau de la critique
textuelle, on constate que LXX a supprimé le suffixe a la fin du verbe et traduit, d’une
maniére générale: «pour exercer le service». De méme, les autres textes dans le Dt
parlant de la fonction des lévites ont également altéré I’expression: 18,5.7 et 21,5,
insistant sur le service «au nom» ou «pour le nom» de Yhwh.

5 Cf. pour cette interprétation H. Nieur, «In Search of YHWH’s Cult Statue in the
First Temple», in: K. van DER ToOORN (éd.), The Image and the Book, op. cit., p. 73-95,
surtout 88-89.

* Au niveau de la critique textuelle, il faut rétablir le nom «Yhwh», attesté par
un certain nombre de manuscrits; ¢f H. WILDBERGER, Jesaja [-12 (BKAT, 10/1),
Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1972, p. 231-231. Le remplacement de
«Yhwh» par «’“donay» («Seigneur») est un phénomeéne assez fréquent en Es 1-39.



332 THOMAS ROMER

trembler a la voix de celui qui criait, et la Maison se remplissait de fumée. Je dis:
“Malheur a moi, je suis perdu, car je suis un homme aux lévres impures, ] habite
au milieu d’un peuple aux lévres impures et mes yeux voient (ont vu) le roi Yhwh
Sabaoth” (6,1-5).

On a parfois interprété cette scéne comme reflétant une vision d’aprés
laquelle le prophéte aurait été enlevé au ciel, et ce enfin de contrer 1'idée que
le prophéte aurait vu Yhwh dans le temple de Jérusalem. Cette lecture d’Es
6, qui se trouve déja dans le Targum (commentaire de la Bible hébraique par
les premiers rabbins), veut sans doute éviter toute allusion a une vision de
Yhwh dans le temple, ce qui du coup implique logiquement une représentation
concrete de Yhwh. C’est peut-€tre aussi pour cette raison que le texte massoré-
tique (texte établi par les scribes juifs du Moyen-Age) a remplacé au v. 1 le tétra-
gramme par « “donay». Le texte d’Es 6 situe toutefois clairement le prophéte
dans le temple de Jérusalem . Ceci est indiqué d’abord par I’emploi des termes
hahékal et habbayit, fréquemment utilisés pour désigner le sanctuaire. Le récit
présuppose en outre la tripartition du temple de Jérusalem en «saint des saints»
(le trone), «salle centrale» et «entrée» (les pivots des portes, v. 4). De plus,
la fumée mentionnée au v. 4 ne fait sens que dans le temple terrestre et non
pas dans le ciel, comme c’est d’ailleurs le cas pour 1'autel au v. 6. Il ne faut
cependant pas construire une opposition entre la demeure de la divinité dans
le ciel et son habitat sur terre, puisque le sanctuaire terrestre sert a relier le ciel
et la terre. Via le temple, on accede au domaine du ciel; cette conception est
largement répandue dans le Proche-Orient ancien® et dans les textes bibliques
(Ps 11,4: «Yhwh est dans son temple saint; Yhwh a son trone dans les cieux»).
Un exemple iconographique particuliérement clair se trouve sur une tablette bien
connue de I’époque du roi babylonien Nabuapaliddin (885-850). On y voit le
roi accompagné de deux prétres s’approchant du dieu solaire Shamash a Sippar.
Celui-ci, d’une taille largement supéricure a celle des hommes, est assis sur un
trone entoure des symboles de «l’armée céleste» (soleil, lune et les planetes). La
divinité est apparemment représentée dans son palais céleste qui est li€ au temple
dans lequel se trouve le roi; une sorte de socle contenant I’embleme du dieu
solaire manifeste sa présence dans I’espace ou se trouvent le roi et les prétres.

Il faut imaginer un scénario comparable pour Es 6: le prophéte voit la
statue de Yhwh qui lui donne accés au Yhwh céleste, lequel est si immense que
sa traine remplit la salle centrale du temple. La fumée dont 1l est question au v. 4
¢voque la théophanie (Ex 19,18; 20,18), la manifestation de Yhwh, qui peut
étre symbolisée par la fumée provenant de 1’autel. L’exclamation du prophete
«je suis perdu... car mes yeux ont vu le roi Yhwh Zebaot» s’explique par le

47 Cf. notamment O. KeEL, Jahwe-Visionen und Siegelkunst. Eine neue Deutung der
Majestditsschilderungen in Jes 6, Ez 1 und Sach 4 (SBS, 84/85), Stuttgart, Katholisches
Bibelwerk, 1977, p. 46-52; W. A. M. Beuken, Jesaja 1-12 (HThK. AT), Freiburg-Basel-
Wien, Herder, 2003, p. 168-169.

0. KkeEL, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am
Beispiel der Psalmen, Ziirich et al.-Neukirchen-Vluyn, Benzinger Verlag-Neukirchener
Verlag, 1980°, p. 153.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 333

fait qu’il a apparemment eu acces a la statue divine, ce qui est normalement
réserve aux prétres ou aux personnes diment préparées, d’ou la nécessité d’une
«sanctification» du prophete dans la suite du récit. La sainteté de Yhwh est
en effet telle que méme les séraphins doivent se voiler. Il s’agit, comme I’a
notamment démontré O. Keel, de serpents ailés de provenance égyptienne
(ureus) ; ces derniers étaient populaires en Judée durant I’époque du Fer, comme
I’attestent des sceaux les représentant. En Es 6, ils apparaissent comme des étres
hybrides, lesquels, en Egypte et dans le Proche-Orient, servent a la protection
des sanctuaires; ici, ils sont mi-serpent, mi-homme, au service de Yhwh dont le
trone n’est pas décrit de maniére détaillée. Rien n’exclut qu’il s’agisse d’un trone
flanqué de chérubins (d’autres étres hybrides du type sphinx), puisque Yhwh est
appelé ailleurs «celui qui trone sur les chérubins» (1S 4,4; 25 6,4; Ps 80,2; 99,1).
Selon Es 6, on peut imaginer que dans le debir (la partie du temple ou réside le
dieu) du temple de Jérusalem se trouvait un trone, avec une statue de Yhwh,
peut-étre représenté a la maniére d’un El tronant, et que cette statue €tait en outre
entourée de chérubins et de séraphins. Une telle constellation est également
présupposée dans la vision du prophéte Michée, fils de Yimla, rapportée en 1R
22: «J’ai vu Yhwh assis sur son trone, et toute I’armée se tenait preés du lieu, a sa
droite et a sa gauche» (v. 19). Etant donné les nombreux paralléles littéraires, il
n’est pas impossible que I'auteur de 1 R 22,19 se soit directement inspiré d’Es 6,
ou qu’il ait du moins repris une tradition jérusalémite.

La vision d’Amos 9,1 parle du Seigneur (texte hébreu “donay) debout
sur ’autel ; s’agit-il ici de la réminiscence d’une statue de Yhwh, debout a la
maniere d’un Baal a la foudre (le v. 2 mentionne une épée) au sanctuaire de
Béthel? Cette vision est trop peu précise pour pouvoir I’affirmer avec certitude.
On peut observer que dans les livres prophétiques des époques babylonienne
et perse les visions directes de Yhwh disparaissent*’: Ezéchiel voit seulement
le trone porté par des étres hybrides, et ne peut que «deviner» la face de Yhwh
derriere le feu et les nuées (Ez 1), alors que Jérémie ne voit que des choses
de la vie courante (Jr 1)°'. Les visions du prophete Zacharie, rédigées durant
I’époque perse, ne mentionnent plus de vision de Yhwh, mais mettent au centre
la vision d’une menorah (chandelier a sept branches) . A la suite de Niehr, on

4 La datation des visions d’Amos est difficile; traditionnellement, on les situe
cependant avant la rédaction des livres de Jr et d’Ez. Pour une orientation, voir S. ButTicaz,
«Amosy, in: T. ROMER, J.-D. MaccHi, C. NHAN (éds), Introduction a l'Ancien Testament
(Le Monde de la Bible, 49), Geneve, Labor et Fides, 2004, p. 405-414, surtout 410-411.

3% Pour cette vision, ¢f. C. UEHLINGER, S. MULLER TrUFFaUT, «Ezekiel 1, Babylonian
Cosmological Scholarship and Iconography: Attempts at Further Refinement», ThZ, 57,
2001, p. 140-171.

*' Une branche d’amandier et un chaudron. La vocation parle par contre de la main
de Yhwh qui touche la bouche du prophéte (1,9 ; ce qui rappelle la purification d’Esaie),
mais le texte ne s’attarde pas sur la description de la divinité.

32 F. SmMyTH-FLORENTIN, «L’espace d’un chandelier: Zacharie 1,8-6,15», in: O. ABEL,
F. SmyTH (éds), Le livre de traverse. De [’exégese biblique a I'anthropologie (Patri-
moines), Paris, Cerf, 1992, p. 281-289.



334 THOMAS ROMER

peut conclure que le chandelier a en effet remplacé la statue de Yhwh dans le
temple reconstruit . Cette fonction apparait surtout en Za 4,14 ou I’ange inter-
prete explique que les deux «messies» symbolisés par deux oliviers se tiennent
devant «le seigneur de toute la terre (‘adon kal-ha'arces)»**. Si nous sommes
bien en présence, d’un cas de substitution en Za 4, la théorie d’une allusion a
une statue de Yhwh dans les visions plus anciennes se trouve renforcée.

e) Cinguieme indice: l'acces a la face de Yhwh dans les Psaumes

Plus de 80 versets dans les Psaumes mentionnent la face de Yhwh ou de
Dieu; on peut distinguer plusieurs catégories. Dans de nombreux textes, on
trouve des plaintes du fait que Yhwh «cache sa face», ou des demandes qui lui
sont adressées de ne plus cacher sa face™. A I'opposé, on trouve des priéres
ou des constats d’exaucement ou il est question de la face de Yhwh qui brille
ou qui rayonne’®. Cette expression est déja attestée dans la correspondance
royale d’Ougarit, ou elle exprime la disposition du roi a accorder une audience
ou un bienfait (KTU 2.13 et 2.16). Dans les Psaumes (voir aussi Nb 6,25),
elle exprime la méme idée: on y voit souvent une métaphore traduisant les
influences solaires dans la vénération de Yhwh & Jérusalem®’; peut-étre
faut-il davantage insister sur les connotations cultuelles® et comprendre ce
syntagme trés concrétement comme une possibilité d’accéder aupres de Yhwh,
c’est-a-dire auprés de sa statue. La méme idée pourrait se trouver de maniére
sous-jacente dans les Psaumes qui évoquent ceux qui «cherchent» la face de
Yhwh*. Mais ce sont surtout les Psaumes mentionnant la vision de la face
de Yhwh qui s’expliquent au mieux sur [’arriere-fond d’une représentation de
Yhwh dans le temple. En 1924, F. Nétscher a démontré que, dans le Proche-
Orient ancien, I’expression «voir la face de Dieu» provenait de I'idéologie
royale. «Voir la face du roi» signifie étre admis aupres du roi ; dans le domaine
du culte, ’expression «voir la face de Dieu» décrit I’entrée dans le sanctuaire
ou se trouve la statue divine®. Par conséquent, la méme signification s’ impo-

_serait pour la Bible hébraique. Mais curieusement, Notscher décrete qu’il n'y
a pas d’allusion a une statue dans les Psaumes puisque la présence de Yhwh

3 H. NIEHR, «In Search of YHWH’s Cult Statue in the First Temple», 90.
* Cf. encore 4,10, ou les lampes du chandelier représentent les yeux de Yhwh.
S Ps 10,11;13,2;22,25;27,9; 30,8; 31,21; 44,25; 69,18; 88,15; 102,3; 104,29,
143,7.

% Ps4,7;31,17;44.4;67,2; 84,4.8.20; 89,16; 119,135.

7 Ainsi par exemple F.-L. HossFeLp, E. ZENGER, Psalmen 51-100 (HThKAT),
Freiburg-Basel-Wien, Herder, 2000, p. 67, commentant Ps 67,3.

3% F.-L.HossreLD, E. ZENGER, Die Psalmen. Psalm 1-50 (NEB, 29), Wiirzburg, Echter
Verlag, 1993, p. 198 : «diese Redewendung kann kultische Konnotationen haben».

** Ps24,6;27,8; 105,5.

80 F. NoTscHER, «Das Angesicht Gottes schauen» nach biblischer und babylonischer
Auffassung, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1924 (1969°7).

wn

w



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 335

n’est qu’une présence invisible®'. C’est pourtant une affirmation motivée par
des présupposés théologiques (ou autres), mais pour laquelle Notscher ne peut
fournir de démonstration convaincante. Il faut d’abord souligner que cette
expression n’est pas seulement répandue en Mésopotamie, comme 1’a démontré
Youri Volokhine, car I’Egypte connait des conceptions tout a fait comparables ©2.
Les Egyptiens connaissent le rituel de la révélation du visage du dieu au cours
duquel la statue est rendue visible pour les officiants. L’expression «voir le
visage du dieu» est également attestée dans les textes égyptiens et exprime le
lien étroit entre le fidele et la divinité qu’il adore. «Sur le plan cultuel, voir le
dieu signifie le plus souvent qu’on voit, ou qu’on souhaite voir, sa statue, par
exemple lors d’une procession» .

Les paralléles mésopotamiens et égyptiens rendent trés vraisemblable que
le théme de la vision de la face de Yhwh dans les Psaumes trouve également
son origine dans la vision de la statue de Yhwh. Cela ne veut pas dire que
tous les Psaumes mentionnant la face de Yhwh ont été composés dans cette
perspective, surtout en ce qui concerne les Psaumes datant du V* au II° siécle
avant notre ¢re. Il y a certainement eu une évolution dans la compréhension de
la face de dieu, que I’on peut d’ailleurs apparemment aussi observer en Egypte.

Cela dit, certains Psaumes se comprennent effectivement mieux dans le
contexte de I’existence d’une statue de Yhwh. Le Psaume 17, une complainte
individuelle, décrit un processus qui va de la complainte durant la nuit (v. 3)
a ’exaucement le matin, au moment du réveil (v. 15). «Moi, avec justice, je
contemplerai ta face; je me rassasierai au réveil de ton image (#miina)». Pour
désigner 1’image, on trouve dans ce Psaume le terme de #muiind qui apparait
justement dans le Décalogue lors de I'interdiction des représentations du
divin, ainsi qu’en Dt 4 (v. 16, 23, 25). Ce chapitre fait partie des derniéres
révisions du Deutéronome et interdit, comme Ex 20,4 (Dt 5,8), la fabrication
de toute statue divine (peesel), de quelque forme (#miind) — anthropomorphe
ou thériomorphe — que ce soit. Il est donc hautement probable que 1’épiphanie
dont il est question au Ps 17,15 s’est concrétisée dans la vision de la statue de
Yhwh au matin®. La méme idée se retrouve dans le Psaume 63,3 qui parle
¢galement d’une vision matinale (voir le v. 2) de Yhwh au sanctuaire: «Ainsi
je tai contemplé dans ton sanctuaire, regardant ta force et ta gloire». Ce verset

® NOTSCHER, op. cit., p. 89.

82 Y. VOLOKHINE, Le visage dans la pensée et la religion de I’Egypte ancienne (thése
de doctorat), Geneve, Faculté des lettres, 1998 (version remaniée 2000), p. 364-368 et
533-540.

% VOLOKHINE, op. cit., p. 536.

% Selon HoSSFELD, ZENGER, Psalmen I, op. cit., p. 118: «im Hintergrund der singu-
laren Wendung steht die morgendliche Epiphanie des Sonnengottes». Une conception
solaire de Yhwh est tout a fait possible dans ce Psaume, mais cela n’est pas un argument
contre I'existence d’une statue dans le temple. La traduction grecque a sans doute
compris ce verset ainsi, puisqu’elle a remplacé I"«image» (#miing) par la «gloire»
(doxa). La syriaque a opté pour «fidélitéx.



336 THOMAS ROMER

se comprend également comme célébrant le privilege d’avoir pu accéder
a la statue divine. De méme, le texte consonantique du Ps 423 se traduit le
plus facilement par: «quand pourrai-je venir et voir la face de Dieu ?»%. Les
massoretes ont vocalisé le verbe «voim par un Nif*al (mode verbal hébraique
exprimant le passif), ce qui donne toutefois peu de sens; pour leur part, les
traductions grecques et syriaques 1’ont supprimé. Ces opérations montrent que
’allusion a une statue était trop évidente. On pourrait y ajouter les textes qui
parlent des actions de louange devant la «face de Yhwh» (Ps 16,11 ; 68,4;95,2;
98,6). Le Ps 61,8 parle du roi qui est «toujours» assis devant la face de Dieu.
Ce verset exprime la relation particuliére qui unit le roi et son dieu tutélaire,
relation qui se concrétise peut-&tre par une entrée privilégiée du roi dans le
saint des saints.

La thése selon laquelle le terme panim, dans certains cas, se réfere a une
statue de Yhwh est renforcée par I’expression «lehem panim» (litt. «pain de la
face») qui n’est pourtant pas attestée dans les Psaumes, mais dans les prescrip-
tions pour le sanctuaire mobile en Ex 25,30; 35,13; 39,36;40,23; 1S 29.8; IR
7.48 (2Ch 4,19); Jr 52,33. 1l s’agit sans doute, a I’origine, des pains déposés
devant la statue divine et lui servant de nourriture *.

Pour revenir brievement aux Psaumes signalons encore que certains textes
semblent refléter la procession d’une statue de Yhwh. Des processions de
statues divines, lors de certaines fétes ou a d’autres occasions, sont bien attestées
pour le Proche-Orient et I'Egypte®. Et le Ps 24 s’explique au mieux dans le
contexte de la procession d’une statue cultuelle: 1’appel adressé aux portes a
s’ouvrir et a laisser entrer le roi de gloire, Yhwh Sabaoth (v. 7-10°%), reflete
le retour du dieu dans son sanctuaire apres une procession. Le Ps 68,25-26
évoque sans doute un événement comparable : «On a vu tes processions, Dieu,
les processions de mon dieu, de mon roi (entrant) dans le sanctuaire ; en téte les
chanteurs, les musiciens a la fin, au milieu les jeunes filles battant Je tambour».
Ces deux textes® renforcent I'indice fourni par les expressions autour de la
«face de Yhwh» et rendent ’existence d’une statue (ou de statues) de Yhwh
durant ['époque monarchique fortement probable.

8 (Cf. dans le méme sens HosSFELD-ZENGER, Psalmen [, op. cit., p. 267-268.

5 NIEHR, «In Search of YHWH’s Cult Statue», art. cit., p. 88.

87 E. MarsusHiMa, «Divine Statues in Ancient Mesopotamia: Their Fashioning and
Clothing and Interaction with the Society», in: E. MarsusuiMa (éd.), Official Cult and
Popular Religion in the Ancient Near East, Heidelberg, C. Winter, 1993, p. 209-219;
A. BERLEJUNG, Die Theologie der Bilder : Herstellung und Einweihung von Kultbildern
in Mesopotamien und die alttestamentliche Bilderpolemik (OBO, 162), Fribourg-
Gottingen, Universitétsverlag-Vandenhoeck & Ruprecht, 1998.

8 Ces versets forment le noyau, la partie primitive, du Psaume, cf. HOSSFELD,
ZENGER, Psalmen I, op. cit., p. 157. Selon ces auteurs, 1’acte concret que sous-tendent
ces versets reste obscur, mais cette conclusion s’explique précisément par le fait qu’ils
ne veulent pas envisager la possibilité d’une procession impliquant une statue de Yhwh.

% Cf. a leur propos aussi NIEHR, «In Search of YHWH’s Cult Statue», p. 85-87.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 337

t) Sixieme indice : le départ de Yhwh au moment de la destruction
du temple

Aucun texte biblique, il est vrai, ne mentionne ni la destruction, ni la
déportation d’une statue de Yhwh lors du sac du temple de Jérusalem par les
Babyloniens en 587. Ceci n’est cependant pas une preuve contre I’existence
d’une statue divine, étant donné que les rédacteurs de 1’époque projettent
leurs idées religieuses (le Décalogue, la théorie de la centralisation du
culte, etc.) dans les temps des origines et construisent 1’histoire d’Israél et
de Juda en fonction de ces idées. A partir de leur perspective judéenne, ils
fustigent le culte du Nord, mais restent plus discrets sur le culte yahwiste
dans le royaume de Sud. On observe cependant, a la fin des livres des Rois,
une grande insistance sur les «ustensiles (k°/é) du temple» (2 R 25,14-15)
déportés a Babylone. Par pure spéculation, on pourrait imaginer que ce terme
tres général englobe aussi une ou des statues cultuelles, et ceci d’autant plus
que le texte d’Es 52,11 exprime le retour de Babylone de ceux qui portent les
kele YHWH ; or cette expression est singuliére, la tournure courante aurait €t¢
«ustensiles de la maison de Yhwhy.

Un autre indice en faveur de la déportation de la statue se trouve peut-étre
dans le theme du départ de la gloire de Yhwh du temple et de la ville de
Jérusalem, départ mis en scéne dans le livre d’Ezéchiel: «La gloire de
Yhwh sortit du seuil du temple; elle se tint au-dessus des chérubins. Alors
les chérubins ouvrirent leurs ailes et s’¢leverent de terre. Sous mes yeux les
roues sortirent en méme temps» (Ez 10,18-19, voir déja 10,4 et aussi 11,22-
24). Selon Keel, cette vision, reprend, le motif de la divinité debout sur un
chérubin. Le v. 4 parle en effet d’un seul chérubin™, alors que le v. 18 parle
des chérubins au pluriel et évoque peut-étre le trone flanqué de chérubins
sur lequel la divinité est assise. Nous ne pouvons entrer ici dans la question
difficile de la formation d’Ez 10, un texte qui ne provient certainement pas
d’une seule main”'. Il suffit de noter que les deux themes iconographiques
mentionnés sont traditionnellement li€s a une statue de la divinité qui se trouve
au-dessus des chérubins. La statue a été remplacée dans le livre d’Ezéchiel, et
ailleurs dans la Bible hébraique, par le kabdd, terme qui désigne la «gloire»
de Yhwh. Le texte conserve cependant des traces qui menent peut-étre sur la
piste d’une statue de Yhwh déportée par les Babyloniens.

" LXX a le pluriel, mais il s’agit probablement d’une tentative d”harmonisation.

' Pour une hypothése diachronique, cf. par exemple K.-F. Ponimann, Das Buch des
Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 1-19 (ATD, 22/1), Géttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1996, p. 149-156.



THOMAS ROMER

(oS}
(W}
oo

g) Septiéme indice : retour ou disparition de la statue
de Yhwh a l'époque perse ?

Le judaisme, tel qu’il se constituera durant la deuxieme partie de 1I’époque
perse, va trouver dans l’interdiction des images un signe distinctif qui, par
la suite, attirera 1’intérét mais aussi le mépris des Grecs et des Romains.
Néanmoins, il faut se poser la question de savoir si I’interdiction des images
s’est imposée immédiatement a tous les milieux du judaisme. Si la piéce
d’argent judéenne évoquée au début de cet article contient vraiment une repré-
sentation de Yhwh, cela signifie qu’on pouvait encore concevoir au V* siécle la
possibilité d’avoir des images de Yhwh. B. Becking a rendu attentif a un certain
nombre de textes prophétiques qui semblent exprimer 1’espérance d’un retour
de la statue de Yhwh™. Il existe des textes assyriens, perses et ptolémaiques
qui décrivent le retour des statues cultuelles dans leurs localités d’origine. En
Jr31,21 le texte consonantique (le ketib) de I’oracle divin est a lire ainsi: «Fais
attention a la route, au chemin sur lequel je marcherai» . Dans le contexte
de la tradition proche-orientale du retour des statues cultuelles, ce verset peut
¢voquer le retour de Yhwh (via son image) avec les exilés, comme certains
versets du Deutéro-Esaie (45,2 ; 52,12 etc.): «les yeux dans les yeux, ils voient
Yhwh en train de revenir vers Sion» (Es 52,8). Bien siir, de tels textes peuvent
aussi simplement exprimer le souhait que Yhwh sera de nouveau présent en
Judée, mais il n’est pas exclu qu’il existat des voix qui voulaient a nouveau
rendre visible cette présence a 1’aide d’une image. Selon C. Uehlinger, il y avait
encore a I’époque perse des discussions sur I’opportunité de refaire une statue
de Yhwh™, L’¢élite intellectuelle du judaisme naissant a cependant opté pour
un aniconisme radical, aniconisme qui trouve ses origines, sans doute, dans le
milieu dentéronomiste. C’est alors la rupture avec I’époque préexilique qui sera
soulignée comme, par exemple, dans ce texte qui parle de [’arche perdue: «On
ne dira plus: “Arche d’alliance de Yhwh”. Elle ne montera plus au cceur, on ne
s’en souviendra plus, on ne s’en occupera plus; elle ne sera pas refaite. En ce
temps, on appellera Jérusalem: “trone de Yhwh”, tous les peuples conflueront
vers elle...» (Jr 3,16-17). Cet oracle substitue a ’arche, en tant que trone de
Yhwh 7, la ville de Jérusalem qui devient ainsi toute entiére le «siége» du dieu

2 Cf. pour la suite B. BECKING, Between Fear and Freedom. Essays on the Interpre-
tation of Jeremiah XXX-XXX1 (0TS, 51), Leiden, Brill, 2004, et B. BEckinG, «The Return
of the Deity from Exile: Iconic or Aniconic ?», a paraitre. Je remercie Bob Becking
d’avoir mis & ma disposition le manuscrit avant sa publication.

? La vocalisation massorétique (le geré) suggeére de lire une 2¢ pers. sg. fém. et
applique le verbe a Israél qui est comparé a une femme dans ce poéme. Bien que cette
forme donne un bon sens, il peut néanmoins s’agir d’une correction dogmatique.

™ «Exodus», p. 70-71.

7 Dans certains récits bibliques, I’arche occupe elle-méme la fonction d’une statue
cultuelle (¢f p.ex. 1 S 4).



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 339

d’Israél, le centre du monde. Aprés que 'interdit des images se fut imposé,
d’autres substitutions se mirent en place comme la «gloire» de Yhwh ou le
chandelier. Mais la substitution la plus importante fut le rouleau de la Torah
qui, par la mise par €crit de la relation entre Yhwh et Isra€l, rendait «visible» la
parole du Dieu désormais invisible .

Bréve conclusion

Cette enquéte a été¢ accompagnée de nombreux «peut-étre». L'existence
d’images de Yhwh n’est nullement affirmée expressément dans la Bible
hébraique, et le débat est sans doute loin d’étre clos. Cependant, il me semble
qu’il existe des indices trés importants qui, combinés avec des évidences extra-
bibliques et avec une approche comparatiste en sciences des religions, rendent
presque certaine |’existence d’une ou de plusieurs statues de Yhwh durant
I’époque de la monarchie israélite et judéenne. Il me semble que la négation
de cette €vidence est souvent habitée par le souci (théologique) de distinguer
Yhwh des divinités voisines. Une telle distinction existe en effet dans la Bible,
mais elle est I’aboutissement d’un long chemin, et non une donne originale.

6 K. van DER Toorn, «The Iconic Book. Analogies Between the babylonian Cult
of Images and the Veneration of the Torah», in: K. van peErR Toorn (€d.), The Image
and the Book, op. cit., p. 229-248 ; T. PopeLLA, «Bild und Text. Mediale und historische
Perspektiven auf das alttestamentliche Bilderverbot», SJOT, 15, 2001, p. 205-256.



THOMAS ROMER

340

- "."

5o
255
[CSCSCSSICIERS

P o b, B Do B
SRR
P B Se b b 0 e

=5

1

ig.

F

Fig. 2



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH

Fig. 3

L
Pithos R
0 Scm
[

7

Le graffiti de Kuntillet Ajrud accompagné de représentations des
divinités.

Fig. 4

341



THOMAS ROMER

342

Fig. 5

depiction of Yahweh

Ancient Jewish Coinage, 1.21).

Fig. 2 Persian-era Coin from Yehud with

(after Y. Meshorer,

Fig. 6



	Le dossier biblique sur la statue de YHWH dans le premier temple de Jérusalem : enquêtes scripturaires à travers la Bible hébraïque

