
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 4

Artikel: Le dossier biblique sur la statue de YHWH dans le premier temple de
Jérusalem : enquêtes scripturaires à travers la Bible hébraïque

Autor: Römer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 321-342

LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH
DANS LE PREMIER TEMPLE DE JÉRUSALEM

Enquêtes scripturaires à travers la Bible hébraïque '

Thomas Römer

Résumé

Cette étude porte sur les différents indices qui, dans la Bible hébraïque,
suggèrent l'existence de représentations concrètes du Dieu d'Israël (Yhwh),
notamment dans le contexte du culte. Il est généralement admis aujourd'hui
que l'interdit des représentations de Yhwh (aniconisme) constitue en réalité un
développement tardif, vraisemblablement postérieur à l'exil babylonien. Même
si les scribes fudéens qui ont transmis le texte de la Bible hébraïque se sont
efforcés d'adapter les traditions plus anciennes dont ils ont hérité pour les

conformer aux représentations de la divinité qui s'imposerontprogressivement
dans le judaïsme du second temple, Il demeure néanmoins plusieurs indices

importants dans ces textes qui suggèrent effectivement l'existence deformes de
vénération iconiques du Dieu d'Israël.

Introduction : du «Dieu tout autre» vers un «Dieu comme les autres»

Selon la Bible hébraïque, Yhwh possède deux particularités: il est le seul
vrai dieu, et par conséquent, il est «célibataire», et son culte est aniconique, on
ne peut donc le représenter par des images.

Cette vision des auteurs et des rédacteurs bibliques a été longtemps
reprise, peut-être souvent de manière inconsciente, par des exégètes et des

historiens dans leurs reconstructions «scientifiques» des origines d'Israël et
de la foi israélite. Les grandes synthèses classiques de l'évolution de la foi
d'Israël (comme p. ex. l'«histoire d'Israël» de Martin Noth ou la «théologie
de l'Ancien Testament» de Gerhard von Rad) prennent leur point de départ
dans l'idée d'une opposition intrinsèque entre «Israël» et «Canaan». Selon

cette idée, les origines d'Israël se situent en dehors de la culture cananéenne
et proche-orientale, qui, elle, est perçue comme décadente et orgiaque face

au nomadisme pur et sobre des ancêtres d'Israël. Cette distinction, que l'on

' Version partiellement révisée d'une étude déjà parue dans la revue Asdiwal,
Genève, vol. 2, 2007.



322 THOMAS ROMER

pouvait également fort bien exploiter dans le cadre d'une certaine théologie
dialectique, permettait d'affirmer que le culte yahwiste originel ne pouvait en

aucun cas être rapproché de l'organisation et de l'idéologie des états cananéens

ou des systèmes religieux du Proche-Orient ancien. Bien que Gerhard von Rad
admette que le monothéisme au sens strict du tenne ne se soit manifesté que
tardivement dans l'histoire du peuple hébreu, il ne cesse de parler des origines

pures de la foi en Yhwh, foi qui, dès le début, aurait été marquée par les premiers
commandements du Décalogue, c'est-à-dire par l'exigence de la vénération
exclusive de Yhwh, lequel se distingue des autres dieux par son invisibilité2.

Les bouleversements que connaît la science vétérotestamentaire depuis
quelques décennies rendent cette vision impossible5. De nombreux textes que
l'on tenait pour «anciens» ont passablement rajeuni, et la vision des origines
d'Israël s'est, grâce aux progrès de l'archéologie, profondément modifiée. À
titre d'exemple, mentionnons seulement le fait que le Décalogue, que l'on tenait
traditionnellement pour un des textes les plus anciens de la Bible hébraïque et que
l'on faisait remonter à l'époque prémonarchique, est considéré aujourd'hui par de

nombreux chercheurs comme un résumé de l'idéologie dite «deutéronomiste»'1

qui date au plus tôt de l'époque de l'exil babylonien3; il pourrait même être

plus récent encore, dans la mesure où il semble, dans ses deux versions, refléter
un compromis entre les idéologies deutéronomiste et sacerdotale. L'idée d'une

opposition cultuelle et culturelle entre Israël et les autres peuples du Levant (les
Cananéens des auteurs bibliques) s'avère aujourd'hui fausse à la suite des travaux
d'archéologues comme Israël Finkelstein et d'autres. En effet, la culture matérielle
telle que l'archéologie peut la reconstituer témoigne d'une grande continuité.
Israël se développe donc à l'intérieur de «Canaan». De nombreux exégètes
considèrent aujourd'hui le «Canaan» dont parlent les auteurs bibliques comme une
construction idéologique qui symbolise tout ce qui est contraire à «l'Israël idéal»6.

Cette opposition entre Israël et Canaan, mise en scène par les textes bibliques,
notamment par ceux qui proviennent de la tradition deutéronomiste, reflète alors
des conflits internes au judaïsme des VTW siècles avant notre ère7.

1 G. von Rad. Theologie des Alten Testaments, t. I, München. Kaiser, 1958:,

p. 217-224.
1 Pour un état de la situation, cf. D. Noël, Les origines d'Israël (Cahiers Evangile,

99). Paris, Cerf, 1997, et, plus radical, K. W. Whitelam, The Invention ofAncient Israel.
The Silencing ofPalestinian Histoiy. London-New York, Routledge. 1996.

4 On appelle «deutéronomiste» Lune des principales rédactions de la Bible
hébraïque; cette rédaction est notamment présente dans la Torah ainsi que dans les

Prophètes antérieurs (Jos-2 R).
5 E. Otto. Theologische Ethik des Alten Testaments, Stuttgart-Berlin-Köln.

Kohlhammer, 1994, p. 209-219; O. Artus, «Les deux Decalogues dans la Bible», Le
Monde de la Bible, 117,1999, p. 21 -25.

6 N. P. Lemche, The Canaanites and Their Land. The Tradition of the Canaaniles,
Sheffield, Sheffield Academic Press, 1991 ; F. Smyth-Florentin, Les mythes illégitimes.
Essai sur la "terrepromise" (Entrée libre), Genève, Labor et Fides, 1994.

7 K. L. Sparks, Ethnicity and Identity in Ancient Israel. Prolegomena to the

Study ofEthnic Sentiments and Their Expression in the Hebrew Bible, Winona Lake,



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 323

L'idée qu'il aurait existé dès les origines d'«Israël» un monothéisme
ou une monolatrie yahwistes est aujourd'hui abandonnée par la plupart des

spécialistes. La Bible elle-même contient un certain nombre d'indications qui
montrent que Yhwh fut vénéré en Israël et en Juda durant la période monarchique

en compagnie d'autres divinités (voir notamment la forme primitive
de Dt 32,8-9 où Yhwh est l'un des fils du Dieu El qui l'installe comme Dieu
tutélaire d'Israël8, ou encore de nombreuses accusations prophétiques comme,
par exemple, Jr 2,28 : «tes dieux sont aussi nombreux que tes villes, ô Juda»).

Depuis la découverte des inscriptions de Khirbet el-Qom et de Kuntillet
Ajrud, il ne fait plus de doute qu'on pouvait invoquer Yhwh en compagnie de

sa parèdre (compagne) Ashéra, laquelle était apparemment aussi représentée
dans le temple de Jérusalem9.

Avant la grande crise idéologique que signifia la destruction du temple
et de la ville de Jérusalem par les Babyloniens en 587 avant notre ère et
l'ébranlement des institutions traditionnelles (la royauté, le temple, le pays),
la religion de Juda (comme auparavant celle d'Israël) peut être caractérisée

comme «paganisme israélite» (israelitisches Heidentum) selon une expression
de Julius Wellhausenl0. Les cultes israélite et judéen étaient donc en tout point
comparables à ceux des petits royaumes voisins, ce qui, dans une perspective
d'histoire des religions, semble plus que logique. Yhwh était vénéré comme le

dieu national, en compagnie d'une parèdre, de ses «fils» et d'une cour céleste

(fréquemment mentionnés dans les Psaumes), sans doute relativement modeste

car Israël et Juda ne furent pas des sociétés aussi complexes que l'Egypte ou les

grands empires de la Mésopotamie ".
Si la vénération de Yhwh ressemblait probablement à celle de ses «collègues»

du Levant, il paraît logique qu'il ait existé des statues de Yliwh à Jérusalem et

Eisenbrauns, 1998. p. 6-22; O. Keel, Kanaan-Israel-Christenlum. Plädoyer für eine
«vertikale» Ökumene (Franz-Deutsch-Vorlesung 2001). Münster, Institutum Judaicum
Delitzschianum, 2002.

s Pour une présentation et une discussion de ce texte, cf. T. Römer, «L'Ancien
Testament est-il monothéiste ?», in : G. Emery et P. Giset (éds), Le christianisme est-il
un monothéisme (Lieux théologiques, 36). Genève, Labor et Fides, 2001, p. 72-92,
surtout 75-76.

9 J. M. Hadtey. «Yahweh and "his Ashera" : Archeological and Textual Evidence
for the Cult of the Goddess», in: W. Dietrich, M. A. Ktoptenstein (éds), Ein Gott
allein JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im Kontext der israelitischen
und altorientalischen Religionsgeschichte (OBO, 139). Fribourg-Göttingen, Universi-
tätsverlag-Vandenhoeck & Ruprecht, 1994, p. 235-268; T Binger, Asherah. Godesses
in Ugarit. Israel and the Old Testament (JSOTSup, 232 [Copenhagen International
Seminar 2]). Sheffield. Sheffield Academic Press, 1997; S. M. Olyan, Ashera and the
Cult of Yahweh in Israel (SBLMS, 34). Atlanta, Scholars Press, 1988.

" Par exemple dans : J. Wellhausen, Israelitische und Jüdische Geschichte. Berlin,
Georg Reimer, 1914. p. 29-33.

" Cf. à ce propos F. Stolz. Einführung in den biblischen Monotheismus, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, p. 34-43; R. K. Gnuse, No Other Gods.

Emergent Monotheism in Israel (JSOTSup, 241), Sheffield, Sheffield Academic Press,
1997, p. 123-128.



324 THOMAS ROMER

ailleurs. Mais admettre cela semble encore être un tabou pour un certain nombre
de chercheurs, qui continuent à défendre l'idée d'un aniconisme yahwiste12.
Peut-on vraiment imaginer que le culte de Yhwh, trônant comme roi au milieu
de sa cour céleste, eût été aniconique dès les origines Ou l'affirmation d'un
aniconisme yahwiste primitif est-elle motivée davantage par certains présupposés

théologiques Il est vrai que nous ne possédons aucune représentation,

provenant des fouilles ou des trouvailles en Palestine, qui serait identifiable
directement à la divinité Yhwh. Néanmoins, il existe de nombreux arguments
extrabibliques, mais aussi bibliques, qui plaident en faveur d'un culte iconique
de Yhwh. Les arguments extiabibliques ont déjà été présentés, notamment - et de

manière magistrale - par C. Uehlingerl3. Je me contenterai donc d'un bref rappel,
et présenterai dans la suite plus en détail un certain nombre d'indices bibliques.

1. Les arguments extrabibliques et épigraphiques
pour l'existence de représentations de Yhwh

On peut d'abord partir du simple constat que le temple est compris, dans

le Proche-Orient ancien, comme la maison d'une divinité, et cette conception
est clairement attestée dans la Bible hébraïque (voir par exemple la dédicace de

Salomon IR 8,13: «C'est pour toi que j'ai bâti une maison de gouvernement,
une demeure où tu habiteras pour toujours»14). Mais pour que la divinité puisse
résider dans le temple, il fallait y introduire une statue la représentant. Il est donc

logique, à partir de cette observation, que les sanctuaires yahwistes en Israël et

en Juda aient été dotés durant l'époque de la monarchie de statues de Yhwh15.

12 Cf. notamment T. N. D. Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in its
Ancient Near Eastern Context (ConB.OT. 42). Stockholm. Almqvist & Wiksell International,

1992: R. S. Hendel. «Aniconism and Anthropomorphism in Ancient Israel», in:
K. van der Toorn (éd.), 77;e Image and the Book. Iconic Cults. Aniconism. and the Rise

of the Book Religion in Israel and the Ancient Near East (CBET, 21 Leuven, Peeters.
1997, p. 205-228; N. Na'aman, «No Anthropomorphic Graven Image. Notes on the
Assumed Anthropomorphic Cult Statues in the Temples of YHWH in the Pre-Exilic
Period», UF. 31. 1999, p. 391-415; A. Lemaire, Naissance du monothéisme. Poinl de

vue d'un historien, Paris, Bayard. 2003. p. 83-90.
13 Cf. notamment C. Uehlinger, «Anthropomorphic Cult Statuary in Iron Age

Palestine and the Search for Yahweh's Cult Images», in: K. van der Toorn (éd.), The

Image and the Book, op. cit., p. 97-156: «Bilderkult. III. Bibel», RGG4 1. 1998, col.
1565-1570.

14 Cf., pour ce texte et pour la version de la LXX. E. Würthwein. Die Bücher
der Könige. 1 Könige 1-16 (ATD, 11,1), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht. 1977,

p. 88-89, qui conclut : «In jedem Fall wohnt Jahwe nach dieser Auffassung im Tempel.»
" H.Niehr. «Götterbilder und Bilderverbot», in: M.OEVUNGet K. Schmid (éds), Der

eine Gott und die Götter. Polytheismus und Monotheismus im antiken Israel (A ThANT,
82), Zurich, Theologischer Verlag, 2003, p. 227-247, surtout 228-229.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 325

Une inscription de Sargon II, rédigée vers 706 et évoquant la destruction de

Samarie, mentionne parmi son butin «les dieux en qui ils se confiaient». Cette

inscription peut être rapprochée de deux bas-reliefs néo-assyriens où l'on voit
les soldats de Sargon, et ceux de Sennacherib, transporter en butin des statues
de divinités (Fig. I)16. Bien que la ville de provenance des statues du premier
reliefne soit pas clairel7, on peut opérer un rapprochement avec l'inscription du

prisme de Nimroud et y voir une représentation des statues divines semblables
à celles de Samarie.

Certains chercheurs ont voulu voir dans le dessin figurant sur une jarre
trouvée à Kuntillet Ajrud et mettant en scène deux êtres apparemment divins ou

démoniaques la représentation de Yhwh accompagné de son Ashéra (Fig. 4)ls ;

mais cette interprétation reste extrêmement spéculative'9. Uehlinger partage
ce scepticisme et a proposé de voir la représentation de Yhwh et d'Ashéra
dans la représentation d'un couple en terre cuite (hauteur 16 cm) provenant
peut-être de Tell Beit Mirsim en Juda (Fig. 3)20. Il s'agit d'un couple divin sur
un trône avec une figure mâle occupant la place centrale et une femme à son

côté, les deux étant entourés d'animaux sacrés, des lions ou des sphinx. Selon

Uehlinger21, nous aurions ici une représentation de Yahvé et de «son» Ashéra
datant du huitième ou du septième siècle. Cette identification est intéressante,
mais elle reste également très incertaine22.

Mentionnons encore des tentatives de trouver des images de Yhwh à l'aide
de sceaux et de monnaies. En 1906 déjà, G. Dalman a proposé d'identifier
Yhwh sur un sceau hébraïque appartenant à un certain Elishama, fils de

16 Pour plus de détails, cf. C. Uehlinger, «Anthropomorphic Cult Statuary», art.
cit., p. 124-128.

17 Les candidates sont Samarie, Hamat, Qarqar. Le relief de Sennacherib représente
la prise d'Ashqélon.

18 M. GiLULA, «To Yahweh Shomron and his Ashera», Shnaton, 3, 1979, p. 129-137
(en ivrit); p. XV-XV1 (en anglais); B. Schmidt, «The Aniconic Tradition. On Reading
Images and Viewing Texts», in: D. V. Edelman (éd.), The Triumph of Elohim. From
Yahwisms to Judaisms, Grand Rapids, Mi. Eerdmans. 1995, p. 76-105.

19 Les figures ressemblent au dieu égyptien Bes dont le lien avec Yhwh demeure
obscur. Contrairement à ce que dit Schmidt, les figures n'ont pas de caractéristiques
bovines, et il n'est pas clair, en fin de compte, s'il existe un lien originel entre
l'inscription mentionnant Yhwh et Ashéra et le dessin.

20 L'objet a été acheté sur le marché gris des antiquités. Sa provenance est donc
incertaine.

21 C. Uehlinger, «Anthropomorphic Cult Statuary», art. cit., p. 150-151.
22 C. Uehlinger, «Eine anthropomorphe Kultstatue des Gottes von Dan ?», BN, 72,

1994, p. 85-99, a encore évoqué la possibilité que les fragments d'une statue trouvée
à Tel Dan puissent appartenir à une statue divine qui représenterait éventuellement
Yhwh. C'est également une interprétation conjecturale qui dépend en partie de la lecture
du syntagme «bytdwd». attesté dans une inscription trouvée sur le même site, comme
signifiant «maison de Dod» et non pas «maison de David», comme le pense la grande
majorité des chercheurs.



326 THOMAS RÖMER

Gedalyahu2"'. On y voit une divinité assise sur un trône, flanqué d'arbres de

vie. D'autres sceaux du même type ont été trouvés depuis, et B. Sass a réitéré
l'idée que les deux sceaux, datant du septième siècle avant notre ère, et portant
des noms propres yahwistes, pourraient représenter Yhwh avec des caractéristiques

lunaires, ce qui, à l'époque assyrienne, n'est nullement étonnant24. Le

type de divinité trônant pourrait aussi faire penser au Dieu El2', mais le fait

que les propriétaires des sceaux portent des noms yahwistes est intrigant. Un

sceau judéen de l'époque assyrienne présente un couple divin qui pourrait être

compris comme Yhwh et la «reine du ciel» (Fig. 5)26. Une pièce de monnaie de

l'époque perse représente une divinité assise sur une roue ailée. La provenance
judéenne plaide peut-être pour une identification de cette divinité avec Yhwh
selon une suggestion de D. Edelman (Fig. 6)27; pour Blum, il ne fait aucun doute

que nous avons ici une image de Yhwh représenté comme «dieu du ciel» avec
des conventions iconographiques provenant à la fois du Levant et de la Grèce28.

Si cette interprétation se confirme, cela signifie qu'il existait encore à l'époque
perse des milieux qui n'avaient pas accepté l'aniconisme du judaïsme naissant.

En conclusion, il existe dans le territoire d'Israël et de Juda des représentations

de divinités parmi lesquelles on trouve peut-être un portrait de Yhwh, mais
il s'agit dans la plupart des cas d'images assez stéréotypées qui conviennent
aussi à d'autres divinités. L'évidence extra-biblique pour l'existence de statues
de Y'hwh se trouve surtout dans les documents assyriens déjà mentionnés. Il est

par conséquent nécessaire de la compléter par le dossier biblique.

2. Les indices bibliques pour l'existence de statues de Yhwh

a) Premier indice : l'interdiction d'images dans le Décalogue

La première partie du Decalogue peut en effet se comprendre comme une
tentative d'exposer les grands principes sur lesquels se basera le judaïsme
dès l'époque perse. Contrairement aux commandements présents dans la

25 G. Dalman, «Ein neugefundenes Jahwebild», PJ, 2, 1906. p. 44-50.
24 B. Sass, «The Pre-Exilic Hebrew Seals: Iconism Vs. Aniconism». in: B. Sass,

C. Uehlinger (éds). Studies in the Iconography of Northwest Semitic Inscribed Seals

(OBO. 125). Fribourg-Göttingen. University Press-Vandenhoeck & Ruprecht. 1993,

p. 194-256. surtout 232-234.
:' O. Keel, C. Uehlinger. Dieux, déesses el figures divines. Les sources iconographiques

de l'histoire de la religion d'Israël, Paris. Cerf. 2001. § 178.
26 K.EEL-UEHLTNGER, Op. cit., § 197.
27 D. V. Edetman, «Tracking Observance of the Aniconic Tradition Through

Numismatics», in : D. V. Edelman (éd.), The Triumph ofElohim. From Yahwisms to Judaisms,
Kampen-Grand Rapids, Mi. Kok Pharos-Eerdmans. 1995, p. 185-225. surtout 187-196.
Cf. déjà Y. Meshorer. Ancient Jewish Coinage (2 vols.). Dix Hills. NY. Amphora Books,
1982, §1.25.

28 E. Blum, «Der "Schiqquz Schomem" und die Jehud Drachme BMC Palestine
S. 181, Nr. 29», BN, 90, 1997, p. 13-27, surtout 23-24.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 327

seconde partie, les commandements qui se trouvent en ouverture du Décalogue

comportent des motivations et des explications, ce qui signifie qu'il s'agit de

nouveautés théologiques partagées par les milieux laïque et sacerdotal. Ces

commandements devinrent dès le quatrième siècle avant notre ère des éléments

caractéristiques du judaïsme. Il s'agit de l'exclusivité du culte yahwiste et de

l'interdiction des représentations du divin, de la théologie du «nom» de Yhwh
qui aboutira à l'interdiction de prononcer ce même nom, du sabbat, nouvelle

marque identitaire d'un judaïsme en dispersion, et de la transformation de

la vénération du culte des ancêtres en commandement d'honorer les parents
vivants. Revenons à l'interdiction des images: le fait d'interdire les images
sculptées (pœsœl) et autres représentations (fmûnâ)29 indique tout d'abord que
celles-ci existaient parmi les Judéens, autrement il n'y aurait pas eu nécessité
de les proscrire. La formulation de l'interdiction des images s'est apparemment
constituée en deux ou trois étapes30. Dans l'énoncé du Décalogue, du moins
dans la forme retenue par les massorètes (scribes juifs à l'origine de la fixation
du texte reçu), on peut penser que l'interdiction des images exprime une

polémique générale contre les «idoles», à la manière d'un Deutéro-Esaïe ; cette

interprétation est d'ailleurs souvent suggérée par les traductions modernes. À y
regarder de près, on discerne cependant plutôt la volonté d'interdire une statue
de Yhwh. La formulation «tu n'auras pas d'autres dieux en face de moi» se

comprend comme une interdiction de placer des statues d'autres divinités dans

le sanctuaire de Yhwh, en face de la statue de celui-ci. Cette volonté de sortir
les autres dieux du temple de Yhwh correspond sans doute aux origines du

parti deutéronomiste sous le roi Josias vers la fin du septième siècle. Dans
la version originale de cette interdiction, Ex 20,3 (Dt 5,7) a probablement eu

comme suite directe l'exhortation à ne pas se prosterner devant ces divinités
en Ex 20,5 (Dt 5,9). Le prohibitif «tu ne te feras pas de pœsœl» (Ex 20,4aa;
Dt 5,8aa) est peut-être un premier ajout visant l'interdiction de fabriquer une

(nouvelle) statue de Yhwh; l'élargissement de ce commandement par
l'interdiction générale de confectionner toute image de ce qui se trouve dans le ciel,
sur la terre et dans la mer voulait peut-être dire, d'abord, que Yhwh ne peut
être représenté d'aucune manière. Mais puisque cet ajout est suivi de Dt 5,9

(Ex 20,5), il a rapidement été compris comme une polémique contre les images

29 Le mot très rare timïtnà, qui se trouve en apposition en Dt 5,8 et en conjonction
en Ex 20,4, est absent dans les Prophètes et n'apparaît, dans le Pentateuque, que dans les

textes tardifs de Nb 12,8 et Dt 4,12.15.16.23.25. Dans les Écrits, il n'est attesté qu'en
Ps 17,15 et Job 4,16.

30 Cf. pour la suite F. Garcia Lopez, Le Décalogue (Cahiers Évangile, 81), Paris,

Cerf, 1992, p. 31-32; C. Uehlinger, «Bilderverbot», RGG4 1, 1998, col. 1574-1577,
surtout 1574-1575; C. Uehlinger, «Exodus, Stierbild und biblisches Kultbildverbot»,
in : C. Hardmeier, R. Kessler et A. Ruwe (éds), Freiheit undRecht. Festschriftfür Frank
Crüsemann zum 65. Geburtstag, Gütersloh, Chr. Kaiser-Gütersloher Verlagshaus, 2003,

p. 42-77, surtout 69-71 ; H. Niehr, «Götterbilder und Bilderverbot», art. cit., p.241 sq.
(Niehr pense qu'il s'agit à l'origine d'une interdiction d'images d'ancêtres; cette thèse

n'a pas vraiment d'appui dans le texte).



328 THOMAS ROMER

des autres divinités. On peut donc retracer, dans l'interdiction des images,
une évolution dont le point de départ se situe dans la volonté de nettoyer le

temple de Yhwh des statues d'autres divinités. Au moment de la rédaction des

deux decalogues, on a radicalise cette interdiction, en y insérant l'interdiction
de représenter Yhwh par des images ; cette interdiction a finalement été lue

comme une polémique contre toutes les idoles.

b) Deuxième indice : l'histoire du veau d'or (Ex 32)

Cette histoire, qui fut pour la première fois mise par écrit vers la fin du

septième siècle et fortement retravaillée durant les époques babylonienne et

perse31, est une interprétation judéenne de la chute de Samarie en 722. La
construction d'un veau, ou d'un taurillon, par le prêtre Aaron, qui veut satisfaire
la demande du peuple d'avoir un dieu visible, est présentée comme la première
révolte d'Israël et apparaît dans le contexte du livre de l'Exode comme la

transgression du Décalogue dont l'interdiction d'images est répétée en Ex

20,23 : «Vous ne faites pas de moi un dieu d'argent ou un dieu d'or. Vous n'en
ferez pas». Les rédacteurs de ce texte partagent l'idéologie deutéronomiste,
qui s'exprime dans les livres des Rois et qui explique la transformation du

royaume d'Israël en province assyrienne par le «péché de Jéroboam» (voir 2 R
17), lequel péché consiste en la fondation de sanctuaires yahwistes concurrents
à Béthel et à Dan (voir 1 R 12). L'auteur d'Ex 32 projette ce «péché» dans le

temps du désert en reprenant pour le veau d'or la même exclamation qu'en
IR 12,28: «voici tes dieux, Israël, qui t'ont fait monter du pays d'Egypte».
Le pluriel, étonnant en Ex 32,4, peut s'expliquer par la reprise directe de la
dédicace de IR 12, où ce même pluriel s'applique apparemment aux deux

statues divines des sanctuaires de Dan ou de Béthel ; une autre solution serait
de comprendre le pluriel en 1 R 12, avec Knauf, comme se référant au fait

que Yhwh était vénéré à Béthel en compagnie d'une parèdre, les deux trônant

sur des socles thériomorphes3:. Cette interprétation se base davantage sur des

considérations générales concernant la vénération de Yhwh que sur le récit de 1R

12. Cependant, selon 2 R 23,15, il y avait à l'époque de Josias une stèle d'Ashéra
au sanctuaire de Béthel. De toute façon, les deux récits d'Ex 32 et de 1 R 12

font clairement allusion à une statue de Yhwh à Béthel (et Dan)33. L'existence

31 T. Römer, «Le Jugement de Dieu et la chute d'Israël selon Exode 32», Foi et Vie,

91 (Cahier biblique, 31), 1992, p. 3-14.
32 E. A. Knaue, «Bethel», RGGJ1, 1998, col. 1375-1376. Des couples divins trônant

sur des animaux réels ou mythiques sont attestés dans l'iconographie du Levant, cf.

par exemple P. Bordreuil, «Le répertoire iconographique des sceaux araméens inscrits
et son évolution», in : B. Sass et C. Uehlinger (éds), Studies in the Iconography of
Northwest Semitic Inscribed Seals (OBO, 125), Fribourg-Göttingen, University Press-
Vandenhoeck & Ruprecht, 1993, p. 74-100, surtout 77-79.

33 Bien que la Bible n'en parle pas, il y avait certainement un temple de Yhwh à

Samarie, la capitale d'Israël ; cf. le titre de «Yhwh de Samarie» à Kuntillet Ajrud.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 329

d'une telle statue est également suggérée dans le livre du prophète Osée. La
plupart des oracles qui s'y trouvent réunis présupposent la fin d'Israël; dans

une perspective proche du milieu deutéronomiste, ces oracles critiquent le culte
du royaume du Nord34: «Il est repoussant ton veau, Samarie Oui, le veau
de Samarie s'en ira en morceau» (Os 8,5-635). Le culte du veau est également
mentionné en 10,5 dans le texte difficile d'Os 13,2 dont la fin: «sacrifiant des

hommes, ils donnent des baisers à des veaux36», fait peut-être allusion à des

sacrifices humains dans le cadre de la vénération de Yhwh. Il ne fait donc pas
de doute que Yhwh était vénéré dans le royaume d'Israël sous la forme d'une
statue bovine. Les défenseurs d'un aniconisme yahwiste primitif ne peuvent
qu'avancer l'argument selon lequel les taureaux en question ne servent que de

piédestal pour une divinité invisible37, mais il s'agit là d'unepetitioprincipii.
On connaît, en effet, des représentations de divinités trônant sur des taureaux
ou d'autres animaux (Fig. 2). Il n'existe par contre aucune attestation claire de

statues d'animaux servant de socle pour un dieu invisible38 ; le taureau de Béthel
et de Dan représente donc Yhwh, qui, en tant que dieu de l'orage ou dieu-chef
du Panthéon, est imaginé à la manière de Baal ou de El, divinités pouvant
être représentées comme des taureaux39. La représentation de Yhwh comme
un taureau correspond bien à sa fonction de dieu de l'orage et se comprend
aisément dans le contexte religieux du Levant. On pourrait encore se poser la

question du lien avec l'Egypte, étant donné que le récit d'Ex 32 se situe après
la sortie d'Egypte des Israélites et que Jéroboam, avant de devenir roi d'Israël,
s'était réfugié, selon 1 R 12, chez le Pharaon. Cette influence égyptienne relève

34 H. Pteiffer, Das Heiligtum von Bethel im Spiegel des Hoseabuches (FRLANT,
183), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1999.

3- II est difficile de dire si «Samarie» est ici utilisé pour la capitale d'Israël ou
comme nom pour le royaume d'Israël. Dans le premier cas, on aurait une indication
pour la présence d'une statue bovine également dans la capitale. Cf. la discussion chez
E. Bons, Das Buch Hosea (NSK-AT, 23/1), Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk,
1996, p. 110-111. L'oracle a été retouché au milieu de l'époque perse par un ajout dans la

lignée du Deutéro-Esaïe: «il vient d'Israël, un artisan l'a fait; il n'est pas dieu».
36 Le pluriel fait peut-être allusion à des figurines pour le culte familial, à l'image

des statuettes bovines découvertes en nombre important en Judée.
37 Ainsi Hendel, «Aniconism», art. cit., p. 216-219; Lemaire, Naissance du

monothéisme, op. cit., p. 86-87. Cf. en revanche la position de Metttnger, qui, tout en
étant en faveur d'un aniconisme ancien, admet que : «on the basis of the data presently
available, the balance of probability weighs slightly in favour of the interpretation of the
bull statue itself as representing YHWH» (T. N. D. Metttnger, «Israelite Aniconism:
Developments and Origins», in : K. van der Toorn [éd.], The Image and the Book, op.
cit., p. 173-204, surtout 192).

38 S. Schroer, In Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellender Kunst im
Alten Testament (OBO, 74), Fribourg-Göttingen, Universitätsverlag-Vandenhoeck &
Ruprecht, 1987, p. 101, n. 147.

39 Le nom de Béthel suggère en effet un sanctuaire originellement dédié au dieu El.
En Nb 23,22 et 24,8, le dieu faisant sortir d'Egypte est appelé «El», et est comparé à un
buffle. À Ougarit, El est qualifié de «taureau», et Baal de 'gl, «taurillon», comme Yhwh.



330 THOMAS RÖMER

sans doute toutefois plus d'une construction littéraire» et reflète peut-être des

tendances anti-égyptiennes propres aux rédacteurs d'Ex 32 et de 1 R 12.

L'examen de ce second indice a donc établi la vénération de Yhwh sous la
forme d'un taurillon dans le royaume d'Israël.

c) Troisième indice: une statue de Yhwh dans le sanctuaire de Silo
(1 Samuel 1-2)

Les chapitres 1 S 1-2 relatent la naissance miraculeuse de Samuel sur la base

du motifde la femme stérile (voir notamment Jg 13), ainsi que son installation à

Silo comme «sacristain» au service du prêtre Eli à la suite d'un vœu de sa mère
Anne. Dans sa forme actuelle, le récit dépeint une image négative du sanctuaire
et se termine par un oracle de jugement contre son clergé (IS 2,12-17.22-36).
Cette vision critique était absente de l'histoire ancienne40, mise par écrit aux
alentours du septième siècle, dont la visée était plutôt la valorisation de Silo où

commença la carrière de Samuel. L'auteur décrit avec beaucoup de précision
les activités cultuelles liées à ce sanctuaire, avant et après la naissance de

Samuel. La remarque, répétée en 1 S 2,11 et 28 et 3,1, selon laquelle Samuel
«était au service de Yhwh» est particulièrement intéressante. En 2,11, le texte
massorétique est grammaticalement difficile; littéralement il faudrait traduire
«le garçon servait Yhwh, la face d'Eli, le prêtre». Il est fort probable que le texte
hébreu a été altéré délibérément, et qu'il faille reconstituer sur la base de LXX
«le garçon servait la face de Yhwh devant Eli, le prêtre» (ce qui correspond
d'ailleurs à la remarque de 2.18)4'. Comme l'a suggéré Hutzli, les massorètes
voulaient apparemment éviter toute allusion possible à une statue divine42. En
effet, la signification première du verbe srt est «prendre soin de», servir dans

un sens concret (voir l'allemand bedienen). Comme l'a remarqué Westermann

pour 1 S 2, «ce service de Yhwh vise un objet concret... Si l'on "sert" un dieu,
il est question de sa statue, comme c'est le cas en Egypte»43. La fonction de

Samuel aurait été «l'entretien» de la statue de Yhwh dans le sanctuaire de Silo.
En Ez 20,23 et 44,12 le verbe srt apparaît en effet pour exprimer le culte rendu

4" Pour la reconstruction d'un récit primitif en IS 1-2. cf. en dernier lieu J. Hutzli.
Textkritische und literarkritische Analyse von 1. Samuel 1-2 (thèse de doctorat). Berne.
Faculté de Théologie, 2005.

41 1S 2,11b: Texte massorétique: ha-na'ar hâyâh nfsâret 'œt-yhwh 'cet-p"nê 'eli
ha-kohen. Texte reconstruit: na'ar hâyâh nfsâret 'œt-p"nè yhwh lipnè 'eli ha-kohen
(ce texte correspond à 2,18 et 3.1. qui ont «Samuel» à la place de «le garçon»; en 3.1

manque «la face»).
42 Huztli, op. cit., p. 81.
43 C. Westermann, «srt dienen». 77^7". IL 1984. col. 1019-1022: «Dieses Bedienen

Jahwes kann sich nur auf einen konkreten Gegenstand beziehen... Wird ein Gott bedient,
so ist damit seine Statue gemeint, so wie wir das Bedienen eines Gottesbildes in Ägypten
kennen» (col. 1020).



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 331

à des statues d'autres divinités. Partant de ce constat, on peut se demander si

l'expression utilisée en Dt 10,8 pour exprimer la fonction des lévites «se tenir
devant la face de Yhwh pour le servir» reflète encore cette signification de

prendre soin de sa statue44. La présence d'une statue à Silo explique peut-être
aussi le verset difficile en 1 S 1,5, où la LXX dans la version lucanienne lit
«part de la face»; il s'agit peut-être de la part de l'offrande déposée devant la

statue divine; le fait qu'Elqana charge Anne d'accomplir ce rite exprimerait
alors le grand honneur que lui fait son mari45.

Dans la suite de l'histoire de Samuel, il est question de l'arche de Yhwh qui
intervient dans une guerre contre les Philistins. Cette arche sert apparemment
de substitut tardif pour la statue de Yhwh. En 4,7, les Philistins commentent
l'arrivée de l'arche dans le camp des Israélites en disant «un dieu est venu
au camp». La capture de l'arche par les Philistins et sa déportation dans le

sanctuaire de Dagan évoquent la pratique des déplacements de statues divines
d'une population vaincue, en tant que butin. La présence de l'arche provoque
la chute de la statue de Dagan, (5,1-5) ce qui fait penser à un Götterwettstreit
(un combat des dieux) et se comprendrait fort bien comme une confrontation
des deux divinités par l'entremise de leurs statues respectives.

Ces dernières remarques sont plus conjecturales que les indices livrés par
le récit de l'arrivée de Samuel à Silo, où se trouvait probablement une statue
de Yhwh.

d) Quatrième indice : la vision du prophète Ésaïe (Ésaïe 6)

L'auteur du chapitre 6 du livre du prophète Esaïe légitime la vocation de

celui-ci par un récit à la première personne relatant une vision de Yhwh dans

le sanctuaire :

L'année de la mort d'Osias, je vis Yhwh (texte massorétique: le Seigneur)46 assis

sur un trône haut et élevé, sa traîne remplissait le temple. Des séraphins se tenaient
au-dessus de lui ; chacun avait six ailes, deux pour se couvrir le visage, deux pour se

couvrir les pieds et deux pour voler. L'un cria à l'autre : "Saint, saint, saint est Yhwh
Sabaoth, toute la terre est remplie de sa gloire". Les pivots des portes se mirent à

44 Cette hypothèse peut être doublement substantiée. Au niveau de la critique
textuelle, on constate que LXX a supprimé le suffixe à la fin du verbe et traduit, d'une
manière générale : «pour exercer le service». De même, les autres textes dans le Dt
parlant de la fonction des lévites ont également altéré l'expression: 18,5.7 et 21,5,
insistant sur le service «au nom» ou «pour le nom» de Yhwh.

45 Cf. pour cette interprétation H. Niehr, «In Search of YHWH's Cuit Statue in the
First Temple», in : K. van der Toorn (éd.), The Image and the Book, op. cit., p. 73-95,
surtout 88-89.

46 Au niveau de la critique textuelle, il faut rétablir le nom «Yhwh», attesté par
un certain nombre de manuscrits; cf. H. Wildberger, Jesaja 1-12 (BKAT, 10/1),
Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1972, p. 231-231. Le remplacement de

«Yhwh» par «'"donây» («Seigneur») est un phénomène assez fréquent en Es 1-39.



332 THOMAS RÖMER

trembler à la voix de celui qui criait, et la Maison se remplissait de fumée. Je dis:
"Malheur à moi, je suis perdu, car je suis un homme aux lèvres impures, j'habite
au milieu d'un peuple aux lèvres impures et mes yeux voient (ont vu) le roi Yhwh
Sabaoth" (6.1-5).

On a parfois interprété cette scène comme reflétant une vision d'après
laquelle le prophète aurait été enlevé au ciel, et ce enfin de contrer l'idée que
le prophète aurait vu Yhwh dans le temple de Jérusalem. Cette lecture d'Es
6, qui se trouve déjà dans le Targum (commentaire de la Bible hébraïque par
les premiers rabbins), veut sans doute éviter toute allusion à une vision de

Yhwh dans le temple, ce qui du coup implique logiquement une représentation
concrète de Yhwh. C'est peut-être aussi pour cette raison que le texte massorétique

(texte établi par les scribes juifs du Moyen-Âge) a remplacé au v. 1 le

tétragramme par «'"clonây». Le texte d'Es 6 situe toutefois clairement le prophète
dans le temple de Jérusalem47. Ceci est indiqué d'abord par l'emploi des termes
hahêkâl et habbayit, fréquemment utilisés pour désigner le sanctuaire. Le récit
présuppose en outre la tripartition du temple de Jérusalem en «saint des saints»

(le trône), «salle centrale» et «entrée» (les pivots des portes, v. 4). De plus,
la fumée mentionnée au v. 4 ne fait sens que dans le temple terrestre et non

pas dans le ciel, comme c'est d'ailleurs le cas pour l'autel au v. 6. Il ne faut
cependant pas construire une opposition entre la demeure de la divinité dans
le ciel et son habitat sur terre, puisque le sanctuaire terrestre sert à relier le ciel
et la terre. Via le temple, on accède au domaine du ciel ; cette conception est

largement répandue dans le Proche-Orient ancien48 et dans les textes bibliques
(Ps 11,4 : «Yhwh est dans son temple saint ; Yhwh a son trône dans les cieux»).
Un exemple iconographique particulièrement clair se trouve sur une tablette bien

connue de l'époque du roi babylonien Nabuapaliddin (885-850). On y voit le

roi accompagné de deux prêtres s'approchant du dieu solaire Shamash à Sippar.
Celui-ci, d'une taille largement supérieure à celle des hommes, est assis sur un
trône entouré des symboles de «l'armée céleste» (soleil, lune et les planètes). La
divinité est apparemment représentée dans son palais céleste qui est lié au temple
dans lequel se trouve le roi; une sorte de socle contenant l'emblème du dieu
solaire manifeste sa présence dans l'espace où se trouvent le roi et les prêtres.

Il faut imaginer un scénario comparable pour Es 6 : le prophète voit la

statue de Yhwh qui lui donne accès au Yhwh céleste, lequel est si immense que
sa traîne remplit la salle centrale du temple. La fumée dont il est question au v. 4

évoque la théophanie (Ex 19,18; 20,18), la manifestation de Yhwh, qui peut
être symbolisée par la fumée provenant de l'autel. L'exclamation du prophète
«je suis perdu... car mes yeux ont vu le roi Yhwh Zebaot» s'explique par le

47 Cf. notamment O. Keet. Jahwe-Visionen und Siegelkunst. Eine neue Deutung der
Majestätsschilderungen in Jes 6. Ez 1 undSach 4 (SBS, 84/85), Stuttgart, Katholisches
Bibelwerk, 1977, p. 46-52 ; W. A. M. Becken, Jesaja 1-12 (HThK.AT), Freiburg-Basel-
Wien, Herder, 2003, p. 168-169.

48 O. Keel, Die Well der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am
Beispiel der Psalmen, Zürich et al.-Neukirchen-Vluyn, Benzinger Verlag-Neukirchener
Verlag, 19803, p. 153.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 333

fait qu'il a apparemment eu accès à la statue divine, ce qui est normalement
réservé aux prêtres ou aux personnes dûment préparées, d'où la nécessité d'une
«sanctification» du prophète dans la suite du récit. La sainteté de Yhwh est

en effet telle que même les séraphins doivent se voiler. Il s'agit, comme l'a
notamment démontré O. Keel, de serpents ailés de provenance égyptienne
(ureus) ; ces derniers étaient populaires en Judée durant l'époque du Fer, comme
l'attestent des sceaux les représentant. En Es 6, ils apparaissent comme des êtres

hybrides, lesquels, en Egypte et dans le Proche-Orient, servent à la protection
des sanctuaires ; ici, ils sont mi-serpent, mi-homme, au service de Yhwh dont le

trône n'est pas décrit de manière détaillée. Rien n'exclut qu'il s'agisse d'un trône

flanqué de chérubins (d'autres êtres hybrides du type sphinx), puisque Yhwh est

appelé ailleurs «celui qui trône sur les chérubins» 1S 4,4 ; 2S 6,4 ; Ps 80,2 ; 99,1

Selon Es 6, on peut imaginer que dans le debir (la partie du temple où réside le

dieu) du temple de Jérusalem se trouvait un trône, avec une statue de Yhwh,
peut-être représenté à la manière d'un El trônant, et que cette statue était en outre
entourée de chérubins et de séraphins. Une telle constellation est également

présupposée dans la vision du prophète Michée, fils de Yimla, rapportée en IR
22 : «J'ai vu Yhwh assis sur son trône, et toute l'armée se tenait près du lieu, à sa

droite et à sa gauche» (v. 19). Étant donné les nombreux parallèles littéraires, il
n'est pas impossible que l'auteur de 1 R 22,19 se soit directement inspiré d'Es 6,

ou qu'il ait du moins repris une tradition jérusalémite.
La vision d'Amos 9,1 parle du Seigneur (texte hébreu '"donây) debout

sur l'autel; s'agit-il ici de la réminiscence d'une statue de Yhwh, debout à la

manière d'un Baal à la foudre (le v. 2 mentionne une épée) au sanctuaire de

Béthel? Cette vision est trop peu précise pour pouvoir l'affirmer avec certitude.
On peut observer que dans les livres prophétiques des époques babylonienne
et perse les visions directes de Yhwh disparaissent49: Ezéchiel voit seulement
le trône porté par des êtres hybrides, et ne peut que «devinen> la face de Yhwh
derrière le feu et les nuées (Ez l)50, alors que Jérémie ne voit que des choses

de la vie courante (Jr l)51. Les visions du prophète Zacharie, rédigées durant

l'époque perse, ne mentionnent plus de vision de Yhwh, mais mettent au centre
la vision d'une menorah (chandelier à sept branches)52. À la suite de Niehr, on

49 La datation des visions d'Amos est difficile; traditionnellement, on les situe

cependant avant la rédaction des livres de Jr et d'Ez. Pour une orientation, voir S. Butticaz,
«Amos», in: T. Römer, J.-D. Macchi, C. Nihan (éds), Introduction à l'Ancien Testament

(Le Monde de la Bible, 49), Genève, Labor et Fides, 2004, p. 405-414, surtout 410-411.
50 Pour cette vision, cf. C. Uehlinger, S. Müller Truffalo", «Ezekiel 1, Babylonian

Cosmological Scholarship and Iconography: Attempts at Further Refinement», ThZ, 57,
2001, p. 140-171.

51 Une branche d'amandier et un chaudron. La vocation parle par contre de la main
de Yhwh qui touche la bouche du prophète (1,9; ce qui rappelle la purification d'Esaïe),
mais le texte ne s'attarde pas sur la description de la divinité.

52 F. Smyth-Ftorentin, «L'espace d'un chandelier: Zacharie 1,8-6,15», in: O.Abel,
F. Smyth (éds), Le livre de traverse. De l'exégèse biblique à l'anthropologie
(Patrimoines), Paris, Cerf, 1992, p. 281-289.



334 THOMAS RÖMER

peut conclure que le chandelier a en effet remplacé la statue de Yhwh dans le

temple reconstruit33. Cette fonction apparaît surtout en Za 4,14 où l'ange interprète

explique que les deux «messies» symbolisés par deux oliviers se tiennent
devant «le seigneur de toute la terre ('adôn kâl-hâ'ârœs)»54. Si nous sommes
bien en présence, d'un cas de substitution en Za 4, la théorie d'une allusion à

une statue de Yhwh dans les visions plus anciennes se trouve renforcée.

e) Cinquième indice : l'accès à la face de Yhwh dans les Psaumes

Plus de 80 versets dans les Psaumes mentionnent la face de Yhwh ou de

Dieu ; on peut distinguer plusieurs catégories. Dans de nombreux textes, on

trouve des plaintes du fait que Yhwh «cache sa face», ou des demandes qui lui
sont adressées de ne plus cacher sa face53. À l'opposé, on trouve des prières
ou des constats d'exaucement où il est question de la face de Yhwh qui brille
ou qui rayonne56. Cette expression est déjà attestée dans la correspondance
royale d'Ougarit, où elle exprime la disposition du roi à accorder une audience

ou un bienfait (KTU 2.13 et 2.16). Dans les Psaumes (voir aussi Nb 6,25),
elle exprime la même idée: on y voit souvent une métaphore traduisant les

influences solaires dans la vénération de Yhwh à Jérusalem57; peut-être
faut-il davantage insister sur les connotations cultuelles58 et comprendre ce

syntagme très concrètement comme une possibilité d'accéder auprès de Yhwh,
c'est-à-dire auprès de sa statue. La même idée pourrait se trouver de manière

sous-jacente dans les Psaumes qui évoquent ceux qui «cherchent» la face de

Yhwh59. Mais ce sont surtout les Psaumes mentionnant la vision de la face

de Yhwh qui s'expliquent au mieux sur l'arrière-fond d'une représentation de

Yhwh dans le temple. En 1924, F. Nötscher a démontré que, dans le Proche-
Orient ancien, l'expression «voir la face de Dieu» provenait de l'idéologie
royale. «Voir la face du roi» signifie être admis auprès du roi ; dans le domaine
du culte, l'expression «voir la face de Dieu» décrit l'entrée dans le sanctuaire
où se trouve la statue divine60. Par conséquent, la même signification s'imposerait

pour la Bible hébraïque. Mais curieusement, Nötscher décrète qu'il n'y
a pas d'allusion à une statue dans les Psaumes puisque la présence de Yhwh

53 H. Niehr. «In Search ofYHWH's Cult Statue in the First Temple», 90.
34 Cf encore 4,10, où les lampes du chandelier représentent les yeux de Yhwh.
55 Ps 10,11; 13,2; 22,25; 27,9; 30,8; 31,21; 44,25; 69,18; 88,15; 102,3; 104,29,

143,7.
56 Ps 4,7; 31,17; 44,4; 67,2; 84,4.8.20; 89,16; 119.135.
3' Ainsi par exemple F.-L. Hossfeld. E. Zenger, Psalmen 51-100 (HThKAT),

Freiburg-Basel-Wien. Herder. 2000, p. 67, commentant Ps 67,3.
58 F.-L. Hossfeld, E. Zenger, Die Psalmen. Psalm 1-50 (NEB, 29), Würzburg, Echter

Verlag, 1993, p. 198 : «diese Redewendung kann kultische Konnotationen haben».
59 Ps 24,6; 27,8; 105,5.
^0 F. Nötscher, «Das Angesicht Gottes schauen» nach biblischer und babylonischer

Auffassung, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1924 (19692).



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 335

n'est qu'une présence invisible61. C'est pourtant une affirmation motivée par
des présupposés théologiques (ou autres), mais pour laquelle Nötscher ne peut
fournir de démonstration convaincante. Il faut d'abord souligner que cette

expression n'est pas seulement répandue en Mésopotamie, comme l'a démontré
Youri Volokhine, car l'Egypte connaît des conceptions tout à fait comparables62.
Les Egyptiens connaissent le rituel de la révélation du visage du dieu au cours
duquel la statue est rendue visible pour les officiants. L'expression «voir le

visage du dieu» est également attestée dans les textes égyptiens et exprime le
lien étroit entre le fidèle et la divinité qu'il adore. «Sur le plan cultuel, voir le
dieu signifie le plus souvent qu'on voit, ou qu'on souhaite voir, sa statue, par
exemple lors d'une procession»63.

Les parallèles mésopotamiens et égyptiens rendent très vraisemblable que
le thème de la vision de la face de Yhwh dans les Psaumes trouve également
son origine dans la vision de la statue de Yhwh. Cela ne veut pas dire que
tous les Psaumes mentionnant la face de Yhwh ont été composés dans cette

perspective, surtout en ce qui concerne les Psaumes datant du V au IIe siècle
avant notre ère. Il y a certainement eu une évolution dans la compréhension de

la face de dieu, que l'on peut d'ailleurs apparemment aussi observer en Egypte.
Cela dit, certains Psaumes se comprennent effectivement mieux dans le

contexte de l'existence d'une statue de Yhwh. Le Psaume 17, une complainte
individuelle, décrit un processus qui va de la complainte durant la nuit (v. 3)
à l'exaucement le matin, au moment du réveil (v. 15). «Moi, avec justice, je
contemplerai ta face; je me rassasierai au réveil de ton image (fmûnâ)». Pour
désigner l'image, on trouve dans ce Psaume le terme de fmûnâ qui apparaît
justement dans le Décalogue lors de l'interdiction des représentations du

divin, ainsi qu'en Dt 4 (v. 16, 23, 25). Ce chapitre fait partie des dernières
révisions du Deutéronome et interdit, comme Ex 20,4 (Dt 5,8), la fabrication
de toute statue divine (pœsœl), de quelque forme (fmûnâ) - anthropomorphe
ou thériomorphe - que ce soit. Il est donc hautement probable que l'épiphanie
dont il est question au Ps 17,15 s'est concrétisée dans la vision de la statue de

Yhwh au matin64. La même idée se retrouve dans le Psaume 63,3 qui parle
également d'une vision matinale (voir le v. 2) de Yhwh au sanctuaire : «Ainsi
je t'ai contemplé dans ton sanctuaire, regardant ta force et ta gloire». Ce verset

61 Nötscher, op. cit., p. 89.
62 Y. Volokhine, Le visage dans la pensée et la religion de l'Egypte ancienne (thèse

de doctorat). Genève. Faculté des lettres, 1998 (version remaniée 2000). p. 364-368 et
533-540.

63 Volokhine, op. cit.. p. 536.
64 Selon Hossield. Zenger. Psalmen I. op. cit., p. 118: «im Hintergrund der singu-

lären Wendung steht die morgendliche Epiphanie des Sonnengottes». Une conception
solaire de Yhwh est tout à fait possible dans ce Psaume, mais cela n'est pas un argument
contre l'existence d'une statue dans le temple. La traduction grecque a sans doute
compris ce verset ainsi, puisqu'elle a remplacé l'«image» (fmûnâ) par la «gloire»
(doxa). La syriaque a opté pour «fidélité».



336 THOMAS RÖMER

se comprend également comme célébrant le privilège d'avoir pu accéder
à la statue divine. De même, le texte consonantique du Ps 42,3 se traduit le

plus facilement par: «quand pourrai-je venir et voir la face de Dieu ?»65. Les

massorètes ont vocalisé le verbe «voir» par un Nifal (mode verbal hébraïque

exprimant le passif), ce qui donne toutefois peu de sens; pour leur part, les

traductions grecques et syriaques l'ont supprimé. Ces opérations montrent que
l'allusion à une statue était trop évidente. On pourrait y ajouter les textes qui
parlent des actions de louange devant la «face de Yhwh» (Ps 16,11 ; 68,4 ; 95,2 ;

98,6). Le Ps 61,8 parle du roi qui est «toujours» assis devant la face de Dieu.
Ce verset exprime la relation particulière qui unit le roi et son dieu tutélaire,
relation qui se concrétise peut-être par une entrée privilégiée du roi dans le

saint des saints.

La thèse selon laquelle le terme pânîm, dans certains cas, se réfère à une

statue de Yhwh est renforcée par l'expression «lœhœm pânîm» (litt, «pain de la

face») qui n'est pourtant pas attestée dans les Psaumes, mais dans les prescriptions

pour le sanctuaire mobile en Ex 25,30 ; 35,13 ; 39,36 ; 40,23 ; 1S 29,8 ; IR
7,48 (2Ch 4,19); Jr 52,33. Il s'agit sans doute, à l'origine, des pains déposés
devant la statue divine et lui servant de nourriture66.

Pour revenir brièvement aux Psaumes signalons encore que certains textes

semblent refléter la procession d'une statue de Yhwh. Des processions de

statues divines, lors de certaines fêtes ou à d'autres occasions, sont bien attestées

pour le Proche-Orient et l'Egypte67. Et le Ps 24 s'explique au mieux dans le

contexte de la procession d'une statue cultuelle: l'appel adressé aux portes à

s'ouvrir et à laisser entrer le roi de gloire, Yhwh Sabaoth (v. 7-1068), reflète
le retour du dieu dans son sanctuaire après une procession. Le Ps 68,25-26

évoque sans doute un événement comparable : «On a vu tes processions. Dieu,
les processions de mon dieu, de mon roi (entrant) dans le sanctuaire ; en tête les

chanteurs, les musiciens à la fin, au milieu les jeunes filles battant le tambour».
Ces deux textes69 renforcent l'indice fourni par les expressions autour de la

«face de Yhwh» et rendent l'existence d'une statue (ou de statues) de Yhwh
durant l'époque monarchique fortement probable.

65 Cf. dans le même sens Hossfeld-Zenger, Psalmen I, op. cit., p. 267-268.
66 Niehr, «In Search ofYHWH's Cuit Statue», art. cit., p. 88.
67 E. Matsushima, «Divine Statues in Ancient Mesopotamia: Their Fashioning and

Clothing and Interaction with the Society», in: E. Matsushima (éd.), Official Cult and
Popular Religion in the Ancient Near East, Heidelberg, C. Winter, 1993, p. 209-219;
A. Berlejung, Die Theologie der Bilder: Herstellung und Einweihung von Kultbildern
in Mesopotamien und die alttestamentliche Bilderpolemik (OBO, 162), Fribourg-
Göttingen, Universitätsverlag-Vandenhoeck & Ruprecht, 1998.

68 Ces versets forment le noyau, la partie primitive, du Psaume, cf. Hossfeld,
Zenger, Psalmen 1, op. cit., p. 157. Selon ces auteurs, l'acte concret que sous-tendent
ces versets reste obscur, mais cette conclusion s'explique précisément par le fait qu'ils
ne veulent pas envisager la possibilité d'une procession impliquant une statue de Yhwh.

69 Cf. à leur propos aussi Niehr, «In Search ofYHWH's Cuit Statue», p. 85-87.



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 337

f) Sixième indice : le départ de Yhwh au moment de la destruction
du temple

Aucun texte biblique, il est vrai, ne mentionne ni la destruction, ni la

déportation d'une statue de Yhwh lors du sac du temple de Jérusalem par les

Babyloniens en 587. Ceci n'est cependant pas une preuve contre l'existence
d'une statue divine, étant donné que les rédacteurs de l'époque projettent
leurs idées religieuses (le Décalogue, la théorie de la centralisation du

culte, etc.) dans les temps des origines et construisent l'histoire d'Israël et

de Juda en fonction de ces idées. À partir de leur perspective judéenne, ils
fustigent le culte du Nord, mais restent plus discrets sur le culte yahwiste
dans le royaume de Sud. On observe cependant, à la fin des livres des Rois,
une grande insistance sur les «ustensiles (lc°lê) du temple» (2 R 25,14-15)
déportés à Babylone. Par pure spéculation, on pourrait imaginer que ce terme
très général englobe aussi une ou des statues cultuelles, et ceci d'autant plus

que le texte d'Es 52,11 exprime le retour de Babylone de ceux qui portent les

kflê YHWH; or cette expression est singulière, la tournure courante aurait été

«ustensiles de la maison de Yhwh».
Un autre indice en faveur de la déportation de la statue se trouve peut-être

dans le thème du départ de la gloire de Yhwh du temple et de la ville de

Jérusalem, départ mis en scène dans le livre d'Ezéchiel: «La gloire de

Yhwh sortit du seuil du temple ; elle se tint au-dessus des chérubins. Alors
les chérubins ouvrirent leurs ailes et s'élevèrent de terre. Sous mes yeux les

roues sortirent en même temps» (Ez 10,18-19, voir déjà 10,4 et aussi 11,22-

24). Selon Keel, cette vision, reprend, le motif de la divinité debout sur un
chérubin. Le v. 4 parle en effet d'un seul chérubin70, alors que le v. 18 parle
des chérubins au pluriel et évoque peut-être le trône flanqué de chérubins

sur lequel la divinité est assise. Nous ne pouvons entrer ici dans la question
difficile de la formation d'Ez 10, un texte qui ne provient certainement pas
d'une seule main71. Il suffit de noter que les deux thèmes iconographiques
mentionnés sont traditionnellement liés à une statue de la divinité qui se trouve
au-dessus des chérubins. La statue a été remplacée dans le livre d'Ezéchiel, et
ailleurs dans la Bible hébraïque, par le kabôd, terme qui désigne la «gloire»
de Yhwh. Le texte conserve cependant des traces qui mènent peut-être sur la

piste d'une statue de Yhwh déportée par les Babyloniens.

70 LXX a le pluriel, mais il s'agit probablement d'une tentative d'harmonisation.
71 Pour une hypothèse diachronique. cf. par exemple K..-F. Pohlmann, Das Buch des

Propheten Hesekiel (Ezéchiel). Kapitel 1-19 (ATD, 22/1), Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1996. p. 149-156.



338 THOMAS ROMER

g) Septième indice : retour ou disparition de la statue
de Yhwh à l'époque perse

Le judaïsme, tel qu'il se constituera durant la deuxième partie de l'époque
perse, va trouver dans l'interdiction des images un signe distinctif qui, par
la suite, attirera l'intérêt mais aussi le mépris des Grecs et des Romains.

Néanmoins, il faut se poser la question de savoir si l'interdiction des images
s'est imposée immédiatement à tous les milieux du judaïsme. Si la pièce

d'argent judéenne évoquée au début de cet article contient vraiment une
représentation de Yhwh, cela signifie qu'on pouvait encore concevoir au Ve siècle la

possibilité d'avoir des images de Yhwh. B. Becking a rendu attentif à un certain
nombre de textes prophétiques qui semblent exprimer l'espérance d'un retour
de la statue de Yhwh72. Il existe des textes assyriens, perses et ptolémaïques
qui décrivent le retour des statues cultuelles dans leurs localités d'origine. En

Jr 31,21 le texte consonantique (le ketib) de l'oracle divin est à lire ainsi : «Fais
attention à la route, au chemin sur lequel je marcherai»73. Dans le contexte
de la tradition proche-orientale du retour des statues cultuelles, ce verset peut
évoquer le retour de Yhwh (via son image) avec les exilés, comme certains

versets du Deutéro-Ésaïe (45,2 ; 52,12 etc.) : «les yeux dans les yeux, ils voient
Yhwh en train de revenir vers Sion» (Es 52,8). Bien sûr, de tels textes peuvent
aussi simplement exprimer le souhait que Yhwh sera de nouveau présent en

Judée, mais il n'est pas exclu qu'il existât des voix qui voulaient à nouveau
rendre visible cette présence à l'aide d'une image. Selon C. Uehlinger, il y avait

encore à l'époque perse des discussions sur l'opportunité de refaire une statue
de Yhwh74. L'élite intellectuelle du judaïsme naissant a cependant opté pour
un aniconisme radical, aniconisme qui trouve ses origines, sans doute, dans le

milieu deutéronomiste. C'est alors la rupture avec l'époque préexilique qui sera

soulignée comme, par exemple, dans ce texte qui parle de l'arche perdue : «On

ne dira plus : "Arche d'alliance de Yhwh". Elle ne montera plus au cœur, on ne
s'en souviendra plus, on ne s'en occupera plus; elle ne sera pas refaite. En ce

temps, on appellera Jérusalem : "trône de Yhwh", tous les peuples conflueront
vers elle...» (Jr 3,16-17). Cet oracle substitue à l'arche, en tant que trône de

Yhwh75, la ville de Jérusalem qui devient ainsi toute entière le «siège» du dieu

72 Cf. pour la suite B. Becking. Between Fear and Freedom. Essays on the Interpretation

ofJeremiah XXX-XXX1 (OTS, 51), Leiden, Brill, 2004, et B. Becking, «The Return
of the Deity from Exile: Iconic or Aniconic ?», à paraître. Je remercie Bob Becking
d'avoir mis à ma disposition le manuscrit avant sa publication.

73 La vocalisation massorétique (le qeré) suggère de lire une 2e pers. sg. fém. et

applique le verbe à Israël qui est comparé à une femme dans ce poème. Bien que cette
forme donne un bon sens, il peut néanmoins s'agir d'une correction dogmatique.

74 «Exodus», p. 70-71.
75 Dans certains récits bibliques, l'arche occupe elle-même la fonction d'une statue

cultuelle (cf. p. ex. 1 S 4).



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 339

d'Israël, le centre du monde. Après que l'interdit des images se fut imposé,
d'autres substitutions se mirent en place comme la «gloire» de Yhwh ou le
chandelier. Mais la substitution la plus importante fut le rouleau de la Torah

qui, par la mise par écrit de la relation entre Yhwh et Israël, rendait «visible» la

parole du Dieu désormais invisible76.

Brève conclusion

Cette enquête a été accompagnée de nombreux «peut-être». L'existence
d'images de Yhwh n'est nullement affirmée expressément dans la Bible
hébraïque, et le débat est sans doute loin d'être clos. Cependant, il me semble

qu'il existe des indices très importants qui, combinés avec des évidences
extrabibliques et avec une approche comparatiste en sciences des religions, rendent

presque certaine l'existence d'une ou de plusieurs statues de Yhwh durant

l'époque de la monarchie israélite et judéenne. Il me semble que la négation
de cette évidence est souvent habitée par le souci (théologique) de distinguer
Yhwh des divinités voisines. Une telle distinction existe en effet dans la Bible,
mais elle est l'aboutissement d'un long chemin, et non une donne originale.

76 K. van der Toorn, «The Iconic Book. Analogies Between the babylonian Cult
of Images and the Veneration of the Torah», in: K. van der Toorn (éd.), The Image
and the Book, op. cit., p. 229-248 ; T. Podella, «Bild und Text. Mediale und historische
Perspektiven auf das alttestamentliche Bilderverbot», SJOT, 15, 2001, p. 205-256.



340 THOMAS ROMER

Fig. 1

«s*

Fig. 2



LE DOSSIER BIBLIQUE SUR LA STATUE DE YHWH 341

Fig. 3

r*-T"f <&*»':».«
?"!«¦

A * «?

'IH

^i'i

-v v
Pithos R

0 Sem

Le graffiti de Kuntillet Ajrud accompagné de représentations des
divinités.

Fig. 4



342 THOMAS RÖMER

Fig. 5

w
3
8

<*

Fig. 2 Persian-era Coin from Yehud with depiction of Yahweh
(after Y. Meshorer, Ancient fewish Coinage, 1.21).

Fig. 6


	Le dossier biblique sur la statue de YHWH dans le premier temple de Jérusalem : enquêtes scripturaires à travers la Bible hébraïque

