Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 59 (2009)

Heft: 3: La pensée de Montaigne : quatre études

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 293-318

BIBLIOGRAPHIE

Riccarpo CHiarRADONNA (€d.), Plotin et son platonisme, Les Etudes philoso-
phiques, Juillet 2009/3, Paris, P.U.F., p. 307-340.

Le titre de ce numéro des Etudes philosophigues est important pour comprendre
I’objectif des cinq articles de fond qui y sont réunis, dans lesquels les Auteurs repensent
a nouveaux frais quelques aspects centraux de la pensée plotinienne: la structure et la
constitution de I'Intellect, la conception de I'individualité et de la conscience de soi
dans la métaphysique de I’ame, les modeles de la causalité, 1’idée de nature et celle de
destin. S’il est clair que Plotin appartient a I’histoire du platonisme et que sa dépendance
a I’égard de Platon est constante, il est vrai aussi que le platonisme de Plotin a des
spécificités irréductibles, dont on ne saurait donner une interprétation adéquate sans faire
référence a la structure théorique propre a sa philosophie et donc a la maniére distinctive
et originale dont il développe son platonisme. Pour lever le reproche d’incohérence
souvent adressé a la doctrine plotinienne de I’'Intellect, G. Aubry démontre comment
["attribution a celui-ci de déterminations apparemment contradictoires obéit au contraire
a une logique rigoureuse. Cette doctrine, qui procéde d’une décision anti-aristotélicienne
fondamentale, opere en effet la dissociation du Bien et de 1’acte, energeia. Dans ce
sens, I'acte ne dit plus, comme chez Aristote, 'unité de 1’étre et du Bien, mais 1'étre
comme premier effet de I’Un-Bien. Et I’A. de prouver, par une argumentation que nous
ne pouvons que survoler, qu’ainsi dissocié de son contenu aristotélicien, I’Intellect
plotinien se charge de celui de I'intelligible platonicien, et que ce double héritage impose
de conjoindre a la notion d’acte celles de puissance, vie et mouvement introduites dans
le Sophiste, et dont I’usage et I’articulation répondent a une cohérence interne profonde,
et non pas seulement a une exigence de conciliation ou a une volonté d’harmonisation.
Et ceci pour en arriver a cette conclusion intéressante que c’est dans la notion de vie que
se conjoignent les deux héritages, platonicien et aristotélicien, en méme temps que se
résout leur tension. La vie devient un autre nom pour |’energeia comprise comme unité
de I’étre et de la pensée, mais aussi pour la dunamis productrice de leurs articulations.
La vie apparait alors comme le concept clé de I'Intellect plotinien, «celui dans lequel ses
différentes déterminations viennent s’unifier, et comme le plus fidéle a ’expérience qu’il
traduit: celle d’une plénitude qui est aussi intensité» (p.331). En se fondant également
sur une analyse fouillée des sources, le second article nous ameéne a comprendre que
Plotin défend I'identité réelle de ‘I’ame non descendue’ avec I'Intellect en tant que
tel, qu’il accorde aux Formes individuelles le méme statut ontologique que celui qui
est traditionnellement conféré aux Formes platoniciennes, et qu'une telle position est
possible dans la mesure ot il redéfinit en profondeur le concept méme d’individualité.
C’est ainsi que, en situant le principium individuationis des ames dans I'Intellect lui-
méme, les mois vrais ou ames individuelles non descendues, qui restent toujours dans
I'intelligible et qui ont une connaissance totalement noétique, sont unies entre elles avec
les Formes et I’'Intellect comme une totalité, tout en conservant leur individualité totale.
Quant a la notion de causalité, qui traverse I’ensemble de la hiérarchie plotinienne de
['Un jusqu’a la matiére, y aurait-il une incohérence entre un modele de causalité selon
lequel le principe produit chez son effet ‘ce qu’il ne posséde pas’ et un autre modele
selon lequel I'effet participe au caractére que le principe est au degré absolu ? Non,
répond C. d’Ancona dans le troisiéme article, qui met en lumiere, a travers une analyse
minutieuse du Traité III8, comment [’examen de la causalité de Iintelligible vis-a-vis

Histoire de
la philosophie



294 BIBLIOGRAPHIE

du monde visible, conduit a travers la réfutation de la conception de la dunamis chez
Alexandre d’Aphrodise, a permis a Plotin de montrer que tous les principes véritables,
y compris ceux qui sont a I’ceuvre a 1'intérieur du devenir des choses engendrables et
corruptibles, «produisent non pas malgré leur discontinuité de nature par rapport a leurs
effets, mais bien grdce a cette discontinuité» (p. 384), et qu’ainsi les mémes lois sont a
I’ceuvre a chaque niveau de la causalité. La lecture du méme Trairé Il1, de la nature, de
la contemplation, de ['Un, permet a P.-M. Morel, dans le quatrieme article, de dire que le
discours de Plotin sur la nature (phusis) ne reléve pas a proprement parler de la science
de la nature, mais que son argumentation spécifique, qui procéde a un renversement
du dispositif aristotélicien, traduit par deux déterminations négatives que la production
naturelle n’est ni une production calculée ni une action. La question délicate du destin
est enfin abordée dans le dernier article. Méme si Plotin semble suivre sur certains points
la théorie médioplatonicienne standard du destin, qui se trouve attestée dans plusieurs
sources et se fonde sur une classification de plusieurs types de causes, E. Eliasson dégage
de maniere intéressante que la solution que Plotin apporte a ce débat implique qu’il y a
deux maniéres d’agir pour les ames, selon que la cause est intérieure ou extérieure ; elle
est intérieure lorsque les dmes agissent «par elles-mémes» en réalisant les actions «selon
la droite raison», elle est extérieure lorsqu’elles sont empéchées de réaliser leurs actions,
c’est-a-dire qu’elles «patissent plutdt qu’elles n’agissent». La premiére maniére d’agir
est celle des sages, en tant qu’ils agissent selon la partie supérieure et rationnelle de leur
ame, la seconde est celle des non-sages qui, justement, n’agissent que «selon le destin»
et dont I’ame, aveugle a cause de son ignorance, devient I’objet des hasards extérieurs.
Une bibliographie spécifique a chacun des sujets se trouve en fin d’article et ouvre aux
lecteurs intéressés la possibilité d’une recherche encore plus fouillée.

JeaN BOREL

ANDRE Lask, MicHEL Narcy (éds.), Néoplatonisme (Philosophie antique,
Problemes, Renaissance, Usages. 9). Villeneuve d’Ascq, Presses Univer-
sitaires du Septentrion, 2009, 232 p.

Parmi les six études réunies dans ce numéro 9 de la revue Philosophie antique sous
le titre général Néoplatonisme, les quatre premieres sont consacrées a la pensée de Plotin
et les deux derniéres a Proclus, Alcinoos et Hermias d’Alexandrie. Pour comprendre
la place de la mémoire et le role limité qu’elle tient dans la gnoséologie plotinienne,
Riccardo Chiaradonna montre, dans le premier article, qu’il faut se rapporter a la
doctrine générale de 1I’ame que le philosophe expose en Ennéades V1,5, selon laquelle
il est possible a I’ame, des ici-bas, avant sa séparation du corps, grice a son caractére
intrinséquement dynamique et a la partie d’elle-méme qui n’est pas descendue de
I’Intellect, de s’affranchir des conditionnements qui lui sont imposés par le temps et par
la discursivité, et de pouvoir ainsi «concevoir les intelligibles a partir des principes qui
leur sont adéquats sans faire usage des catégories adéquates a I’explication des corps»
(p. 29). C’est a une analyse tres fine du Traité 29 «Sur la vision» que se livre ensuite
Valérie Cordonier pour dégager la maniére dont Plotin a repensé les différentes sources
qu’il a utilisées en rejetant les unes apres les autres les solutions qu’elles proposaient afin
d’élaborer sa propre théorie de la vision, dans laquelle le corps intermédiaire n’apporte
rien a la vision, et que celle-ci peut, par conséquent, s’en passer pour s’opérer par ‘pure
sympathie’. L'analyse serrée d’une variante en Ennéades V.3 (49),7,31, concernant les
formes produites par I’activité de I’dme intellective donne a Pierre Thillet 1’occasion
de préciser de maniere fort intéressante la doctrine de Plotin, selon laquelle ces formes
ne sont pas des ‘pensées bien ajustées’, comme 'exprime la legon ‘apertismenas’
habituellement recue, mais qu’elles sont ‘non séparées’ (apertemenas) comme le donne



BIBLIOGRAPHIE 295

a lire le manuscrit J, unique témoin de cette lecon. En conformité avec sa doctrine,
Plotin, dit-il, «ne peut qu’insister sur la continuité de I’intelligible avec ce qui est
au-dessous de lui, et qui provient de lui. Il récuse la ‘séparation’ radicale entre le bas
et le haut principiel. Le chapitre 8 qui suit contribue a renforcer cette interprétation.
L’dme “produit’, mais ce qu’elle produit n’est en fait qu'une ‘image’, une ‘trace’ de
I’intelligence en ellex» (p. 74). C’est enfin a la pertinence des critiques que Plotin adresse
a ’épistémologie stoicienne qu’lsabelle Koch consacre sa contribution, en mettant en
lumiére la fagon habile dont Plotin, en partisan de 'incorporéité de I’ame, a cherché a
formuler des objections contre le corporalisme stoicien telles qu’elles n’aient pas pour
objet direct ce corporalisme lui-méme, tout en I’atteignant par leurs implications ; et ceci
a partir des deux cas exemplaires que constituent la critique de I’explication stoicienne
de la sensation par une transmission et celle de I’analyse de la connaissance en terme de
réception d’empreintes. Quant au cinquiéme article, il explore les nuances décisives que
Proclus apporte, dans la septi¢éme dissertation de son Commentaire de la République de
Platon, a la description platonicienne de I’ame tripartite et des quatre vertus cardinales
a laquelle il est pourtant resté fidele. D. Gregory Maclsaac y montre comment I'idée de
prédominance d’une partie de I’ame sur une autre et I’idée de ‘vies mixtes’ ou deux parties
de I’ame prédominent en méme temps élargissent la description platonicienne des différents
types politiques. Enfin, ¢’est avec finesse qu’Angela Longo analyse la minutieuse opération
d’assimilation de la logique aristotélicienne que fait Alcinoos dans son Didaskalikos, et la
réécriture syllogistique de ’argument du Phédre qu’Hermias fait a son tour en faveur de
I"immortalité de I’dme, pour en arriver a la conclusion que, chez les deux philosophes
néoplatoniciens, «1’assimilation de 1’ Aristote logique s’effectue en attribuant a Platon les
résultats de la réflexion du Stagirite sur les différentes formes du raisonnement» (p. 162).
Chaque article est suivi d’une bibliographie spécifique sur le théme qui y est abordé. La
lecture de ces remarquables recherches prouve une fois de plus que le néoplatonisme est
tout autant une philosophie de I’ame qu’une philosophie de I'Un, et que I’ame n’est pas
seulement un niveau parmi d’autres, mais que, en €tant la médiation de I'univers, elle en
rassemble tous les niveaux avec le maximum d’unité et de distinction.

JEAN BOREL

JAMBLIQUE, Les mystéres d'Egypte, Réponse d’Abamon a la Lettre de Porphyre
a Anebon, traduction et commentaire de Michele Broze et Carine Van
Liefferinge, Bruxelles, Ousia, 2009, 235 p.

Le premier mérite de cet ouvrage tient a la qualité de la traduction qu’il offre de
ce texte difficile qu’on a pris ’habitude, depuis Marsile Ficin, d’appeler Les Mystéres
d’Egypte, et qui se présente comme une réponse d’Abamon a une Lettre que Porphyre
adressa a son disciple Anébon. C’est par Proclus que nous savons que ce traité, placé
sous "autorité du dieu Hermes, a été rédigé par Jamblique sous le nom d’emprunt d'un
prétre égyptien, Abamon, pour clarifier les difficultés soulevées au sujet de la mantique
et de la théurgie. A une attention aussi rigoureuse que possible au lexique technique
et aux concepts utilisés par Jamblique, et par conséquent a la précision du vocabulaire
francais choisi pour en rendre compte, cette traduction joint la clarté¢ de I’exposé et
des argumentations et illustre ce proverbe qui dit que ce qui se congoit bien s’énonce
clairement. C’est d’ailleurs a partir de ce travail rigoureux que les deux Auteurs ont pu
discerner ce que les chercheurs qui les ont précédés n’avaient pas su voir, sinon H.-D.
Saffrey, la cohérence interne profonde du texte. La ot I’on ne voyait qu’un assemblage
décousu, disparate, un procédé par compilation plutot que par construction et rapportant
des doctrines hétérogénes entre elles, nos Auteurs ont mis en évidence une structure de
trois méthodes que Jamblique qualifie de «scientifiques» et qui doivent étre adaptées



296 BIBLIOGRAPHIE

a la recherche de Porphyre. Ces méthodes, réparties selon les théologies divines a
partir desquelles les apories se posent, sont rattachées premiérement aux transmissions
des sages Chaldéens dans lesquelles Jamblique va pratiquer un mode d’observation
particulier (epistasis); deuxiémement aux enseignements des prophétes égyptiens sur
la base desquels il aura recours a un mode d’appréhension unitaire (antilepsis) par
dévoilement et analogie et, enfin, troisiémement a la contemplation philosophique et au
questionnement (erotesis) des Grecs, auquel il répondra par la discrimination (diacrisis).
De maniere pédagogique, Abamon remet ainsi progressivement son éléve Porphyre dans
le droit chemin dans ces domaines délicats que sont la démiurgie, la mantique, la théurgie,
les sacrifices et la priere. Le commentaire que les Auteurs proposent va a I’essentiel et
montre comment le discours théologique fonde la pratique de la mantique divine et de
la théurgie et, plus subtilement, comment la nécessité de 'art théurgique soutient le
discours théologique. Sans qu’il soit possible d’insister sur la richesse et la rigueur des
enseignements que Jamblique développe, qu’il nous suffise d’indiquer que, «dans la
construction du traité, la démiurgie se présente comme se déployant de la cause la plus
élevée a la matiere, dans un processus qui inclut le monde et I’ame, mais aussi — ce qui
est peut-étre le plus spectaculaire — le fondement méme du rite. En effet, la possibilité
méme de la théurgie et de I’efficacité des rites s’explique doublement : d’une part, par les
sunthemata (marques) insérés dans la matiere par le pére et démiurge, d’autre part par la
présence dans I’dme du ritualiste de I’ame théoptique envoyée par le pére et démiurge.
C’est ce qui permet a Jamblique de rattacher ’existence des rites a la cause démiurgique la
plus €levée a laquelle le théurge remonte, s’affranchissant ainsi de la fatalité liée au monde
de la génération» (p. 224 sq.). Au terme de ’ascension hiératique qui se situe dans le
démiurge universel, et par le moyen d’un rite qui imite 1’ordre divin, le théurge atteint alors
le point ultime de I’imitation en s’insérant dans le dieu dont le modele est I’'Un (p.231). Le
but de la théurgie n’est donc nullement de procurer des avantages matériels, des bienfaits
corporels ou des consolations spirituelles. L’art théurgique doit réveiller chez ’initié non
plus la sagesse ou la visée d’une vérité distincte mais la coincidence avec I’'Ineffable,
coincidence mystique qui est antérieure a I’ordre noétique. Quel que soit son niveau,
aucun rite théurgique ne met les dieux a notre service, car c’est [’effet inverse qu’il vise.
L’efficacité des pratiques de la priére ne vient pas non plus de notre initiative, mais bien de
celle des dieux eux-mémes qui ont choisi les signes de leur pouvoir et nous portent a les
mettre en ceuvre. On n’est pas exaucé parce que 1’on prie, mais on prie parce que la motion
antécédente des dieux suscite a la fois la priére et le bienfait, qui finalement s’identifient.
La seule chose que nous regrettions est qu’un index des termes techniques que Jamblique
met en ceuvre dans son texte n’ait pas été dressé en fin de volume.

JEAN BOREL

EvanGHELOS MoutsopouLos, GEORIOS LEkkas (€ds), La transcendance dans
la philosophie grecque tardive et dans la pensée chrétienne, Actes du VI*
congres international de philosophie grecque, Athénes, 22-27 septembre
2004 (Centre International d’Etudes Platoniciennes et Aristotéliciennes,
Série «Recherches», N°5), Athenes/Paris, Vrin, 2007, 297 p.

Proposer comme théme de recherche de ce VI congrés la maniére dont les
philosophes grecs et les Péres de I’Eglise ont appréhendé la notion de transcendance,
¢’était lancer un audacieux défi et ouvrir un vaste champ d’investigations. 26 chercheurs
se sont lancés dans ['aventure et les contributions qu’ils nous offrent dans ce volume
prouvent a I’évidence la richesse des perspectives que ’on peut découvrir dans les
rapprochements et les convergences comme dans les divergences irréconciliables des



BIBLIOGRAPHIE 297

points de vue. C’est a juste titre au professeur E. Moutsopoulos que revient I’honneur
d’ouvrir le feu et de montrer que le point de rencontre entre les philosophes et les
Peres a constitué¢ un moment critique, plus exactement ‘kairique’, dans la marche de
I’humanité, et que le théme de la transcendance «fut introduit moyennant 1’'idée de
I’infini, négative chez les Pythagoriciens et Platon, avant d’étre envisagée positivement
par Plotin et le néoplatonisme, du point de vue ontologique, tout en maintenant, sur
le plan épistémologique, un aspect négatif qui se prolonge au niveau de la théologie
apophatique. La substance de ce probleme réside dans la définition des conditions
dans lesquelles I’humain est 8 méme d’appréhender I’inapprochable pour s’unir a lui»
(p. XI). On ne pouvait mieux lancer les débats qui débutent avec un exposé suggestif
de G. Aubry qui met en comparaison les deux modeles néoplatonicien et chrétien de
la transcendance, le premier, lié a un exces sur I’étre, le second se référant a un exces
sur ’expérience, tous deux en relation avec deux modeles de la puissance, le premier,
relevant d’une ‘puissance de tout’ et le second 1ié & une ‘toute puissance’. Suivent une
série d’apercus complémentaires [’un de [’autre sur la notion de transcendance et de
connaissance de I'Un chez Aristote, Platon et Plotin. Si le Stagirite, par une démarche
de bas en haut des individus aux espéces multiples et a I'unité du genre, est amené
a poser I’étre transcendant, un, premier, modele immobile, dont la conception méme
suppose le passage d’une multiplicité-quantité a une unité-qualité (N. Angélis), la pensée
plotinienne, de son c6té, proceéde de maniére inverse, du haut vers le bas, et les relations
de I'Un et du multiple semblent renvoyer davantage a une différence modale qu’a
une différence ontologique (G. Lekkas, P. Verdeau). Quant au rapport entre Platon et
Plotin, il est ’occasion d’explorer I’évolution d’une pensée de 1’éros a travers le rapport
immanence/transcendance, puisqu’une mystique de I’immanence entre en relation avec
une métaphysique de la transcendance (M.-H. Lisboa Da Cunha, A. Kélessidou). Enfin,
avec J.-M. Charrue, J.-M. Narbonne, H. Margaritou-Andrianessi et E. Moutsopoulos,
sont tour a tour abordées les diverses voies d’accés a I’'Un d’Ammonius, Porphyre et
Proclus, dont on sait 1'influence décisive qu’elles ont aussi eue non seulement sur les
développements de la pensée néoplatonicienne, mais aussi sur les Peéres des premiers
siecles de I’Eglise. Conciliation, adaptation, emprunt, critique et opposition, telles
furent en effet les réactions variées que ces derniers ont pu avoir a I’égard de la tradition
philosophique grecque qu’ils connaissaient et vis-a-vis de laquelle ils ont dii se situer
pour tenter d’exprimer en ‘grec’ des réalités ‘hébraiques’. Ce passage du stoicisme
ou du néoplatonisme a une pensée chrétienne en voie d’élaboration doctrinale a fait
I’objet de plusieurs recherches pertinentes. Alors que J.-M. Gabaude montre comment
stoicisme et philosophie chrétienne inaugurale se sont élaborés comme Logos — voix et
voie — d’une Totalité et ont tous deux déploy€ une trans-ascendance éthico-axiologique
universaliste impliquant maitrise des passions, dignité de la personne et responsabilité
envers autrui, M.-O. Boulnois dégage avec force la maniére dont Cyrille d’Alexandrie,
«face au néoplatonisme qui veut sauver la transcendance en divisant la divinité en
de multiples intermédiaires» a cherché a la «préserver en insistant sur I'unicité du
Dieu supréme qui crée et administre le monde», ce qui devait par la suite accroitre la
difficulté pour la pensée grecque a concevoir que ce Dieu transcendant puisse aller
jusqu’a s’incarner. (p. 195 sq.). Dans I’histoire des rapports entre pensée philosophique
et doctrine chrétienne, Grégoire de Naziance et Grégoire de Nysse ont joué un role
capital que mettent en lumiére selon un angle particulier F. Gautier, A. Le Boulluec,
J. Reynard et Th. Pentzopoulou-Valalas. Alors que la théologie nazancienne prend
appui sur la reconnaissance, accessible a la simple raison, d’un Dieu transcendant pour
mettre la foi dans la «folie de la croix» au-dessus des vaines prétentions de la théologie
naturelle a connaitre Dieu, la réflexion de Grégoire de Nysse s’est fondée une méditation
profonde de I’invisibilité de Dieu a partir d’Exode 33,20 pour développer une mystique
de I’épectase et affirmer ’incapacité du langage a dire Dieu adéquatement. C’est ainsi
que, sous le seul régime de la foi et de I’amour qu’il implique, et non de la connaissance,



298 BIBLIOGRAPHIE

la notion d’invisibilité s’atténue et que peut se faire le mouvement ascensionnel de I’'ame
vers Dieu qui, bien qu’inaccessible a toute nature intellectuelle, peut tout de méme
s’en approcher. La pensée du pseudo-Denys va bien dans le méme sens puisque, pour
lui, 'herméneutique des symboles et le paradoxe sont des moyens imparfaits de dire
'indicible et la transcendance, par rapport a laquelle on ne peut que désirer ['union
mystique par le silence et [’extase (C. Marcondes César, L. Couloubaritsis). Les deux
derniers articles de D. Kapantais et G. Arabatzis se penchent enfin sur un renvoi que Jean
Damasceéne fait au Phédre de Platon et sur sa doctrine du libre arbitre et de la création du
monde. En conclusion, on peut discerner au travers des attirances, conflits, hésitations
que les Peres ont exprimés, comment se sont dessinées, dans le monde oriental chrétien,
I’adoption et I'adaptation progressive de la voie néoplatonicienne comme médium pour
exprimer et transmettre la doctrine chrétienne, et nous félicitons les invités a ce congres
de la prégnance de leur participation.

JEAN BOREL

MarsiLe FiciN, Métaphysique de la lumiere (Opuscules, 1476-1492), textes
latins et frangais traduits et annotés par Julie Reynaud et Sébastien Galland,
préface de Jean-Robert Armogathe (La Bibliothéque volante), Chambéry,
L’Act Mem, 2008, 236 p.

Il est heureux que les quatre Opuscules intitulés De raptu Pauli ad tertium coelum
et animi immortalitate (Du ravissement de Paul au troisiéme ciel et de I'immortalité
de I’'dme), De Sole (Du Soleil), De Lumine (De la Lumiere), Orphica comparatio
Solis ad Deum atque declaratio idearum (Comparaison orphique du Soleil a Dieu et
manifestation des idées) aient trouvé leurs traducteurs en langue frangaise, et ceci pour
trois raisons principales: parce que ces textes ont été écrits durant les dernieres années
de Ficin, celles de son sacerdoce de surcroit, parce qu’ils témoignent, comme le dit
Jean Armogathe dans I’introduction, de la crise du discours scientifique, de sa mutation
entre les XV et XVI¢s,, du statut épistémique de la poésie et des tropes de la rhétorique,
et parce qu’ils nous permettent d’entrevoir ['une des questions les plus essenticlles
de la philosophie de Marsile Ficin, c’est-a-dire ’anagogie ou progression, élévation
eraduelle vers Dieu. Cette ascension est rendue possible par I"existence d’un principe
qui se décline depuis les degrés inférieurs de 1’échelle des étres jusqu’en son sommet:
la lumiére. Analysée en elle-méme dans le De Lumine, dans sa source physique dans le
De Sole et Orphica comparatio, dans sa source métaphysique dans le De raptu Pauli,
la lumiere est ce lien cosmique en lequel tout se noue, mais aussi tout se réjouit. D ou,
en guise de postface, ’essai intéressant de Julie Reynaud intitulé Le rire de Marsile,
dans lequel elle montre comment «la plénitude découverte a I'issue de la progression
anagogique dans le Ravissement de Paul et le traité De la Lumiére, trouve toujours
dans le rire son expression, «étre ravi» jouant sur les deux registres de 1’élévation et du
bonheur. La traduction frangaise a la double qualité de la précision et de la clarté, et les
six cents notes qui ’accompagnent sont chaque fois éclairantes et aussi complétes que
possible en donnant non seulement les références aux autres ceuvres du Philosophe, mais
encore aux textes patristiques et médiévaux nécessaires a leur compréhension. Qu’il
nous soit permis, en conclusion, d’aller peut-étre encore plus loin que les présentateurs
de ces textes magnifiques en ce sens que, a nos yeux, et ¢’est ainsi que nous comprenons
I’invitation a monter au troisiéme ciel dans lequel Paul a été accueilli, si Ficin refuse avec
tant de vigueur le point de vue physique de la lumiére, au sens péripatéticien du mot,
c’est que, pour lui, la véritable physique de la lumiére ne peut étre qu’une angélologie,
comme n’a cessé de le dire la tradition patristique, laquelle, depuis saint Augustin, avait
compris la création de la lumiére dans le premier chapitre de la Genése comme la création



BIBLIOGRAPHIE 299

de ’intellect angélique. Mais cela nous entrainerait a bien d’autres développements qui
ne peuvent pas faire partie d’une recension. L'histoire et la description des manuscrits
latins des opuscules, leurs successives éditions et différentes traductions sont données
en début de volume, ainsi que, en fin de volume, une bibliographie des ceuvres de Ficin
et un choix d’¢tudes et de commentaires.

Jean BOREL

JEAN-CLAUDE WoOLF, Zarathoustras Schatten. Studien zu Nietzsche (Ethik und
politische Philosophie), Fribourg, Academic Press, 2004, 223 p.

Spécialiste réputé des différentes versions de I'utilitarisme en éthique, I’A. nous
offre ici une belle série d’études nietzschéennes, qui réussissent ’exploit d’étre a la
fois trés riches et pertinentes dans la lecture des textes et de se situer a une distance
critique qui rend le cheminement du livre suggestif et cohérent. L’A. met trés bien en
évidence que la critique de la religion et des valeurs, chez Nietzsche, ne va pas sans une
mise en ceuvre de certaines formes de foi (en Dionysos, par exemple, ou par le moyen
d’une affirmation de la vie), qui permettent de comprendre la virtuosité littéraire et
métaphorique, voire les tonalités religieuses de Nietzsche. Un chapitre fort suggestif sur
les ombres de Nietzsche (au double sens des ombres portées de son ceuvre et du concept
d’ombre dans sa pensée) est a cet égard tout a fait exemplaire de la maniére dont I’A.
conjugue une critique immanente de 1’ceuvre et une critique informee de I’histoire de sa
réception et de ses effets. Le lecteur est ainsi conduit par différents chemins (le respect
de soi et des autres, les conflits de valeur, le concept de puissance, etc.) a revisiter de
maniére dynamique la critique nietzschéenne de la morale et de la religion. Un chapitre
est consacré aux relations entre John Stuart Mill et Nietzsche, a propos desquels I’A.
souligne davantage (et peut-étre trop ?) les continuités que les oppositions. La conclusion
du livre est instructive: discutant les ouvrages récents de Brian Leiter (Nietzsche on
Morality, Londres-New York, Routledge 2002) et de Frank Cameron (Nietzsche and the
‘Problem’ of Morality, Berne-New York, Peter Lang, 2003), I’A. met en avant 1’éthique
affirmative de Nietzsche mais s’étonne de 1’absence de débat sur les présupposés de
cette éthique. En résumé, une contribution éclairante, a la fois équilibrée et engagée, au
débat sur les liens possibles, aujourd’hui méme, entre Nietzsche et I’éthique.

DEenis MULLER

JoceLyn BenoisT (éd.), Husserl (Les Cahiers d’Histoire de la Philosophie),
Paris, Cerf, 2008, 288 p.

Ce recueil rassemble dix contributions de chercheurs dont plusieurs comptent parmi
les spécialistes actuels de Husserl les plus reconnus. La qualité scientifique et I'intérét
de ces textes est indéniable et elle manifeste, comme le releéve Jocelyn Benoist dans
son avant-propos, «la vitalité et la diversité de la réflexion qui, encore de nos jours,
plus d’un siécle apres la parution des Recherches logiques, se nourrit de la pensée de
Husserl.» Etudier Husserl, ce n’est pas seulement faire de Ihistoire de la philosophie,
mais trouver des concepts, des descriptions et des analyses pertinents dans un grand
nombre de débats philosophiques contemporains. Présentons trés briévement ces
contributions en tentant, quelque arbitraire que soit 'exercice, de les classer. Quatre
articles ressortissent a la logique ou a la philosophie du langage. Celui de Jean-Francois
Courtine («L’objet de la logique»), montre que 'ontologie husserlienne de 1’objet
est moins lestée de présupposés traditionnels que I'on pense souvent et constitue une

Philosophie
contemporaine



300 BIBLIOGRAPHIE

critique radicale de I'ontologie classique. De fagon similaire. Jean-Luc Marion explique
(«Le logigue et le donné») que les considérations husserliennes sur la «logique» ne
débouchent pas sur une logique formalisée, mais ont amené la reconnaissance que
I’objet est un donné construit, restreint, plus tardivement venu que 1'événement. Jocelyn
Benoist («sur le concept de “remplissement”») thématise la visée de signification chez
Husserl en montrant en quoi elle se rapproche et en quoi elle différe de la conception
wittgensteinienne de la signification. Et Jean-Philippe Narboux («L’indexicalité, pierre
d’achoppement de l'intentionnalisme husserlien ?»), en dialogue avec des penseurs
analytiques de la signification (Kaplan, McDowell), défend la thése selon laquelle la
conception de I'intentionnalité est mise en danger par le phénomeéne de I’indexicalité.
Deux contributions touchent le domaine de la philosophie des mathématiques. Vincent
Gérard («Husserl, éleve de Kronecker et Weierstrass : théorie de la signification, théorie
des nombres et théorie des fonctions») discute le statut des nombres imaginaires dans
la philosophie husserlienne des mathématiques. Et Paolo Spinicci discute de maniére
critique, en s’appuyant sur I’axiomatique d’Euclide, la prétention husserlienne a retracer
une genese de la géométrie a partir de I’expérience préscientifique. Les quatre dernigres
contributions touchent a des domaines trés diftérents et nous les présenterons chacune
pour elle-méme. Natalie Depraz («Attentionnalité et intentionnalité : I’ attention comme
“modulation”...») montre que la psychologie phénoménologique husserlienne contient
des analyses remarquables pour une psychologie de I'attention. De son c¢dté Francoise
Dastur («L'approche phénoménologique du phénomene de I'imagination») expose, en
particulier dans les Recherches Logiques et dans les Ideen I, toutes les ressources de la
conception husserlienne de I'imagination, en la mettant en rapport avec plusieurs auteurs
majeurs de la tradition philosophique. Rudolf Bernet («Le freudisme de Husserl: une
phénoménologie de la pulsion et des émotions») €tablit un lien surprenant en mettant
en évidence une véritable philosophie de la pulsion chez Husserl qui peut entrer en
dialogue avec Freud et apporter des clarifications conceptuelles a la pensée du fondateur
de la psychanalyse. Et enfin, Dan Zahavi («Husserl et la transformation intersubjective
de la philosophie transcendantale») expose de facon trés concise et claire les lignes
directrices de la philosophie husserlienne de ’intersubjectivité en montrant que I'idée
d’une communauté intersubjective, dont les philosophies transcendantales passent
souvent pour ne pas pouvoir rendre compte, est déja pleinement présente chez Husserl.

FrEDERIC MOINAT

Rovanp SusLow, L éthique ou la question du sujet (Les cahiers du portique),
[Strasbourg], Editions du Portique, s. d. [2004], 192 p.

Dans ce recueil d’articles, I’A. poursuit ses réflexions éthiques sous 1'égide de la
psychanalyse lacanienne. Qu’il traite de la question du mal, de la signification de I’éthique
chez Aristote ou d’une question plus limitée comme le suaire de Turin, il met en ceuvre
une relecture critique des lieux classiques de la pensée. Cela le conduit a un triple geste:
révoquer en doute les logiques institutionnelles de type autoritaire, dans I’Eglise comme
dans la société ; interroger I’idéal trompeur d’une science objective sans sujet et sans désir;
promouvoir une éthique ot le sujet et le désir de 1’étre humain singulier et concret trouvent
leur place centrale, dans la théorie philosophique et théologique, mais également dans les
pratiques sociales et politiques. Bref, sous des airs parfois techniques ou un peu pédants, ce
petit ouvrage pose des questions essentielles et ne saurait laisser le lecteur en repos, & moins
de se contenter d’une stabilité illusoire et d’une rigueur intellectuelle dépersonnalisée.

Dents MULLER



BIBLIOGRAPHIE 301

CHrisTIAN GROSSE, Les rituels de la céne. Le culte réformé a Geneve (XVI-
AXVIF siecles) (Travaux d’Humanisme et Renaissance, 443), Geneve, Droz,
2008, 760 p.

Cette these remarquable d’un jeune historien genevois marquera les études
calviniennes et en particulier les recherches actuelles sur la ritualité. L'introduction
méthodologique trés intéressante («Réforme et rituel, culte et culture») situe ce
travail dans le cadre des études d’anthropologie historique, sur les traces de Bernard
Roussel notamment, qui se donne pour tiche d’analyser I’histoire des pratiques et non
d’abord les doctrines. La Réforme, loin d’étre une religion axée sur la seule Parole, est
¢galement une religion faite de rites, de pratiques, de gestes, que I’A. va étudier avec
minutie. Son projet est d’examiner «l’ensemble des liens entre la céne et son systeme
rituel», considérant ainsi la céne comme étant «au cceur de la construction de la culture
religicuse réformée» (p. 36). Ce qui d’ailleurs corrobore les recherches des théologiens,
A. Ganoczy par exemple, qui voient en Calvin le protagoniste d’une Eglise comme
communauté eucharistique. Ainsi, I’opposition, longtemps admise, entre ritualisme
catholique et spiritualisme protestant s’avérerait fausse. L'ouvrage est trés clairement
charpenté en deux grands volets: «I’institution de la céne» d’une part, et «la préparation
de la cénen d’autre part. Cinq chapitres scandent la premiere partie: «Le renversement
de I"autel (1530-36)», qui décrit le bouleversement symbolique et rituel a Genéve avant
I"arrivée de Calvin; «La forme des priéres ecclésiastiques», qui analyse le formulaire
de 1542 ; «Le parcours liturgiquen, «Le lieu de la céne», «Le temps liturgique» avec
les quatre communions annuelles imposées par Berne, alors que Calvin lui-méme aurait
préféré une célébration plus réguliére («a tout le moins chaque semaine une fois», selon
I'IRC 1V,17.46). Aprés cette premicre partie, parfois un peu longue et redondante, la
seconde est plus originale et aborde ce qui tient vraiment a cceur a I’A. d’un point de
vue rituel mais aussi ecclésiologique et socio-politique: «la préparation de la céney,
¢’est-a-dire la préparation a «faire la céne», comme on disait au XVI* siecle. L’ensemble
des efforts fournis pour permettre a toute la population de célébrer la céne «dignement»
est impressionnant et provient de la conception méme de la ceéne chez Calvin, a la fois
mystique (I’A. le rappelle a juste titre) et disciplinaire. Il s’agit de la «sainte» céne,
¢’est-a-dire de la sanctification de I'Eglise comme corps du Christ. Méme si la lourdeur
du dispositif peut nous paraitre @ nous modemes oppressant, car au fond utopique,
I’exigence de foi, de justice sociale et méme de réconciliation entre les gens avant de
participer au repas sacré ne laisse pas d’impressionner. C’est ainsi que trois chapitres,
a mon avis les plus neufs, structurent cette seconde partie : la discipline ecclésiastique,
avec le Consistoire en particulier (il faudra parler désormais de suspension ou de privation
de la céne, et non pas d’excommunication); la confession de foi, avec ’instruction des
enfants aussi; «le lien de charité» avec |’exigence de réconciliation entre les gens sur
le plan familial, social et entre Genevois et étrangers, vu I"afflux des réfugiés francais.
Un Epilogue enfin («La mutation du systéme rituel de la céne») analyse les tentatives de
réformes a I’intérieur de la Réforme et montre que peu a peu, au cours du XVII siécle,
le rite tend a s’intérioriser et a s’individualiser sous I'influence du retour de I’émotivité,
puis bientot des Lumieres, Des annexes substantielles completent utilement le tableau.
Remarques: 1) Me trompé-je si I’A. me parait brouillé avec la terminologie, confondant
(sous I'influence anglo-saxonne ?) le «rituel», qui désigne la structure liturgique prescrite,
et le «riter, qui en est ’exécution? Ainsi, dans la derniére phrase : «La communion devient
alors davantage une cérémonie symbolique qu’un rituel qui met véritablement en présence
une société et son dieu» (p.629), ne fallait-il pas écrire «rite» et non pas «rituel» ? 2) Sur
le fond, j’ai eu parfois le sentiment que I’A. préte aux théologiens des positions qu’ils
ont dépassées depuis longtemps, comme §’1ls étaient uniquement attentifs aux dogmes.
Ainsi ce sont les théologiens dits «pratiques», qui ont insisté, certes d’un point de vue
pastoral, sur... les pratiques justement, la religion populaire, les rites, homologués ou non,
I"architecture, les images, etc. 3) Il est regrettable que trop de fautes typographiques aient

Histoire de
la théologie



302 BIBLIOGRAPHIE

échappé a la relecture (la faute a I’informatique ?). Mais tout cela ne saurait nous empécher
de considérer cet ouvrage comme un grand livre (au propre et au figuré !) dont on ne
pourra désormais pas se passer.

Henry MotTu

Craupt LaNGLots, L autobiographie de Theérese de Lisieux, édition critique du
Manuscrit A (1895), Paris, Cerf, 2009, 592 p.

Claude Langlois, titulaire depuis 1993 de la premiére chaire d’histoire et de sociologie
du catholicisme contemporain a I’Ecole Pratique des Hautes Etudes, nous livre ici le fruit
de plus de dix années de recherches nouvelles sur les manuscrits de Thérese de Lisieux,
mettant au jour une véritable archéologie des textes de la carmélite. Qu’est-ce a dire alors
que tout est déja connu et publié ? «La qualification d’autobiographique, dit I'A., a été
donnée a trois manuscrits distincts, a la fois parce que Thérése en chacun d’eux disait
Je et parce qu’ils avaient été mis bout a bout pour composer les onze premiers chapitres
de I’Histoire d’'une dme». Reprenant alors a zéro la lecture de chacun de ces manuscrits
pour lui-méme et refusant de considérer qu’ils constituent un ensemble cohérent, I'A. a
pu établir que le je thérésien avait produit un poeme (Ms B) (Cf. Le Poéme de septembre,
Paris, 2002), une correspondance suivie (Ms C) (Cf. Lettres a ma Mere bien-aimée,
Paris, 2007) et, enfin, une autobiographie au sens strict du mot (Ms A), publiée ici en une
édition critique trés soignée et accompagnée de toutes les notes nécessaires pour ouvrir a
Iintelligence du texte dans les moindres détails. L’enjeu est important, non seulement pour
les admirateurs et disciples de I'une des plus jeunes Docteurs de I’Eglise, mais pour tous les
lecteurs, qu’ils fussent croyants ou non. Ce qui fait I’originalité profonde, aux yeux de I'A
de ce Manuscrit A, c’est le mélange inextricable d’autobiographie et d’hagiographie, le
fait que ’autobiographie est toujours largement hagiographique, et d’une hagiographie qui
n’est point rajoutée, comme habituellement de I’extérieur, mais qui est a la source méme
de I’écriture. Il montre ainsi que, a la lire attentivement, on trouve sans cesse la présence de
deux discours hagiographiques différents : Thérese met d’abord en avant sa volonté précoce
d’étre une sainte et écrit sa vie comme ’histoire d'une sainte en montrant les moyens
qu’elle a utilisés pour y parvenir. Mais I’année 1895 ou elle entreprend de se raconter est
unique — avant 1895, elle apprenait encore, texte aprés texte, a écrire, et apres, elle n’aurait
plus pu écrire —, car elle est ébranlée par un séisme, par la révélation, en juin, de I’Amour
miséricordieux : et bienidt, c’est toute i’auiobiographie qui s’illumine de maniére autre, se
sanctifie, se sacralise. Mais cette perspective hagiographique n’annihile en rien la matrice
autobiographique, et donc ne change pas, du point de vue de qui regarde le texte produit,
la nécessité de connaitre les régles de ce genre trés particulier. Nous remercions I'A. de
nous donner ainsi le Manuscrit A dans sa teneur originelle, sans les ajouts postérieurs,
disponibles en notes, et avant les normalisations ultérieures, c¢’est-a-dire tel que Thérese
I’a remis a sa prieure le 20 janvier 1896. Pour la premiére fois, nous pouvons lire Thérése
«au rythme de son €criture initiale, la plus spontanée, la plus orale souvent, la plus rythmeée
aussi, en fonction d’un singulier usage de la langue, de notre langue». Mais comment une
femme a pu, a I’age de 22 ans, saisir ainsi la totalité de sa vie, de sa naissance a la révélation
de I’infinie miséricorde, juste avant d’entrer, par la maladie et la faiblesse, dans |'évidement
tres rapide de I’ame et du corps, la dépossession radicale de soi et ’enténébrement de son
ciel jusqu’a la mort ? La réponse ne peut se trouver qu’en Celui qui a suscité cette vocation
exceptionnelle, laquelle a fait naitre dans le peuple de Dieu qui I’a reconnue la fameuse
famasanctitatis, la «renommée de sainteté». En fin de volume se trouve une Table des sigles
et abréviations des ceuvres de Thérése et d’autres ouvrages de référence. Que cet ouvrage,
imprimé avec tant de soin, et dont une lecture féconde exige de passer constamment du
texte aux notes, ne soit pas méme broché, voila qui est regrettable.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 303

Steran Hovrmann, Karl Barth als Theologe der Neuzeit. Studien zur
kritischen Deutung seiner Theologie (Forschungen zur systematischen
und dkumenischen Theologie, 118), Goéttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
2007, 444 p.

Cette these de doctorat soutenue a la faculté de théologie protestante de Miinster en
2006, sous la direction de Michael Beintker, constitue un imposant tour d’horizon critique
et une tentative de reconstruction théologique impressionnante touchant le dossier des
relations entre Karl Barth et la modernité. Cinq auteurs allemands sont présentés, situés
et discutés: Trutz Rendtorft (né en 1931), Falk Wagner (1939-1998), Friedrich Wilhelm
Graf (né en 1948), Dietrich Korsch (né en 1949) et Georg Pfleiderer (né en 1960). Ainsi,
sur prés de trente ans de distance générationnelle et quarante ans d’écart rédactionnel
— les travaux étudiés vont de 1960 a 2000 — le lecteur est convié a ce qu’il y a eu de
plus pointu et de plus subtil dans la réception germanophone de Barth (les dinosaures
plus anciens voire contemporains de Rendtorff: Ebeling, Jiingel et Pannenberg étant
laissés davantage en retrait). Le choix du corpus s’explique sans doute par le fait que
le point de départ est situé dans I’ceuvre encore trop peu étudié¢e de Trutz Rendtorff sur
la théorie du christianisme et la reconstruction de Barth proposée dans ce cadre; I’A.
lui consacre prés de 150 pages au début de son ouvrage. A la faculté de Munich, ot
j’ai moi-méme étudié au milieu des années 70, le débat faisait rage, souvent a fleuret
moucheté, entre les adeptes de Rendtorff et ceux, plus hégéliens, de Pannenberg. Mais
chacun essayait aussi de trouver sa propre voie. C’était le cas du viennois Falk Wagner,
le plus spéculatif de tous. Marqué par Wolfgang Cramer, fin connaisseur de Hegel et de
Fichte (dans sa thése sur la personnalité de Dieu dirigée par Pannenberg) mais aussi de
Schleiermacher (dont la Dialectique constituait le théme de son habilitation), Wagner
discutait Barth sous I’angle de la question de 1’absolu: parmi ses propres doctorants,
on trouve & I’époque Wilhelm Gréb, Hartmut Ruddies et F.-W. Graf. Comparée aux
travaux de Rendtorft, sa théorie de I’absolu, inspirée de Cramer, doit beaucoup moins
a Troeltsch et a la question de I'histoire. Le différend porte finalement sur la question
de la liberté, beaucoup plus autonome et subjective chez Rendtorff, nettement plus
ancrée dans I'idée de Dieu chez Wagner (comme chez Hegel, Barth et Pannenberg).
Wagner se préoccupe du fondement ultime de la liberté et de la subjectivité, alors que
Rendtorff, et Graf a sa suite, seront nettement plus «libéraux» et axés sur I’éthique.
Dans son tournant historico-empirique, Wagner deviendra encore plus sceptique sur
le «fondement théonome» (sic) de I’Etat chez Barth, tout en estimant que finalement
Rendtorff, en voulant radicaliser Barth et faire de lui un méta-moderne, retombe sous
les mémes contradictions que lui. Ce qui n’a pas empéché Ingolf Dalferth de parler, a
propos de Wagner, d’un barthisme spéculatif, alors qu’un post-barthien comme Krétke
verra plutot, chez Wagner, des restes d’une théorie anthropologique de la subjectivité et
s’opposera a I’idée d’un autoritarisme ou d’un positionalisme barthien. Les chapitres de
I’A. sur la réception de Barth par Graf, Korsch et Pfleiderer sont tout aussi détaillés et
captivants : Graf discute Barth de maniére intensive sous I'angle de I’historicisation de
sa pensée et du processus méme de la théologie en modernité; la fonctionnalisation des
théologouménes conduit nécessairement a une reprise plus éthique et plus libérale que
dogmatique des données de la révélation et de la foi; chez Korsch, la reconstruction de la
pensée barthienne est placée sous le signe d’une réinterprétation et d’une intensification
de la dimension dialectique de toute théologie; enfin Pfleiderer tire davantage Barth du
coté de la théologie pratique. Dans tous les cas, les auteurs analysés par I’A. postulent
un nouveau rapport de la théologie et de la modernité. Barth reste & la fois un passage
obligé, que ce soit comme tremplin ou comme prétexte. Paradoxalement, les impulsions
séminales de Rendtorft, qui conditionnent ’ensemble du livre, reflétent I'ambivalence
méme de la position de Barth comme de toutes ses réceptions: & moins de le rejeter
en bloc, comme le veut la mode, ou de se rallier a lui sans rémission, comme on peut

Théologie
contemporaine



304 BIBLIOGRAPHIE

le constater et le craindre dans un certain renouveau du barthisme, tout théologien
digne de ce nom est bien obligé de se poser la question du théologique comme tel, son
contexte culturel et historique, la dénommée modernité, n’étant pas moins 1’objet de
problématisations et de différenciations sans fin. 1l est regrettable qu’un tel ouvrage,
si intéressant pour saisir la vitalité d’un pan important de la théologie protestante
allemande, semble avoir peu conscience du fait qu’il existe en Europe et dans le monde
d’autres théologiens et d’autres interprétes de Barth, pas seulement protestants et ne
pensant pas qu’en allemand. Dans ses conclusions, I'A. esquisse quelques critéres d une
théologie moderne qui oserait nous faire découvrir du neuf sur la modernité («Neues
iber die Neuzeit»): ce que Barth, on s’en souvient, avait osé en ses débuts tonitruants,
et ce qui devrait nous conduire aujourd’hui & une «théologie provocante» (Jiingel): il
faudrait recourir alors a de tout autres présupposés encore, souligne I’A.. Il est frappant
que ce livre paraisse la méme année que celut de Michael Trowitzsch, Kar! Barth heute
(Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2007), moins «savant» mais plus «détonnant».
Décidément, on ne peut pas tout faire.

Denis MOLLER

EBERHARD ScHOCKENHOFF, Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf,
Freiburg i. B., Basel-Wien, Herder, 2007, 584 p.

Cet ouvrage de synthése est di au professeur de théologie morale catholique de
I’Université de Friboug-en-Brisgau. La démarche est centrée sur les relations entre
I’éthique des vertus et !’éthique normative; évitant de succomber aux oppositions trop
faciles entre une éthique des vertus de type narratif voire communautarien et une éthique
normative exclusivement déontologique et communicationnelle, il se propose de montrer
que la modernité a trop vite entériné une éthique normative de type rationnel et discursif,
sans prendre assez en compte les ressources affectives du sujet classique en sa dynamique
vertueuse. L’A. entend surmonter les oppositions analysées et critiquées en s’appuyant sur
une priorité pré-morale des Biens seule @ méme, selon lui, de fonder philosophiquement
et théologiquement I’éthique. L’A. comprend I'éthique avec des mots qui font penser a
I’approche du penseur luthérien Trutz Rendtorff: ¢’est une «théorie de la conduite de la
vie humaine» (17), qui conjugue [a réflexion sur la vie bonne et sur agir juste. C’est.
donc aussi une éthique qui récuse I’opposition haberrmassienne entre 1’éthique (centrée
sur le Bien) et la morale (centrée sur le Juste). L’A. reconnait également les mérites de
Konrad Stock, un des seuls théologiens protestants a avoir tenté de revaloriser les vertus.
Sur le fond, la différence avec la conception catholique lui parait mince et ne pas justifier
un conflit confessionnel sérieux. Il n’ignore cependant pas que Luther a fait preuve
d’une grande méfiance envers les vertus aristotéliciennes (152 sq.). 1l discute Fénelon
(le pur amour, 254 s¢.) et trace — un peu rapidement sans doute — une ligne généalogique
conduisant a Kierkegaard et a Nygren, ce qui débouche sur un portrait assez convenu
d’une position protestante déréalisante, isolant les vertus théologales (foi, espérance,
amour) de leur connexion a I'éthique et au commencement de 1'éthique au cceur de
’agir. Sur le fond, je suis personnellement assez d’accord avec I'A. quand il signale les
risques de I'extrémisme déréalisant de la thése protestante ; mais sa maniére schématique
demeure encore marquée, me semble-t-il, par des vieux restes d’apologétique catholique
et de polémique anti-protestante, malgré le good will cecuménique évident de I’A. : autant
il convainc dans sa critique du manque d’équilibre d’un certain extrémisme protestant,
autant il parait manquer le moment critique de la thése protestante, en I’émoussant. En
d’autres termes: le thomisme raisonnable et moderne (dans lequel se tient visiblement
[’A.) a bien raison de plaider pour une sage «corrélation» des vertus cardinales et des
vertus théologales, mais il a tort de sous-estimer la fonction asymétrique du théologal, ce



BIBLIOGRAPHIE 305

qui rend la foi, I’espérance et ’amour transformateurs et déstabilisants. Il manque donc
ici un sens aigu de I’instabilité normative produite par I'Evangile, avec ses conséquences
pour une éthique chrétienne vraiment originale et spécifique. On voit bien cette limite
dans les pages finales du volume ou I’A., discutant avec beaucoup de z¢le les theses
protestantes, récuse Luther en faveur de Mélanchthon, Calvin et méme Barth, qu’il tend
a tirer du co6té des positions catholiques. C’est un réflexe classique dans la théologie
morale catholique, mais je ne suis pas sur que cela rende justice au c6té plus critique de
Barth notamment. L’ A. privilégie les équilibres mais cela le conduit a émousser la pointe
de Luther et de Barth — et méme de Calvin, pour lequel il a davantage d’inclination. Cela
est d’autant plus dommage que I’A. me parait accorder davantage au Bien platonicien
qu’aux Biens aristotéliciens, et qu’une perspective platonicienne aurait peut-étre plus
de chances, aujourd’hui, de rendre compte du caractere inassimilable de I'Evangile et
de la foi et de leur réle novateur en éthique. A analyser de plus prés la maniére dont
I’A. congoit le passage ou la transition entre les deux types d’éthique qu’il compare
afin de les articuler de maniére innovante, on découvre les points forts et les limites
de son approche normative. L’A. reproche en effet aux éthiques normatives modernes
de s’intéresser aux actions indépendamment du sujet qui les accomplit (p. 303). A ses
yeux, I"origine de I’agir, la condition de possibilité méme de son émergence ou de sa
naissance demeure obscure. Dans cette perspective réductrice, le regard se concentre
sur la normativité ou 1’éthicité de I’action, mais sans s’interroger, en amont, sur la force
(Kraft) qui peut rendre possible de faire le bien. Pour I’A., qui reprend ici la conception
de Trutz Rendtorff sous un angle plus arétologique, il s’agit d’évaluer (beurteilen)
les actions comme des «parties constitutives (Bestandteile) d’une conduite de la vie
(Lebensfiihrung) plus ou moins cohérente» (p. 303). Dit autrement, le défi est de faire
entrer les «buts vitaux» (Lebensziele) de la personne agissante et son «projet de vie
bonne» dans I'angle de vue de I’éthique (ibid.). La question se pose des lors de savoir
si I’A. donne au projet de vie bonne comme tel le statut pragmatique et subjectif de
fondement pré-moral de I’éthique normative ou si ce ne sont pas plutdt les Biens ou le
Bien comme tels qui constituent objectivement ce fondement. L’intention initiale de I’A.,
dont la sincérité et le bonne volonté sont remarquables, est de proposer une nouvelle
interprétation théologique de la question du fondement de I’éthique. Sa thése se noue
a l'intersection de I’éthique des vertus et de I’éthique normative, avec une insistance
forte sur le moment de "affectivité. Mais le résultat ressemble plutot a une mise a jour
- équilibrée et intelligente — des théses aristotélo-thomasiennes dans le débat contem-
porain qu’a un véritable renouveau. Admettons que le défi est singulier: renouveler la
théologie morale, est-ce en accentuer la dimension intégrative (et de ce point de vue une
mise a jour thomasienne semble aller dans le sens du renouveau) ou oser affronter la
nouvelle donne de [’éthique théologique réellement confrontée aux ébranlements et aux
doutes de la modernité et de ses avatars différenciés — comme je tends a le penser ? Un
tel remue-ménage ne conduirait pas a fuir le projet d’une éthique intégrative, mais a le
revisiter de fond en comble sur I’horizon méta-moderne d’une oscillation infinie. C’est
an’en pas douter plus dangereux, plus ardu et plus nécessaire que jamais si on veut que
I’éthique théologique garde son potentiel de pertinence et d’explosivité.

DenNis MUOLLER

Francis KapLan, L'embryon est-il un étre vivant ? Paris, Editions du Félin,
2008, 99 p.

La question posée par le titre est bien le sujet du livre, mais son objectif est la
décriminalisation de I’avortement. L’A. est & la recherche du statut ontologique
(p.12) de «I’entité pré-embryon/embryon/feetus» (p. 91) pour définir jusqu’a quand



306 BIBLIOGRAPHIE

I’avortement n’est pas un homicide et depuis quelle date il pourrait le devenir. L’A.
démonte vigoureusement et avec un certain succes les théses catholiques romaines
qu’il prend pour exemple de I’ensemble des tenants de [’humanité de I’embryon dés la
conception, position que 1'on retrouve aussi chez les évangéliques et certains courants
Jjuifs ou musulmans. L’A. commence par rediscuter les arguments anciens : Judith Jarvis
Thompson et son violoniste comateux, I’animation selon Thomas d’Aquin, la personne
définie par son ADN (montrant en passant comment |’Eglise romaine ruine ainsi
I’immortalité de I’ame, p. 31) et [’affirmation que [’embryon est une personne potentielle
des la conception. Ensuite, il expose une réflexion plus personnelle, défendant la these
que ’embryon/feetus n’est pas un étre vivant. Entreprise difficile puisque le sens commun
nous dit que méme une amibe est un étre vivant. Mais, en ajoutant critéres sur critéres,
il parvient a définir I’étre vivant comme une entité qui doit étre a tel point autonome
et indépendante des autres, qu’on en vient a se demander dans quelles portions de sa
propre vie on est un étre vivant tel que défini. On touche la a une des apories du statut
de I’embryon: la catégorie biologique ou ontologique sur mesure qui permet ensuite
une éthique sur mesure pour défendre sa propre position. On s’attend, a partir de 13, a
ce qu’il justifie ou autorise I’avortement jusqu’a la naissance, mais ce n’est pas le cas et
c’est presque décevant. D’autant plus que I’A. traite avec finesse de la deuxiéme aporie
du statut de I’embryon : le probleme de la continuité entre la conception et la naissance.
Il fait appel au sorite du chauve (p. 86-7) et a notre traitement de la fin de la vie ou, selon
ses criteres, le malade dépendant n’est plus absolument un étre vivant, mais le reste
«suffisamment» pour qu’on ne le tue pas. C’est a ce «suffisamment» que sont consacrées
les derniéres pages du livre — de maniére fort décevante. Aprés s’étre donné tant de
peine pour montrer que I’embryon/feetus n’est pas un €tre vivant, que la potentialité de
le devenir ne change pas son statut avant la naissance, il finit pas appliquer le critére
neuronal en miroir de la fin de vie (p. 92) pour autoriser I’interruption de grossesse sans
culpabilité pendant le premier trimestre. La recherche d’un statut ontologique accouche
d’un critere biologique (qui ne tient pas compte de la continuité évoquée) finalement
aussi aléatoire que ceux que I’A. dénonce chez ses adversaires. C’est dommage, d’autant
plus qu’il avait ouvert, dans un chapitre intitulé «L’enfant créé par I’amour de sa mére», la
potentialité de développer un statut relationnel autour de la notion «d’amour prospectif»
(p.70). Mais comme [’A. I'a démontré, potentialité n’est pas réalité.

JEAN-MARIE THEVOZ

DieTricH BONHOEFFER, La parole de la prédication. Cours d’homilétique a
Finkelwalde, traduit et commenté par Henry Mottu, 2¢ édition augmentée
(Pratiques, 8), Geneve, Labor et Fides, s. d. (2003), 105 p.

Il s’agit de la réédition légérement mise a jour de la traduction francaise parue en
1992. Bonhoeffer a professé I’homilétique au séminaire de I’Eglise confessante entre
1935 et 1939. Henry Mottu précise dans un avertissement liminaire que ’édition critique
de ce cours d’homilétique, fondée sur les notes de I'étudiant Friedrich Tentepohl, est
parue entre-temps, en 1996, dans les Dietrich Bonhoeffer Werke (vol. 14, p. 478-530),
a p. Selon Mottu, I"ordre chronologique de I’édition critique ne modifie pas de fagon
significative I’ordre thématique adopté par Eberhard Bethge (dont I’édition antérieure (GS
IV) sert de base a la traduction proposée ici). Outre un bref complément bibliographique,
cette deuxieme édition francaise comporte un paragraphe nouveau intitulé «Prédication
et sainte cene» (p. 508-509 de DBW 14, ici p. 93-95). On y admirera le style direct et
elliptique & la fois, ou se confirme une «théologie de la réalité» (André Dumas) ou parole
et sacrement concourent sans séparation a une prise en charge du corps et du monde.

Dexnis MULLER



BIBLIOGRAPHIE 307

DieTricH BONHOEFFER, Vivre en disciple. Le Prix de la Grdce, nouvelle édition
publiée sous la direction de Henry Mottu, traduction de Bernard Lauret
avec la collaboration de Henry Mottu ((Euvres de Dietrich Bonhoefter, 4),
Geneve, Labor et Fides, 2009, 330 p.

S’il est ouvrage théologique qui n’a cessé d’étre lu et travaillé depuis sa parution
en décembre 1937, c’est celui qui reparait aujourd’hui dans I’importante collection des
«QOeuvres de Dietrich Bonhoeffer» (1906-1945) en langue frangaise. Ce petit volume,
Nachjfolge, classiquement traduit par Le Prix de la Grdce et désormais par Vivre en
disciple, est un ouvrage-clé qui fait entendre la matiére de quelques cours donnés lors
des séminaires de Finkenwalde. Le théologien allemand exprimait la ce qu’il allait vivre
au quotidien les années a venir, ¢’est-a-dire un engagement coliteux. Dans cet opuscule
consacré a I’expérience du disciple il défend la thése suivante: «Seul le croyant est
obéissant et seul celui qui obéit croit». Cette formulation exigeante et dérangeante, il
I’éprouvera en devenant une figure forte de I’Eglise confessante. Il ira méme jusqu’a
s’engager contre le régime national socialiste et son Fiihrer, ce qui conduira & son
arrestation sa pendaison en avril 1945. L’enjeu de suivre le Christ jusqu’au bout n’est
donc pas aux yeux de Bonhoeffer a bien plaire, mais véritablement ’'unique fagon de
vivre en disciple dans un monde bien décidé de se passer de Dieu. Dans un tel temps,
il s’agit de revenir a I’essentiel, a savoir au Sermon sur la montagne. Aussi, peu avant
sa mort, écrira-t-il ceci dans 1’une de ses Lettres de prison: «J’ai cru pouvoir apprendre
a croire tout en essayant de mener une vie sainte en quelque sorte. L’aboutissement de
ce chemin a certainement pour moi été la rédaction de Nachfoilge.» Si la réflexion de
Bonhoeffer débute par des précisions capitales concernant la distinction a opérer entre
ce qu’il appelle la griace «a bon marché» et celle «qui colite», elle se poursuit par une
relecture et une interprétation des chapitres 3, 6 et 7 de 1’évangile de Matthieu et du
passage consacrés aux envoyés dans ce méme évangile (9, 35-10, 42). Enfin, une seconde
partie, plus ecclésiologique, explicite ce qu’il faut entendre par «L’Eglise a la suite de
Jésus Christ», présent aujourd’hui corporellement avec sa Parole. La nouvelle traduction
du titre et du mot principal Nachfolge rend bien la dynamique dans laquelle Bonhoeffer
veut inscrire celui qui veut marcher a la suite du Christ, et cela d’autant plus en un temps
ou le mot «grace» n’est guére compris. Les notes nombreuses et abondantes que comporte
cette nouvelle édition précisent bien les sources de la pensée de Bonhoeffer et montrent
les nombreux échos qu’elle a suscités. Mentionnons enfin I’intéressante «Postface des
Editeurs allemands» qui précede les indications bibliographiques conséquentes (glossaire
donnant la traduction des mots clés, index des citations bibliques, des noms propres et
des thémes) qui permettent de retrouver tel passage majeur, telle mention de Luther, etc.
A n’en pas douter, ce livre est appelé a stimuler longtemps encore la réflexion solide et
I’engagement séricux de nombreux lecteurs désireux non seulement de comprendre ce
dont parlait le Christ, mais d’y répondre.

SERGE MoLLA

ErmannO GENRE, Le culte chrétien. Une perspective protestante, traduit de
I'italien par Corinne Lanoir (Pratiques, 23), Geneve, Labor et Fides, 2008,
254 p.

Ce livre solide et documenté, écrit par le professeur de théologie pratique de la
Faculté vaudoise de Rome, sera trés utile aux pasteurs ainsi qu’a tous ceux qui
s'intéressent a la liturgie protestante et a son évolution. Trois parties en répartissent
le contenu: la premiere, intitulée «L’intégration du temps et de I'espace, tradition et
innovationy», est méthodologique et historique (la science liturgique, la liturgie dans le



Sciences
bibliques

308 BIBLIOGRAPHIE

temps, I'espace liturgique, la musique et I’art). On relévera I'analyse originale de la
domus ecclesiae des célébres fresques de Doura Europos : «le bon berger n’est donc pas
a Doura [Europos] une figure eschatologique, mais représente I’image d’un Dieu proche
de la communauté, qui sait interpréter ses angoisses, ses dangers, ses peurs, un Dieu qui
offre a ses brebis nourriture et protection» (p. 88). Cette remarque résume bien le propos
pastoral de I’A., pour qui le culte est avant tout une réponse humaine a un Dieu proche,
qui comprend et assume pleinement notre humanité. Mais c’est la deuxieme partie qui
m’a paru la plus importante («Les éléments constitutifs du culte chrétien réformé»).
L’A. y analyse avec finesse et clarté les divers moments du culte : liturgie d’ouverture,
de la Parole, de la Céne du Seigneur, trois phases classiques a respecter dans leur teneur
particuliére. Soulignons les points suivants : on devrait mieux intégrer dans la confession
des péchés la plainte de ’homme malade («la théologie dogmatique ne semble connaitre
que I’homme pécheur !», p. 185); les annonces devraient &tre faites avant les priéres
d’intercession ; il faut lutter contre «l’appauvrissement diaconal du culte» (p. 129) et
mieux signifier I'offrande; "hospitalité eucharistique devrait étre maintenant acquise
(c’est un protestant italien qui parle !) ; enfin, on notera la préoccupation de I’A. pour
la communication et la visibilité du culte par le corps, les arts et méme par une certaine
«mise en scéne» nécessaire (p. 137 sqg.). Dans sa troisieme partie enfin («Liturgic:
articulations et perspectives»), peut-étre un peu trop bréve et allusive, Ermanno Genre
met les préoccupations liturgiques actuelles en relation avec les sciences humaines, dont
la ritualité, mais aussi avec la revendication de justice. Un paragraphe trés original ayant
pour titre: «Liturgie et absence de Dieu», se demande «Comment faire place, dans la
liturgie, a cette dimension «négative», d’un Dieu absent ?» (p. 198). Cette préoccupation
se retrouve a plusieurs reprises dans ce livre qui veut tenir compte a la fois de la théologie
des Réformateurs (que I'A. a intégré avec profondeur) et en méme temps des sensibilités
de notre temps. Seule remarque de détail a I’attention de I’éditeur: les transcriptions des
mots grecs sont la plupart du temps erronées.

Henry MoTtTU

SopHIE KEssLErR-MEsGuUICH, L hébreu biblique en 15 lecons, Rennes, Presses
Universitaires de Rennes, 2009, 447 p.

Cette méthode d’hébreu biblique, qui est la derniére née dans la collection des
«FEtudes anciennes» de 1'Université de Rennes et, 4 notre connaissance, en langue
frangaise, a été remarquablement congue et réalisée. D abord parce qu’elle est trés bien
écrite et se lit agréablement, et que les quinze legons qui la constituent sont ‘modulables’
selon le temps dont dispose le lecteur, ce qui est une marque de respect et de prévenance
pour éviter toute forme de découragement; ensuite, parce que, pour chaque legon et de
maniére pedagogique, Sophie Kessler-Mesguich joint a I’exposé grammatical théorique
une ‘partie pratique’ ou sont expliqués en détail les points de grammaire précédemment
présentés, propose quelques ‘exercices corrigés’ ol sont privilégiés autant que possible
les mots les plus fréquents de 1I’hébreu biblique et, enfin, dés la cinquiéme legon, termine
par 1"*étude d’un texte biblique’ choisi avec beaucoup de finesse dans 'ensemble des
livres et des genres littéraires que contient le canon de I’Ancien Testament. Le but que
I’A. a poursuivi, qui est de vouloir donner a I'étudiant les moyens d’étre ‘autonome’ et
de le rendre capable de se débrouiller seul dans un texte biblique, rappelle celui qu’avait
déja cherché Johannes Buxtorf dans son fameux Thesaurus Grammaticus Linguae
Sanctae Hebraeae, publié a Bile en 1651. L’attention particuliére que I’A. apporte
dans les deux premieres lecons a I’apprentissage du double alphabet imprimé et cursif,
a la prononciation des consonnes et des voyelles et aux différents accents est pleine
de sagesse, car I’accommodation de I’eil aux différents caracteres et les premieres
mémorisations jouent un réle essentiel pour 1’agrément de la suite. Aprés I’exposition,



BIBLIOGRAPHIE 309

comme il se doit, du nom et du groupe nominal, genre et nombre, article et prépositions,
¢tat construit (Lecon 3), chaque legon suivante marque un approfondissement graduel
du systeme verbal, modes et conjugaisons, classes de verbes, et met en lumiére pas a
pas ce qu’il est nécessaire de comprendre pour entrer dans les textes: phrase nominale
et propositions relatives, démonstratif et conjonction de coordination; en bref, tous les
¢léments du développement de la syntaxe se mettent progressivement en place et ouvrent
I"¢tudiant a cette premiere et délicieuse satisfaction, qui est celle de pouvoir entrer assez
rapidement dans ’esprit de la langue. Au fil des pages, indications et recommandations
instaurent comme une sorte de dialogue vivant entre I’ Auteur et le lecteur. Les mots les
plus utilisés et importants sont rassemblés en un lexique a la fin de I’ouvrage. La mise
en page générale et la disposition des chapitres, les tableaux de conjugaisons, le choix des
différents caractéres utilisés pour les translittérations et transcriptions, titres et notes, et la
qualité de I"impression frappent par leur lisibilité. En conclusion, cette méthode est une
réussite et fait envie d’apprendre 1’hébreu. Nous regrettons pourtant que le magnifique
systeme des «reanim» mis en place par les rabbins pour la lecture synagogale n’ait pas fait
I"objet d’une présentation, méme bréve, en annexe, car elle peut ouvrir a des perspectives
de lecture et d’interprétation trés fine dont malheureusement les traductions officielles de
la Bible ne savent pas tenir compte, et nous regrettons aussi qu'une grammaire de cette
qualité n’ait pas ét€ brochée, ce qui la rendrait beaucoup plus résistante a |’utilisation.

JEAN BOREL

MARC PHILONENKO, Le Notre Peére. De la Priere de Jésus a la priere des disciples,
Paris, Gallimard, 2001, 206 p.

Pourquoi, apres de trés nombreux théologiens, expliquer le Notre Pére ? Depuis
cinquante ans, la documentation s’est enrichie. On connait I’importance de la découverte
des manuscrits de la mer Morte. Nous disposons aujourd’hui de la bibliothéque des
Esséniens de Palestine. La mise au jour des manuscrits a entrainé une réévaluation de
la littérature apocryphe et pseudépigraphe juive. L’interprétation du Nouveau Testament
doit étre reprise sur cette base. Le Notre Pére, traduit dans toutes les langues, est ['un
des «textes fondateurs du christianisme». Il a paru nécessaire a M. Philonenko, apres des
études antérieures, d’en donner un nouveau commentaire, ¢’est-a-dire de le retrouver
dans son texte original. Une hypothése qui discerne dans les trois premieres demandes
la Priére de Jésus et dans les trois dernié¢res la priére enseignée a ses disciples sert de
fondement 4 cette interprétation en dix chapitres. Le Notre Pére a été transmis en grec
par les évangiles en un texte long (Mt 6,9-13) et en un texte court (Lc 11,2-4). Les
deux versions se distinguent par I'invocation et par le fait que la troisiéme demande et
le second membre de la sixieme demande, présents chez Matthieu, sont absents chez
Luc. On doit aussi signaler le texte du Notre Pére cité dans la Didaché, écrit de I'Eglise
primitive. A la récitation, le Notre Pére semble un agencement de formules rythmiques.
Il se divise en deux strophes. La premiere comporte trois demandes courtes en «tu», la
seconde, trois demandes plus longues en «nous». Un grand nombre d’interprétes pensent
que les deux versions remontent a un original araméen perdu. La restitution du substrat
araméen permet de rendre compte des divergences entre les versions matthéenne
et lucanienne et de retrouver le sens premier de certaines locutions. En Matthieu, le
contexte de la priere est une vive discussion que Jésus meéne avec les pharisiens sur
I"aumone, la priere et le jefine. On doit dire le Notre Pere discrétement: Jésus pourrait
reprendre ici une critique essénienne de la priére pharisienne. 11 s’inscrit dans la filiation
pieuse illustrée par le livre de Tobie, le livre de Judith et le Testament de Joseph. En Luc,
I"'un des disciples aurait demandé a Jésus de leur apprendre a prier comme Jean-Baptiste



310 BIBLIOGRAPHIE

I’avait fait pour ses adeptes. Les disciples veulent ainsi se constituer en communauté
autonome par une priére exclusive. — De nombreux critiques ont souligné les rapports
du Notre Pére avec les priéres juives. Jusqu’a présent, la littérature deutérocanonique
a presque toujours ¢té mise de coté. L’A. remarque cependant que cette priére n’est ni
composée de fragments de formules tirées des priéres juives, ni d’une priere synagogale.
Le Notre Pére est I’expression de la pensée de Jésus nourrie de I’Ancien Testament et
des exégeses traditionnelles. S’il comprend 1’hébreu, Jésus est d’abord araméophone.
On s’explique mieux que de nombreux renvois faits par lui au texte biblique prennent un
sens nouveau lorsqu’on se reporte a la paraphrase targoumique, traduction arameéenne
infidéle des péricopes hébraiques du culte synagogal. Une autre découverte, celle du
codex Neofiti en 1956 & la Bibliothéque vaticane, a permis des recherches sur le targoum
palestinien. Enfin, certaines paroles de Jésus autorisent a croire qu’il avait développé des
exégeses de facture targoumique propres qui n’ont plus été comprises dans |’histoire de
la tradition. — Les deux premieres demandes du Notre Pere s’inspirent d’une ancienne
priere araméenne de la liturgie synagogale, le Qaddish ou «Saint». Mais alors que le
Qaddish est une priére publique, le Notre Pére est une priére privée. Dieu n’est pas
nommé dans le Qaddish, son nom est invoqué. La premiere strophe du Qaddish est a la
troisieme personne du singulier, tandis que les trois premicres demandes du Notre Pére
sont a la deuxiéme personne, ce qui leur donne un caractere d’intimité qui se manifeste
dans I’invocation, abba, référence au Psaume 89, 27, «Mon Pére et mon Dieu.» D’un
style «tendu», le Notre Pére est une priere pour la fin des temps. «Le regne de Dieu
s’est approché.» Le Qaddish appelle I’instauration du regne de Dieu, mais en un temps
indéterminé. C’est une priére eschatologique proche des «paraboles» d’Hénoch. La
«Priere de Jésus» est eschatologique et messianique. Les trois dernieres demandes
relévent d’un enseignement ésotérique et doivent étre déchiffrées. La quatrieme demande
a pour arriére-plan les récits de I’Exode et des Nombres sur I’existence du peuple
d’Israél au désert et les spéculations sur la manne développées en milieu juif du premier
siécle. Le targoum palestinien 1’éclaire, elle y trouve son achévement. La cinquieme
demande nous est transmise par Matthieu et Luc en deux versions diftérentes. Alors
que Matthieu 6, 12 parle de «dettes», Luc 11, 4 parle de «péchés». L'araméen hobah
est traduit autrement. Cette demande n’est pas a situer tout de suite dans «le champ du
pardon». Sa formulation a été juridique avant d’étre religieuse. Les disciples souhaitent
toutefois une «remise» pour la fin des temps. Pour ce qui est de la sixieme demande, on
trouve principalement quelques renvois au livre des Jubilés, d’origine essénienne. Jésus
enseigne a ses disciples de prier Dieu et de ne pas étre soumis a I’épreuve. Il évoque sans
douie la «Grande Epreuve» eschatologique a iaquelle Satan veut soumettre le monde. Au
second membre de la sixiéme demande, la Grande Epreuve est substituée aux épreuves de
la vie humaine. La doxologie, absente de Luc, n’est pas donnée en Matthieu par les écrits
anciens en écriture onciale. Un modele, cependant, s impose, celui qui est fourni par |
Chroniques 29, 11-13. L’Evangile de Marc et I'Epitre aux Hébreux mettent en rapport
la Passion de Jésus et ses priéres. A la disparition du Maitre, les premiers chrétiens
ont sauvé, en les associant, la «Priere de Jésus et la priere des disciples. Membre de
I’Institut, M. Philonenko est éditeur des Ecrits intertestamentaires dans la «Pléiade». 1l
présente a un public cultivé ce travail de spécialiste, clair, méthodique et remarquable.

ELisaBETH COUTEAU

JeAN-NoEL ALETTI, Essai sur l'ecclésiologie des lettres de saint-Paul (Etudes
Bibliques, Nouvelle série 60), Pendé, J. Gabalda, 2009, 218 p.
Ce n’est pas dans le cadre de recherches historiques, socio-historiques, ministérielles

ou thématiques sur I’ecclésiologie paulinienne que s’inscrit le travail de Jean-Nogl Aletti,
mais dans celui de I’ecclésiologie théorique et fondamentale. L’A. veut en effet montrer,



BIBLIOGRAPHIE 311

par I"analyse systématique et ciblée des proto-pauliniennes, (en particulier I Co et Rm)
et deutéro-pauliniennes (Eph. et Col.) — sans aborder les Pastorales — comment Paul a
conceptualisé la nature de la/les communauté/s par rapport a Dieu, au Christ, a I’Esprit,
a Isragl et au monde gréco-romain dans la relation entre membres du méme groupe,
et comment a émergé le concept global d’Eglise. Dans cette démonstration dense et
complexe, nous n'évoquerons que ’essentiel du parcours. Pour préciser les contours de
I’ecclésiologie paulinienne, I’A. ne passe pas seulement en revue les occurrences et les
usages du vocable ekklesia, mais ’ensemble des métaphores que I’apétre a trouvées en
fonction des problémes qu’il a rencontrés et dont il se sert comme modeéles pour faire
comprendre a ses destinataires les enjeux de ce qu’ils vivent en communauté et entre
communautés. Si les différentes métaphores du champ et de la demeure décrivent des
relations essentielles et complémentaires, celle du ‘soma Christou’ ou ‘corps du Christ®
en I Co 12 joue toutefois le role le plus important, et I'A. de bien mettre en évidence que,
d’une part, cette métaphore corporelle implique un rapport privilégié avec le Ressuscité
qui la rapproche de I’expression ‘en Christo’ et qu’elle renvoie au corps eucharistié
et que, d’autre part, «si elle a pour fonction d’appliquer I’exemplum a la réalité des
re!alions ecclésiales ad intra, a cause du génitif ‘Christou’, I’expression décrit aussi
I’Eglise ad extra, dans la mesure ou aucun autre corps social et/ou religieux ne peut
revendiquer cette appartenance ou cette qualification» (p. 73). Il est aussi tout a fait juste
de souligner que, dans I Co, la réflexion ecclésiologique trouve sa source d’inspiration
unique et sa force spécifique dans le scandale de la croix et que I’Eglise perd son identité
dés qu’elle n’en vit plus. Le passage de I’Eglise envisagée comme communauté locale au
concept d’Eglise universelle se trouve essentiellement dans les deux lettres aux Ephésiens
et Colossiens. Les développements que I'A. y consacre aboutissent a quelques conclusions
importantes: L’A. y démontre que les deutéro-pauliniennes, tout en ayant leurs racines
dans les proto-pauliniennes et les prolongeant, vont encore bien au-dela, puisque leurs
métaphores principales, celles de la téte et du corps appliquées 4 la relation Christ/Eglise,
«ne viennent pas de la sémantique biblique et que I’Ecriture sur laquelle elles s’appuient,
a savoir Dn 2, ne confirme pas ce qui a été dit dans le passé, mais justifie I’absence de
nouvelles catégories comme celle du musterion (mystere)» (p. 185). Par ce concept de
‘musterion’ (mystere), en effet, Paul relie I'Eglise en tant qu’ * Homme nouveau’ al’Evangile
lui-méme dans sa dimension de nouveauté, et I'ouvre ainsi a sa mission eschatologique,
qui est celle d’étre 'avenir de I"humanité (p. 195). C’est donc bien a partir de la relation
essentielle Christ/Eglise que Paul repense le modeéle éthique par excellence, ¢’est-a-dire
ce que doivent étre des relations et des comportements vraiment humains, parce qu’ils
procedent d’hommes et de femmes vraiment nouveaux. En fin de volume, I’A. a pris
soin de dresser une bibliographie substanticlle et un index de tous les auteurs anciens et
contemporains cités.

JeaN BOREL

AHMED BOUYERDENE, 4bd El-Kader par ses contemporains, Paris, Ibis, 2008, Science
160 p. des religions

AHMED BOUYERDENE, Abd El-Kader. I'Harmonie des contraires, Paris, Seuil,
2008, 350 p.

ANTOINE-ADOLPHE DupucH, Abd-El-Kader au Chdtean d’Amboise, Paris, Ibis
Press, 2006, 110 p.

I

EMIr ABD EL-KADER, Le Livre des haltes, traduit par A. Penot et préfacé par
Bruno Etienne, Paris, Dervy, 2008, 462 p.



312 BIBLIOGRAPHIE

Bruno ETIENNE, 4bd El-Kader et la franc-magonnerie, suivi de Soufisme et
franc-magonnerie, Paris, Dervy, 170 p.

CovLLecTiF, L 'Emir Abd El-Kader, Témoin et visionnaire, Paris, Ibis, 2006, 110p.

Loin de se réduire a n’étre que le chef de la Smala s’opposant a la colonisation
frangaise en Algérie tombé dans les mains du Duc d’Aumale en 1843, fait prisonnier
en 1847 et libéré par Napoléon Il le 16 octobre 1852, 'Emir Abd El-Kader cache,
on le sait, une dimension philosophique, théologique, sapientiale et mystique hors du
commun. Les six derniers livres, publiés a [’occasion du bicentenaire de’ sa naissance,
s’inscrivent dans la mouvance des premieres recherches faite par Bruno Etienne, Smail
Aouli, Ramdane Redjala, Philippe Zoummeroft, Kebir M. Ammi, Charles-André Gilis,
Michel Lagarde, Michel Chedkiewicz. Elles ont pour but de mettre en lumiére le
rayonnement de |’autorité d’Abd El-Kader ainsi que la profondeur de son enseignement
oral et de son ceuvre écrite. On oublie qu’il a été 'une des personnalités du XIX¢ si¢cle
qui a inspiré le plus de témoignages et de portraits publiés de son vivant, mais aussi le
plus d’articles de presse, rapports militaires, correspondances, analyses et publications
en tous genres, allant du panégyrique enflammé a la diatribe calomnieuse. En cherchant
arevenir aux sources incontestables des témoins directs, Ahmed Bouyerdene brosse dans
le premier ouvrage un portrait aussi précis que possible et différencié par les regards des
contemporains qui I’ont approché, suivant qu’ils fussent militaires ou artistes, hommes
ou femmes, célebres ou inconnus, chrétiens ou musulmans, chacun discernant a sa
maniére que, tres tot, s’est focalisé sur Abd Ei-Kader [’enjeu des rapports complexes
de I’islam avec la chrétienté. Dans un méme souci d’équilibre, de tempérance et de
vérité, qui n’empéche d’ailleurs nullement 1’admiration, le méme A., dans le second
livre, cherche a reconstruire le parcours initiatique d’Abd El-Kader, qui améne peu a peu
le lecteur a pénétrer la pensée de celui que I’on considére volontiers aujourd’hui comme
le plus grand théosophe arabe du siécle dernier. Au fil des pages [’on mesure 1’impact
toujours plus important que I’investiture qu’il regut de son pére, laquelle le rattachait a
la lignée spirituelle akhbarienne d’Ibn*Arabi, a eu dans son comportement, sa réflexion
et I’enseignement qu’il donna régulierement les vingt derniéres années de sa vie, dans
la mosquée de Damas. Porté par la conscience de I'Unicité de Dieu (Tawhid), ayant
cherché toute sa vie a étre unifié a lui-méme, I"Emir est le témoin parfait de I'unicité dans
la multiplicité, et 1a ot le commun des mortels ne voyait que contradiction, lui ne voyait
qu’harmonie. La transparence du regard transfiguré qu’il porta sur le monde le placa
toujours en son centre, a équidistance de chaque étre et de chaque chose, 1a ou il pouvait
accueillir I'autre, le diftérent, I’étranger comme la manifestation de la Réalité divine. Le
troisiéme ouvrage est la réédition de la lettre que M# Antoine-Adolphe Dupuch, ancien
évéque d’Alger, adressa le 15 mars 1849 a Louis-Napoléon Bonaparte pour demander la
libération promise a Abd El-Kader lors de sa reddition, et publiée a Bordeaux en avril de
la méme année. Cette lettre, remarquable de générosité et de compréhension, nourrie par
tous les échanges qu’il avait eus au chiteau d’ Amboise ou I'Emir était prisonnier, éclaire
aussi certaines péripéties de I’histoire de la conquéte de 1’Algérie au moment ou les
historiens s’intéressent a la domination francaise en Algérie et ou I’opinion s'interroge
sur les liens entre guerre de libération et «guerre sainte».

- Le Livre des Haltes (Kitab al-Mawdgqif) est le chef d’ccuvre d’Abd El-Kader,
rédigé a partir de 1856, lorsqu’il improvisait au cours de séances (al-madjlis) entre
maitre et disciples des commentaires mystiques de versets coraniques et de traditions
prophétiques. Recueillis par quelques auditeurs a la maniére dont furent recueillies les
prédications d’Eckhart, dont les trois principaux furent Muhammad al-Khani, “Abd
al-Razzaq al-Baytar et Muhammad al-Tantawi, avec des pages rédigées par I'Emir lui-
méme et dans lesquelles il s’exprime a la premigre personne et ot il dit explicitement
avoir noté lui-méme ce qui est écrit, ces commentaires ont pour intention explicite de
rendre accessible ce qui dans I'ceuvre d’Ibn’ Arabi est souvent hermétique. Par rapport a



BIBLIOGRAPHIE 313

la traduction que Michel Lagarde a faite en trois volumes publiés chez Brill entre 2000-
2002, (Cf. notre recension du Vol. I, RThPh 2002/3-4 p. 289 sgq. ), la version d’Abdallah
Penot est différente en ce qu’elle prévoit rassembler par themes les 372 Haltes qui n’ont
pas de suite logique et ot la pensée qui y est exposée est faite de reprises, précisions
et répétitions continues. Un Glossaire fournit de précieuses définitions de concepts
soufiques et doctrinaux, agrémentées de citations importantes des Maitres spirituels ou
juristes dont I’Emir se réclame, et des Notices séparées replacent chacun de ces Maitres
dans son contexte historique et théologique propre.

— C’est un sujet particulierement délicat et controversé que souléve Bruno Etienne
dans le cinquieme volume: ’engagement d’Abd El-Kader dans la loge L’Orient a
Damas. Pourquoi et quel sens pouvait-il y avoir a le faire ? Comme le dit I’'A., «par dela
la polémique sur ’Emir lui-méme, ce qui est en question, en cette époque douloureuse
de débats contradictoires sur I’histoire et la mémoire de la colonisation, ¢’est bien le
fait qu’un certains nombre d’intellectuels arabo-musulmans ne veulent pas aborder
le probléme du role joué dans le monde arabe par les minorités chrétiennes, juives et
européennes au siccle dernier, a travers a la fois les partis communistes et la franc-
magonnerie». Et si Bruno Etienne a raison de dire qu’Abd El-Kader «avait évolué vers
un cosmopolitisme musulman qui lui faisait négliger sa patrie provinciale au profit d’un
Dar al-Islam régénéré par I’apport occidental», et qu’ainsi prenait sens son lien avec une
société initiatique qui se voulait un pont entre I’Orient et I’Occident, on comprend que
cela ne soit pas a I’ordre du jour des revendications politiques et religieuses nationalistes.
Quant a I’essai sur les rapports entre soufisme et franc-magonnerie, il nous éclaire sur
des points méconnus de filiation et d’influences possibles depuis I’époque des Templiers
entre christianisme et islam, et qui ont eu beaucoup plus de répercussions qu’on ne
pourrait le croire jusqu’a nos jours, d’autant plus peut-étre qu’ils sont restés de nature
secrete.

— Enfin, le sixiéme volume réunit les Actes de la journée d’études du 14 décembre
2002, organisée par Terres d’Europe, ainsi que le Cahier de 1’exposition L Emir Abd
El-Kader : un homme, un destin, un message, qui se sont tenus en la méme année a la
Bibliothéque de I’Institut du Monde Arabe. Aprés le tableau suggestif que Daniel Rivet
retrace de 1’état d’ Alger immédiatement avant I’occupation frangaise et I’intervention de
Mgr Henri Teissier qui passe en revue les personnalités €éminentes du monde catholique
de I’époque, Michel Lagarde propose un remarquable exposé des principaux «genres»
de discours religieux que nous trouvons dans Le Livre des Haltes et themes mystiques
en référence a la doctrine mystique d’Ibn “Arabi et de son école. Ces trois conférences
sont suivies par une intéressante méditation sur le symbolisme de la Smala d’Abd El-
Kader, cette capitale mobile qu’il a fait installer et qui manifesta ses pouvoirs, et par une
synthése ouverte sur des perspectives iréniques entre islam et christianisme, telles que
I’Emir les désirait, dans un noble respect mutuel. Inutile d’ajouter que ce type d’attitude
et de discours tranche avec I’intolérance actuelle et la hargne terroriste, et que cela
permet de respirer plus a Iaise.

JEAN BOREL

FrEDERIC GIRARD, Vocabulaire du bouddhisme japonais (t. 1. A-K, t. Il: M-Z
(Ecole Pratique des Hautes Etudes, Sciences Historiques et Philologiques
— 11, Hautes Etudes Orientales — Extréme Orient 9, vol. 45), Geneve, Droz,
2008, 1658 p.

Spécialistes, étudiants et amateurs curieux de s’enquérir du sens que revét un mot ou
un concept bouddhique, trouveront dans ce vocabulaire une somme d’informations tout
a fait remarquable et unique en langue frangaise non seulement au sujet du bouddhisme



314 BIBLIOGRAPHIE

japonais en tant que tel, mais encore au sujet des grandes écoles bouddhiques en général,
dont le bouddhisme japonais dépend dans son histoire et dont il s’est nourri comme de
sources et d’autorités indubitables. En effet, dans cet immense champ de concepts que
Frédéric Girard explore dans I’espace et dans le temps, il y a une interdépendance au sein
méme des différences de sens répertoriées et accumulées dans le bouddhisme indien,
chinois, tibétain et japonais. Rien de plus passionnant que cet enrichissement progressif
d’un méme concept ou d’une méme idée d’origine compris et interprétés par différents
individus a travers plusieurs langues d’expression. C’est dire aussi I’impossibilité d'une
exhaustivité et le courage de cet effort de traduction, qui sera toujours a reprendre et a
compléter, de ces différents sens, qui sont a I’origine d’actes, d’orientations spirituelles
et de systeémes de pensées aussi variées que des arabesques sur un théme unique. «En
nous appuyant, dit I’A., sur notre expérience de chercheur, d’enseignant et de traducteur,
nous avons choisi de maniére pragmatique de puiser parmi un ensemble choisi de textes
classiques, de lexiques, de lectures personnelles, qui sont a la croisée des courants,
qui offrent une nomenclature et un vocabulaire de base et qui présentent des notions
communes. Nous avons ce faisant tenu compte d’emplois spécifiques, de faux amis,
d’évolutions et de distorsions de sens liés aux aléas de I’histoire. [...] Réunir ainsi des
données dispersées et disparates ne nous a semblé dénué de sens afin de fournir des
reperes, des suggestions des ¢éléments ou un e matiére de quelque consistance pour
forger un vocabulaire adapté a toute une diversité de contextes». C’est bien 1a ’intérét
de cet ouvrage qui donne a I’essor de la réflexion bouddhique francaise d’abord, puis aux
théologiens chrétiens soucieux d’une information précise et séricuse, de sortir peu a peu
de ce bouddhisme absolument inintéressant qui est le plus souvent regu dans le monde
occidental d’aujourd’hui a la seule condition, comme le dit trés justement Stéphane
Arguillere dans la préface a la traduction de La Distinction des vues de Gorampa Sénam
Sengge, qu’il consente a n’étre qu’un bouddhisme planant, confusionnel et suave, un
art du bonheur aimable et innocent. On ne pourra en effet arracher les esprits a leur
puérification servile qu’en leur fournissant peu a peu des moyens d’intelliger une voie
spirituelle, et le vocabulaire précis en sera la base indispensable. Lorsqu’on se plonge
dans la littérature philosophique du bouddhisme, la dureté des controverses, ’entrelacs
des interprétations contradictoires frappent d’emblée ’amateur comme le chercheur,
rapidement convaincus que ¢’est justement dans ces différences, dans ces voies contraires
et dans leurs convergences que se déploie la vraie force du bouddhisme. Pour chaque
notion, I’A. renvoie le lecteur & la littérature consultée et, chaque fois qu’une notion
I’exige, ce sont de passionnants développements qu’il nous oftre. Pour ne prendre que
quelques exemples parmi des centaines d’autres, a travers les notions d’espace (koku),
de monde objectif (kyokai), de pensée d’éveil (bodaishin), les cing stades de 'entrée
dans I’éveil parfait (goi), la réalisation de 1’état de Bouddha par les femmes (nyonin
Jjobutsu), le triple corps du Bouddha, corps de la Loi ou corps de vérité absolue, corps
de rétribution ou de vérité concrete et corps de réponse manifestationnel (sanshin), les
trois catégories noétiques ou types de pensées, pensée, mental, conscience mentale,
les trois obstacles, actes, passions, rétributions (saske), ataraxie, apaisement, quiétude
(shamata), connaissance adéquate (shinchi), connaissances discriminatives et conscience
distinctive (shiki), examen mental sur le corps congu comme n’étant qu’un assemblage
formé par les quatre éléments terre, eau, feu, éther (shidai wago), confiance, foi, fidélité
(shin), dépouillement du corps et de Iesprit pour atteindre la maitrise de soi et la liberté
souveraine (shinjin datsuraku), ‘ainsité’ ou veritable maniére d’étre des choses (shinyo)
nous pénétrons dans les subtilités des démarches philosophiques et spirituelles propres
au bouddhisme japonais tout en suivant dans leur histoire I’évolution de ces notions dans
les autres familles bouddhiques au fil des ceuvres écrites disponibles. La consultation est
agréable grace a un ensemble de caractéres et une impression tres soignée. Tous les titres
et abréviations bibliographiques utilisés sont regroupés en début de volume.

Jean BOREL



BIBLIOGRAPHIE 315

James W, HeisiG, Les Philosophes du néant, Un essai sur [’école de Kyoto,
traduit de I’américain par Sylvain Isaac, Bernard Stevens et Jacynthe
Tremblay (Passages), Paris, Cerf, 2009, 481 .

On appelle ‘Ecole de Kyoto’ un mouvement philosophique qui a émergé d’un
groupe d’étudiants et de professeurs qui s’est constitué autour du philosophe Nishida
Kitaro (1870-1945) pendant ses derniéres années a Kvoto, s’est maintenu vivant avec
ses successeurs Tanabe Hajime (1885-1962) et Nishitani Keiji (1900-1990), et dont le
rayonnement, tant au Japon qu’a |’étranger, ne cesse de grandir grace a I’essor qu’a
pris depuis plusieurs années la traduction et la publication de leurs ceuvres en langues
occidentales. La caractéristique premiére de ces trois pensées qu’expose I’A. est qu’elles
sont interdépendantes au point que celle de Kitaro prend encore davantage de sens et de
portée par la maniere dont elle a fécondé celles de Hajime et Keiji, et que les pensées
de ces deux derniers ne peuvent évidemment se comprendre dans toute leur spéceificité
propre que par rapport a la premiére. La seconde caractéristique importante de ces trois
auteurs, comme le dépaysement qu’ils créent chez le lecteur non japonais, provient
du fait qu’ils «approchent la pensée occidentale ‘comme un tout’ qui comprend non
seulement I’ensemble de la philosophie mais également I’ensemble de la religion, de la
science et de la littérature», qu’ils ne font pas de «démarication claire entre philosophie et
religion» (p. 28), et que, pour eux, la philosophie ne peut étre que «la transformation de
la conscience ordinaire en un étre éveillé» (p. 72). Nous abordons la un axe essentiel de
leur pensée, a partir duquel s’éclairent tous les autres sujets, I’art et la morale, I’amour et
la responsabilité, I’action sociale et la politique, qui est d’atteindre un état d” “éveil a soi’
comme «présence éternelle, non subjective et non égotique, qui ouvre sur la possibilité
d’un nouveau point de vue pour le connaitre et 1’agir», état qu’ils différencient chacun
d’une maniére un peu différente d’une ‘conscience de soi’ de nature psychologique, pour
enlever a la subjectivité ordinaire de I’ego son caractére absolu. Kitard, qui se veut étre
en effet ["héritier de la pensée bouddhique zen comme de la philosophie occidentale,
montre comment la tentative de dépasser le dogmatisme kantien en faveur de I’éveil a
soi conduit & une position logique qui, loin d’étre la forme d’un soi pris comme sujet de
connaissance, précede [’opposition sujet-objet. Cette position est celle d’un éveil a soi
qui n’est pas une identité fermée sur elle-méme, mais ¢ 'un éveil a soi du «soi pratique»
qui agit dans le monde historique et y met en jeu sa propre vie. Il n’est pas possible
d’évoquer, méme brievement, les nuances que ces trcis philosophes ont apportées au
fur et & mesure de leurs parcours que James W. Heisig analyse avec perspicacité. Pour
clarifier le sous-titre du livre, qu’il nous suffise d’indicuer que, dans 1’Ecole de Kyoto,
I’idée consistant a fonder toutes choses dans un principe unique et absolu «au-dela du
sujet et de I’objet» n’a cessé de s’approfondir pour aboutir a une ontologie du néant: «Je
pense, affirme Nishida, que nous pouvons établir une distinction entre 1’Occident qui a
considéré ’étre comme le fondement de la réalité, et ’Orient qui a pris pour fondement
le néant» (p. 86) Ce concept de néant, qui est d’abord parti de I’idée zen de néantisation
nécessaire du sujet, s’est enfin transformé, et ce fut un tournant décisif, en idée de néant
absolu, ou «néant de I’absolu», pour signifier qu’il n’est défini en opposition a quoi que
ce soit dans le monde de I’étre, et que, dans ce sens, le néant s’oppose au monde comme
I"absolu au relatif. C’est pourquoi, dit I’A., «appeler néant absolu la réalité elle-méme
signifie alors qu’elle est tout entiere le sujet de la dialectique de I’étre et du non-étre,
que I’identité de chaque chose est reliée a un aspect contradictoire absolu. [...] Cela
signifie en méme temps que I’ascension du néant vers I’éveil a soi dans la conscience
humaine, qui rend apte a ‘voir I’étre lui-méme directement comme néant’, est a la fois
le lieu dans lequel le soi peut s’intuitionner lui-méme directement et celui dans lequel
le néant devient le plus entierement réel» (p. 188). Les notes que I’A. a rassemblées
en fin de volume donnent de précieux commentaires sur la traduction souvent délicate
des concepts japonais en langue étrangere, de leur origine et de leur histoire, ou alors
sur la traduction et I'usage des concepts occidentaux en japonais, et renvoient au fur



316 BIBLIOGRAPHIE

et a mesure aux différentes sources qu’il a utilisées. Tout cela est enfin repris dans une
excellente bibliographie qui, sans pouvoir étre complete, donne ’essentiel des ouvrages
et des articles qui ont été consacrés a I’Ecole de Kyoto.

Jean BOREL

MAITRE DOGEN, Shobbgenzé, La vraie Loi, Trésor de ['wil, traduction intégrale,
t. 1-4, traduits du japonais et annotés par Yoko Orimo, Vannes, Sully, 2005-
2009, 286 p., 350 p., 443p., 441 p.

De méme qu'un sermon de Maitre Eckhart nous propulse au sommet de la
métaphysique et de la mystique chrétiennes, une lecon du Shdbdgenzé de Maitre Dogen
nous hisse a la fine pointe de I’Ecole S6t6 du Bouddhisme zen, qui est la branche la
plus puissante de cette forme de Bouddhisme au Japon, avec I'Ecole Rinzai. Le titre
méme de Shébégenzo, qui rassemble 92 traités portant chacun la date du jour de leur
exposition devant les disciples et la date de leur rédaction, indique parfaitement le but
que Dogen a poursuivi: ‘shéha’ désigne la Loi bouddhiste, *gen’. la vision claire, et *z6”,
I’entrepot de choses précieuses. Guide de I’Ecole S6t0, le Shébogenzé expose done,
selon des formes varices et métaphoriques, non seulement le Dharma du Bouddha et
I"esprit de la pratique, mais aussi les régles de la vie quotidienne des disciples. Ce qu’il
y a de plus important pour Dégen dans I’étude de la Voie, ¢’est le za-zen, ¢’est-a-dire
la pratique assidue de la méditation assise, sans aucun souci de profit, seule capable
d’engendrer I’abandon complet de I'ego qui conduit a I'éveil. Il n’est guére de pages ou
Dogen ne mette 'accent sur le détachement radical du moi individuel pour mettre en
pratique la voie du Bouddha, sans s’inquiéter ni du regard des autres ni des épreuves qui
s’ensuivent. Dogen a I’art de nous plonger de maniére aussi déconcertante et brutale que
possible, sans aucune progression, dans le déchirement que ce nouvel état implique, et il
incite constamment le disciple a voir en lui-méme la vraie réalité. C’est un magnifique
projet que celui de vouloir traduire I"intégralité du Shdbdgenzo, et ces 4 premiers tomes
augurent bien de l'intérét et de la qualité de cette traduction faite par une intellectuelle
japonaise qui maitrise parfaitement le frangais. Comme le dit Yoko Orimo dans
Iintroduction, la traduction en langue européenne du Shobégenzé doit étre un acte de
création, car, dit-clle, «’important n’est pas la signification théorique qui passe partout
et en tous temps, mais le processus vivant et évolutif qui se dessine a travers les siécles
et selon les relations circonstancielles de chaque moment reliant le langage a ses usagers,
et le texte a ses lecteurs» (p. 11). C’est cet aspect de la langue de Ddgen, qui exploite au
maximum le caractére dynamique et performatif des mots, que la traductrice a cherché a
rendre. Le premier volume, qui réunit les 9 premiers traités, gravite autour du théme de
la Nature comme maitre universel des pratiquants de la méditation assise, avec laquelle
il s’agit de réaliser I’unité la plus intime. Dans ses lecons, le Maitre aborde tour a tour
la pratique juste du za-zen, I’objet de 1’oute ou ‘la voix des vallées’, et I’objet de la vue
ou les ‘formes-couleurs des montagnes’. A un degré toujours plus intense, il montre
comment I’on peut étre absorbé dans le total oubli de soi par tout ce qui ravit nos ceeurs,
tel le jeu chez I’enfant, I’art, la conversation ou le travail chez les adultes, comment ne
pas commettre de mauvaises actions et discerner le bien du mal. Dans le second volume
(10 Traités) Dogen se concentre sur la maniére propre aux Eveillés d’avoir la vision
claire des couleurs, des objets et de |’espace, la nature de la compassion bouddhique, la
parole comme fruit du silence et le silence auquel toute parole doit ramener, I’adéquation
de la forme et du fond dans toute pensée et, enfin, la maniere juste de comprendre la vie
et la mort. A ses yeux, en effet, vie et mort ne s’excluent pas mutuellement ; elles ne sont
dissociées que par notre intellect qui pense a tort que la vie se transforme en mort et par
notre affect qui aime la premiére et rejette la seconde. Distinctes en tant qu’événements



BIBLIOGRAPHIE 317

extrémes de notre traversée, elles sont in-différentes dans leur non-commencement et
dans leur non-fin, et c’est pourquoi nous devons les accepter telles qu’elles sont. Au
moment de la vie, laisser la vie étre la vie. Au moment de la mort, s’offrir a elle. Le
dynamisme du couple vie-mort constitue la Vie de Bouddha, notre corps universel et
dynamique. Les legons du troisieme volume (15 Traités) précisent avec toujours plus
d’insistance et de profondeur ce qu’est la ‘nature véritable’ de I’éveillé dans I"univers du
phénomeéne, la notion de ‘miroir’ constitué par la rencontre face a face de deux étres ou
celui qui regarde et celui qui est regardé ne font qu’un dans cet unique ‘miroir’, et le théme
capital du ‘temps qu’il y a’ («ji) dans lequel Dogen remet en question la notion commune
du temps comme écoulement en affirmant que ‘tout ce qui est” est temps, ¢’est-a-dire que
chaque étre individuel, qu’il soit objet, arbre, animal, pensée, bien que placés en ordre
de succession, appartiennent a un seul et méme temps — n’y aurait-il pas une intuition
similaire avec la notion de temps intégral chez Damascius ? Dans le quatriéme tome (12
Traités), Dogen commence par développer ce paradoxe que si «une galette en tableau
n’apaise pas la faim, alors, s’il en est bien ainsi, il n’y a pas de reméde qui apaise la faim
sinon une galette en tableau», pour faire comprendre comment, dans ['univers de Iéveil,
tel qu’il se présente a partir d’une ‘galette en tableau’, s’articulent la dimension réelle du
symbolique (la galette en tableau) et la dimension symbolique du réel (la faim humaine);
et il poursuit par une série de commentaires dans lesquels il montre que la lecture de tous
les sitras ne signifie rien d’autre que la lecture du Soi (jiko), soi qui embrasse la totalité
des siitras, des éveillés et des patriarches, et que cette totalité en tant que Soi tourne (ten)
d’elle-méme en elle-méme grice a la dynamique réflexive qui s’instaure entre le sujet
et I’objet, le langage et le phénomene, le passif et I’actif. «Bien qu’il soit appelé€ le Soi,
celui-ci ne concerne ni le moi ni le toi qui s’entravent mutuellement, voila la prunelle de
I’eeil vivant» (p. 29). A travers ses analyses de nos conditionnements incessants, Maitre
Dogen témoigne de la plus fine connaissance de I’étre humain en ses imperfections, mais
aussi en ses immenses possibilités, car ce qu’il considére d’abord en lui est moins son
apathie matérialiste, morose et résignée que sa nature profonde d’étre-pour-"éveil, qui
peut et ne peut s’accomplir que par I’éveil, dont la finalité et la réalisation ne sont pas
d’atteindre une surhumanité quelconque, mais tout simplement une humanité véritable.
Et Dogen de donner cette magnifique image : «[.’homme obtient I’éveil comme la lune
demeure au milieu de I’eau. La lune n’est pas mouillée, I’eau n’est pas brisée. Aussi
large et vaste que soit sa clarté, elle demeure dans une petite nappe d’eau. La lune
entiére et le ciel entier demeurent aussi bien dans la rosée d’un brin d’herbe que dans
une goutte d’eau. Le fait que 'éveil ne brise pas I’homme est comme la lune qui ne
perce pas I’eau. Le fait que I'homme n’entrave pas 1’éveil est comme une goutte de
rosée qui n’entrave pas la lune au ciel». Ces quelques mots suffisent pour évoquer I’ intérét
exceptionnel de cette premiére traduction intégrale qui rend accessible pour la premiére
fois I'une des plus grandes ceuvres philosophiques et mystiques de la tradition japonaise
qui est encore trés largement méconnue. Nous félicitons Yoko Orimo du soin qu’elle a
pris pour les introductions et les notes qui accompagnent le texte et pour établir a la fin de
chaque volume un précieux glossaire des termes bouddhiques techniques de Ddgen et des
variations de sens qu’ils ont pris au cours des siécles précédents a travers leurs différentes
traductions d’une culture a une autre, indienne, chinoise, tibétaine et japonaise.

JeaN BOREL



	Bibliographie

