
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 3: La pensée de Montaigne : quatre études

Artikel: Le refus du bonheur : négligence et chute dans la pensée d'Origène

Autor: Arruzza, Cinzia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 261-272

LE REFUS DU BONHEUR

Négligence et chute dans la pensée d'Origène*

Cinzia Arruzza

Résumé

Comme cela a déjà été mis en lumière, c est probablement dans la
négligence (auéXeia) qu il faut voir la cause première de la chute des créatures
rationnelles qui a donné lieu à la vie dans le monde sensible et dont Origene
parle diffusément dans le De principiis. Cet article a pour but d'examiner la
notion de négligence, en analysant ses sources bibliques et philosophiques,
notamment Philon d'Alexandrie, ainsi que le sens qu 'il faut lui attribuer à la
lumière de la théodicée élaborée plus en général par Origene.

Dans le De hominis opificio et le De anima et resurrectione de Grégoire de

Nysse, on trouve une critique intéressante de la doctrine origénienne de la préexistence,

polémiquement associée à la notion de métempsycose '. C'est à l'influence
dangereuse de cette dernière théorie, d'origine pythagoricienne et platonicienne,

que Grégoire attribue la source ultime de l'erreur doctrinale d'Origène.
Dans le De hominis opificio2, Grégoire fait allusion à un Discours sur

les principes, dont il ne cite pas l'auteur, mais qu'il serait naturel à mon avis

d'identifier au De principiis d'Origene1. Une autre allusion à Origene se trouve

' Cet article est issu d'une conférence organisée à l'Université de Genève par le

groupe genevois de la Société romande de philosophie, en avril 2008. Je voudrais donc
remercier la Société romande de philosophie et Angela Longo de cette invitation.

' Sur la doctrine de la préexistence des créatures rationnelles chez Origene on peut
voir : A. Castagno Monaci, L'idea della preesistenza delle anime e l'esegesi di RM 9.

9-21, in: Origeniana secunda, éd. H. Crouzel, Rome, A. Quacquarelli. 1980, p.69-78;
U. Bianchi, Presupposti platonici e dualistici di Origene. De Principiis, in : Origeniana
secunda, op. cit., p. 33-56 ; G. Seameni Gasparro, Doppia creazione e peccalo di Adamo
nel «Peri Archon»; fondamenti biblici e presupposti platonici dell'esegesi origeniana,
in: Origeniana secunda, op. cit., p. 51-61.

2 Gregorius Nyssenus. De hominis opificio, PG 44, 232 C.
1 Comme le fait Sulmona, auteur de la traduction italienne de l'ouvrage: Gregorio

di NissA, L'uomo, éd. B. Sulmona, Roma. Città Nuova, 2000', n. 169, p. 115. A propos
de la réception d'Origène dans la pensée de Grégoire, on peut voir: K.-H. Uthemann,
Prolologie und Eschatologie zur Rezeption des Origenes im 4. Jahrandert vor dem
Ausbruch der ersten orlgenlstischen Kontroverse, in : Origeniana Septima. Origenes in
den Auseinandersetzung des 4. Jahrhunderts, éd. W. A. Bienert, U. Kühneweg, Leuven,
Peeters, 1999, p. 401-458.



262 CINZIA ARRUZZA

dans le De anima et resurrectione4. Dans ces textes, la cible polémique est la

doctrine de la préexistence des créatures rationnelles. Le fait que Grégoire trace

une relation entre cette doctrine et la théorie de la métempsycose, qui avait été

explicitement réfutée par Origene, n'indique ni nécessairement que Grégoire
a été influencé par la polémique antiorigéniste, ni qu'il ne ferait pas allusion
ici au texte d'Origène : on pourrait faire l'hypothèse que ce qu'il envisage dans

ces passages, c'est la détermination de l'origine théorique de la faute
origénienne, qu'il croit saisir dans la doctrine hellénique de la métempsycose, qui
représenterait ainsi l'arrière-fond philosophique de la théorie origénienne de la

préexistence des créatures rationnelles.
L'accusation d'avoir été influencé par la doctrine de la métempsycose

est liée aussi à un autre argument polémique concernant la notion de xopoç,
c'est-à-dire la satiété par laquelle les créatures rationnelles auraient été prises

pendant qu'elles contemplaient le Créateur dans l'état de béatitude initial. Non
seulement Origene aurait cédé à une influence païenne, mais il aurait aussi

commis la faute de déterminer l'origine de la chute des créatures rationnelles
dans une sorte de nausée du bien.

Dans la suite de cet article, je voudrais revenir brièvement sur les contenus
de cette polémique, avant de vérifier si Grégoire a interprété de façon correcte
les textes origéniens et d'analyser les arguments qu'Origène utilise
effectivement afin d'expliquer l'origine du mal et de la chute.

Grégoire de rVysse versus Origene

Dans le De hominis opificio, la polémique se concentre sur l'idée que la

faute puisse avoir une origine dans une âme séparée du corps et donc douée

de la possibilité d'une contemplation du divin exempte d'obstacles. D'après
Origene, le mal et le péché ont eu leur origine dans un état de bonheur, quand
les créatures rationnelles vivaient dans la contemplation du Créateur, et c'est de

cette faute que la condition de la corporéité grossière, dans laquelle l'âme est

précipitée, est dérivée. Mais si on accepte cette explication, souligne Grégoire,
il est absurde de penser que la conversion de l'âme et la remontée vers le bien

puissent se réaliser dans un état de déchéance, au sein d'une vie soumise aux

passions de la chair et aux pressions des instincts corporels. C'est pourquoi

la passion de l'âme humaine est l'assimilation à la déraison (-nrpòc. tô aXoyov
ouoïcdotç); après qu'elle lui est apparentée, elle tombe dans la nature bestiale;
une fois qu'elle marche à travers le vice, elle ne peut plus, même quand elle se

trouve dans la déraison, arrêter cette marche auprès du mal, car l'arrêt du mal est le

commencement du chemin de la vertu.3

Autrement dit, si la chute a eu lieu dans ce qui aurait dû être l'état de

perfection de l'être rationnel, on ne peut plus espérer que, une fois unie à un

4 Gregorius Nyssenus, De anima et resurrectione, PG 44, 96 C.
5 Gregorius Nyssenus, De hominis opificio, PG XLIV, 232 C.



LE REFUS DU BONHEUR 263

corps grossier et plongée dans la matière, l'âme puisse réaliser ce qu'elle n'a
pas été capable de faire quand elle était libre des passions corporelles et unie
à Dieu dans un état de communion contemplative. La chute ne pourra donc

que s'approfondir de plus en plus, jusqu'à ses conséquences extrêmes, avec
une progression de la méchanceté et de l'immersion dans la corporéité qui,
passant à travers la vie irrationnelle des animaux et des plantes, trouvera enfin
sa conclusion dans le non-être6.

On retrouve les mêmes arguments dans le De anima et resurrectione. Ici on
peut relever deux éléments majeurs de confrontation : le premier concerne la

doctrine de la métempsycose que Grégoire attribue de façon erronée à Origene,
qui pourtant l'avait refusée de façon très explicite; le deuxième concerne
la question de la possibilité d'une satiété dans la contemplation et dans la

participation au bien, dans un passage où Grégoire, sans le citer directement,
semble pourtant polémiquer avec Origene, comme le souligne aussi une scolie
contenue dans le manuscrit7. C'est donc l'idée que les créatures rationnelles
puissent s'être éloignées de Dieu à cause d'une sorte de nausée provoquée par
un excès de contemplation du bien et du beau qui constitue l'objet de la critique
de Grégoire. Cette nausée serait ainsi motivée par le décalage ontologique
entre la créature et le Créateur, car la faculté de contemplation de la créature
serait limitée, alors que Dieu représente un objet illimité de contemplation
et de pensée. La réponse de Grégoire au problème de la possibilité d'une

permanence éternelle dans le bien de la part d'une créature ontologiquement
inconstante et muable consistera dans l'élaboration d'une notion particulière de

changement, Tpoirf|, compris en tant que progrès infini dans la contemplation
de Dieu, tension infinie vers l'union avec le Créateur8.

La notion de KOpoç, de satiété du bien, qu'on trouve dans ce passage de

Grégoire, est très importante: en fait, on retrouve également l'accusation
d'avoir employé la notion de KOpoç pour expliquer la faute des créatures dans
les querelles origénistes du VIe siècle, dans lesquelles on lit que les créatures

spirituelles se sont détournées de Dieu parce qu'elles sont prises par la satiété
de la contemplation. Ce qui est au centre de ces accusations est l'idée que
le bien, en tant que tel, puisse provoquer une satiété dans la créature qui le

contemple, par le biais d'une sorte de mécanique des vases communicants.
Si la notion de KOpoç semble représenter, dès Grégoire de Nysse, un

élément important de critique de la doctrine origénienne de la préexistence, il

6 Gregorius Nyssenus, De hominis opifìcio, PG 44, 232 C.
7 Gregorius Nyssenus, De anima et resurrectione, PG 44, 96 C.
s Jean Daniélou a exprimé de façon efficace le dilemme auquel Grégoire doit faire

face, au-delà de la question si son interprétation du texte origénien est correcte ou
non: comment une nature ontologiquement muable peut-elle réaliser la permanence et
l'immuabilité dans le bien Pour répondre à ce dilemme, Grégoire élabore la notion de

progrès infini dans le bien, de désir dépourvu de satiété, substituant ainsi la muabilité qui
a poussé la créature au péché par une autre forme de muabilité, celle du progrès linéaire
et sans fin vers le bien et dans le bien : J. Daniélou, L'être et le temps chez Grégoire de
Nysse, Leiden, Brill, 1970, p. 103 sq.



264 CINZIA ARRUZZA

est pourtant nécessaire de se demander si elle joue effectivement un rôle pour
la compréhension de l'origine de la chute selon Origene et lequel. En fait, s'il
faut voir dans la satiété de la contemplation l'origine de la chute, comment
Origene peut-il se sortir de la difficulté d'une explication du mal qui semblerait

privilégier plutôt la constitution ontologique de la créature en tant que source
du détournement de Dieu que son libre choix

Je voudrais faire ici référence à une étude de Marguerite Harl qui, me

semble-t-il, a donné des réponses convaincantes à une bonne partie des

interrogations liées à la notion de satiété du bien9. En analysant en détail les

différentes significations du terme KOpoç et ses utilisations non seulement dans

les traités d'Origène, mais aussi en général dans le grec classique et chez des

auteurs qui ont eu une influence importante sur la pensée origénienne, comme
Philon d'Alexandrie, l'auteur arrive à clarifier le sens qu'il faut donner à la

notion de satiété employée en référence à la chute des créatures rationnelles.
En dépit des polémiques origénistes et des accusations de Grégoire de Nysse,
on ne trouve pas dans l'œuvre origénienne l'utilisation de la notion de KOpoç
dans le sens d'un dégoût du bien, dû à une sorte de "comble" du bien ou de sa

contemplation, parallèle au comble du mal dont parle Grégoirel0. Il n'y aurait
donc pas une nécessité objective de la chute, due au décalage ontologique
entre la surabondance du bien et la capacité de contemplation de la créature.

Au contraire la satiété ne serait qu'un mouvement volontaire de la créature,

provoqué par ce qu'Origène détermine en tant que cause réelle de la chute:
c'est-à-dire la négligence. La cause première de l'erreur et du détournement ne

serait pas le KOpoç, mais une lassitude et une paresse qui font que la créature

ne répond pas de façon adéquate à l'appel qui lui vient de la part du bien et ne

persiste pas dans l'effort de la contemplation de Dieu.
C'est donc cette notion de négligence, en grec àpéXEia, que je voudrais

analyser de plus près pour arriver à clarifier le sens qu'elle occupe dans l'explication

de la chute, également à la lumière du problème plus vaste de l'existence
du mal et de son explication.

La négligence des créatures rationnelles

Je voudrais commencer par l'analyse de deux passages du Contra Celsum

et du De principiis qui montrent des ressemblances évidentes :

9 M. Harl, «Recherches sur l'origénisme d'Origène: la "satiété" (KOpoç) de la

contemplation comme motif de la chute des âmes». Studia Patristica, vol. VIII, TU 93,

Berlin, Akademie-Verlag, 1966, p. 373-405.
10 Cf. R. Roukema, «L'origine du mal selon Origene et dans ses sources». Revue

d'Histoire et de Philosophie Religieuses, 83 (2003), p. 405-420. Roukema, en revanche,
a proposé à nouveau une interprétation de la chute basée sur la notion de satiété, montrant
sa dérivation platonicienne et philonienne. Suivant l'interprétation de Harl, j'essaie de

montrer, au contraire, la centralité de la notion de négligence ainsi que certaines de ses

sources.



LE REFUS DU BONHEUR 265

Il est évident qu'il pourrait y avoir des différences «entre les cœurs des hommes».
Aussi bien entre ceux qui ont incliné vers le beau, sans pour autant être tous marqués
et transformés d'une manière égale et analogue les uns aux autres en s'adressant
à lui : que entre ceux qui à cause de leur négligence se précipitent vers les choses
contraires, car parmi eux le vice qui s'est répandu est très fort chez les uns et moindre
chez les autres. "

Ce texte ne se réfère pas directement à la préexistence des créatures rationnelles

: la question traitée ici par Origene concerne la doctrine de l'«Antéchrist»,
dont Origene veut démontrer la rationalité contre les accusations du platonicien
Celse. L'argument se base sur les différences existant dans les cœurs des

hommes, en rapport au degré d'éloignement de la contemplation du bien. Dans

cette hiérarchie du mal, il faut donc poser deux limites extrêmes: d'un côté

on aura Jésus, source ultime de tout bien et de toute conversion, de l'autre
l'Antéchrist. C'est l'àuéXfia toû Ka\où, la négligence du beau, qui entraîne
les hommes, en les poussant vers l'abandon de la contemplation. Elle est donc
le moteur d'une chute vers ce qui est contraire au bien.

Dans le De principiis, II, 9, 6, 190-199 on retrouve des termes assez
similaires, en particulier en ce qui concerne la négligence en tant que source de

l'éloignement de Dieu et donc de la diversité entre les créatures:

Pourtant, puisque ces mêmes créatures rationnelles, comme on l'a fréquemment
démontré et comme on le démontrera encore une fois en son lieu, ont reçu en don
la faculté du libre arbitre, chacune d'entre elles a été poussée à progresser par le
biais de l'imitation de Dieu, ou bien a été entraînée vers la décadence à travers sa

négligence par la liberté de sa propre volonté. Et. comme on l'a déjà dit auparavant,
c'est cela qui a été cause de diversité parmi les créatures rationnelles, n'ayant pas
son origine dans la volonté ou dans le jugement du créateur, mais dans la décision
de la liberté qui leur appartient. l:

Dans ce passage, la référence à la préexistence des créatures rationnelles
est plus explicite, la négligence intervenant ici en tant que cause de la chute. La
notion d'àpÉXsia est étroitement liée d'un côté à la question du libre arbitre, de

l'autre au problème de la diversité entre des créatures qui à l'origine avaient été

créées dans une unité parfaite. On peut également lire ce passage à la lumière
de la polémique antignostique menée tout au long du traité et qu'on peut aussi

retrouver dans d'autres œuvres, en particulier dans le Commentaire sur St.

" Pour le Contra Celsum. on utilise l'édition critique par Marcel Borret. qui se
base sur une révision de l'édition critique de 1899 par Paul Koetschau: Origene, Contre
Celse. éd. M. Borret. t. I (Livres I et II). Paris, Cerf. 1967: t. II (Livres III et IV), Paris,
Cerf. 1968; t. III (Livres V et VI). Paris, Cerf, 1969 ; t. IV (Livres VII et VIII), Paris,
Cerf. 1969 : t. V Paris. Cerf. 1976. Ici : Origenes. Contra Celsum. VI. 45. 7-13.

12 Pour le De principiis d'Origène. on utilise l'édition suivante : Origenes. Le Traité
des principes, t. I-II (Livres I et II). éd. H. Crouzel et M. Simonetti. Paris. Cerf. 1978 ; t. TIIIV

(Livres III et IV), Paris, Cerf, 1980. Ici : Origenes. De principiis. IL 9. 6. 190-199.



266 CINZIA ARRUZZA

Jean". Selon les gnostiques valentiniens, les hommes sont en fait partagés en

spirituels, psychiques et matériels. Cette division ne concerne pas le domaine
moral ou celui de la volonté, étant plutôt lié à une constitution ontologique des

êtres humains. Seuls les spirituels possèdent l'étincelle divine, la substance

pneumatique qui leur permettra de se sauver et qui les rend en fait eux-mêmes

divins, étrangers au monde sensible et déchu dans lequel ils sont obligés de vivre
comme en exil jusqu'au moment où ils deviendront conscients de leur nature
divine et pourront ainsi faire retour à leur patrie originaire. Les psychiques et
les matériels, en revanche, seront à jamais exclus du salut et de la possibilité
de l'union avec le monde divin. Cette différence ontologique est utilisée par
les gnostiques pour donner aussi une explication aux différences qui existent
parmi les êtres humains dans cette vie sensible, elle constitue ainsi une forme
et une voie d'interprétation de la réalité dans laquelle les gnostiques se sentent
forcés de vivre contre leur volonté14.

Cette idée a pourtant comme résultat ultime d'attribuer au monde divin la

responsabilité de l'inégalité mais aussi de la perdition d'une partie du genre
humain, ce qui est évidemment inacceptable pour Origene. La doctrine de la

préexistence intervient donc aussi pour donner une réponse à ce problème et

opposer à la proposition gnostique l'idée d'une chute, dont la cause n'est rien
d'autre que la volonté de la créature, ou plutôt son àpéXeia, sa négligence dans

la contemplation.
L'àpéXeia est en même temps, la source de l'éloignement du bien, l'origine

du processus de déchéance (l'éloignement du bien signifie aussi un
rapprochement du mal dans la même proportion) et la source d'une hiérarchie du

mal. Selon le degré de négligence de la créature on a un éloignement plus ou
moins grave par rapport au bien. L'inégalité des conditions des créatures n'est
donc pas l'effet d'une décision du Créateur, ni n'est liée à une constitution
ontologique du créé, comme le soutenaient les gnostiques, mais est plutôt
l'effet d'une insouciance, et donc d'une mauvaise utilisation particulière du

libre arbitre de la part de la créature.

13 Pour une reconstruction des principaux arguments de polémique contre les

valentiniens. on peut voir: J. Rius-Camps. Origenes freute al desafio de los Gnósticos.
in: Origeniana quinta. Papers of the 5:h International Origen Congress. Boston College.
14-18 August 198. edited by R. J. Daly. Leuven. Peeters/Leuven University Press, 1992,

p. 57-78; A. B. Scott, Opposition and Concession: Origen s Relationship lo Valenli-
nianism. in : Origeniana quinta, op. cit.. p. 79-84. Sur la polémique antignostique dans le

Commentaire sur St. Jean voir l'intéressante contribution de Gaetano Lettien: G. Lettiere
// nous mistico. Il superamento origeniano dello gnosticismo nel "Commento a Giovanni ".

in: Il Commento a Giovanni di Origene: il testo e i suoi contesti, éd. E. Prinzivalli. Villa
Verucchio. Pazzini Stampatore Editore. 2005. p. 177-275. Sur la polémique antivalen-
tinienne du Peri Archôn voir: J.-D. Dubois, Le «Traité des Principes» d'Origène et le
« Traité Tripartite» Valentinien : une lecture comparée cle leurs prologues, in : Entrer en
matière. Les prologues. éd. J.-D. Dubois. B. Roussel. Paris. Cerf. 1998. p. 53-63.

14 Pour une reconstniction de la doctrine de la tripartition de la nature humaine
chez les valentiniens et sa réception par Origene on peut voir: H. Strutwolf, Gnosis als
System. Zur Rezeption der valentinianischeii Gnosis bei Origenes. Göttingen. Vandenhoeck

& Ruprecht. 1993. p. 104-154.



LE REFUS DU BONHEUR 267

La ressemblance entre les deux textes du Contre Celse et du De principiis
nous aide à confirmer la correspondance entre le terme grec àpÉXeia, que
nous retrouvons dans des textes non seulement du Contre Celse, mais aussi du
Commentaire sur l'Évangile de Saint Jean et du Commentaire sur l'Évangile
de Saint Matthieu ", et le terme latin neglegentia, qu'on peut rencontrer dans

plusieurs passages de la traduction latine du De principiis. En fait, on trouve
aussi le mot neglegentia en correspondance avec le grec àpÉXsia dans deux
textes du De principiis, dont nous avons la version grecque, contenue dans
la Philocalie. En De principiis, III, 1, 14, 381-383, nous trouvons la traduction
neglegentia sui pour àpéXeia, interprétée par le traducteur latin en tant que
négligence ou oubli de soi de la part de l'âme humaine: en oubliant Dieu c'est
sa propre nature que l'âme abandonne et néglige. Dans un passage précédent, De

principiis, III, 1,13, 363-370,1' apeXsia de la version grecque est dédoublée en

neglegentia et incuria, comme les orrÉppaTa, traduits avec radices ac semina.
La négligence joue un rôle central dans l'explication origénienne de la

chute et donc de l'origine du mal : il s'agit maintenant d'essayer de comprendre
d'où Origene pourrait avoir tiré cette notion.

Elle présente une certaine importance dans les Écritures, dans lesquelles
elle indique en général le manque d'effort, d'application, pendant l'accomplissement

d'un devoir, qui normalement a été attribué à l'homme par Dieu16. En
Deutéronome, 8, 11, on trouve par exemple un avertissement à ne pas négliger
le Créateur et ses commandements. Dans le Livre des proverbes, 19, 16 le lien
entre la négligence dans l'accomplissement d'un devoir et le péché, dont la

mort est la suite inévitable, est encore plus évident. Puisque l'obéissance au
commandement divin représente pour l'homme le devoir religieux et moral le

plus élevé, la défaillance par rapport à son propre devoir, l'insouciance dans

l'accomplissement de ce qui a été commandé par Dieu, la désobéissance à la

loi, constituent un acte d'intolérable superbe de la part de la créature. Celle-
ci, en fait, par sa propre désobéissance, montre ne pas reconnaître son infinie
dépendance par rapport au Créateur.

L'utilisation de la notion de négligence dans la parabole du banquet de

noces, dans l'Évangile de Matthieu. 22,4-5, est encore plus significative pour
la compréhension de son rôle dans la pensée origénienne. Ici la négligence
se réfère non pas à un précepte divin, mais à une invitation, l'invitation au

banquet de noces préparé par le roi pour son propre fils. Ce dont les invités
sont insouciants est donc la possibilité de participation au bonheur promis par
le Créateur. Un bonheur qui, chez Origene, est représenté par la possibilité de

contempler Dieu, libre du poids du corps charnel, possibilité qui était donnée

aux créatures dans la condition originaire précédant la chute. L'insouciance,

15 Cf. par exemple : Origenes. Commentarius in Evangelium Matthaei. XI, 17. 107-
112 (pour l'édition critique : Origene. Commentaire sur l'Évangile selon Matthieu, t. 1

(Livres X et XI), introduction, traduction et notes par Robert Girod, Paris. Cerf. 1970.
16 CT/ Dictionnaire de la Bible, éd. F. Vigouroux, vol. 4, Paris, Letouzey et Ané,

1908.



268 CINZIA ARRUZZA

n'est donc pas simplement une défaillance par rapport à un devoir, à une loi, ou
à un précepte, elle est aussi refus d'un bonheur qui avait été promis. De cette

négligence dérive la superbe de la créature, ce qui l'amène à ne pas reconnaître

sa propre dépendance et à privilégier ses propres «affaires», les affaires des

invités, par rapport à l'adhésion contemplative au Créateur. L'individualité de

la créature s'impose alors sur l'unité contemplative avec et en Dieu.
On peut aussi trouver des passages intéressants pour notre propos dans les

traités de Philon d'Alexandrie. En premier lieu, on y retrouve l'élaboration de

la notion du péché de superbe en tant qu'amour de soi, opposé à l'amour de

Dieu, par exemple dans De Sacrificiis Abelis et Caini, 52, 2-5 l7 et dans Quod
deterius potiori insidiari soleat, ?>2, 4-6ls, où le péché de superbe explique
la conduite de Caïn. Celui-ci représente en fait l'amour de soi, la paresse et

la négligence dans la reconnaissance envers Dieu : en remerciant Dieu pour
les fruits de son travail seulement «après quelques jours» et non pas «tout de

suite», il refuse de reconnaître le rapport de dépendance qui le lie à Dieu, il ne

reconnaît pas les fruits de son travail en tant que don du Créateur. Cette tonne de

superbe, qui, comme le refus de l'invitation au banquet de noces, consiste dans

le fait de privilégier sa propre individualité et son autosuffisance par rapport à

la dépendance envers le Créateur, peut être associée aussi à la nature de la chute
des créatures rationnelles chez Origene. Pourtant, c'est dans la négligence qu'il
faut chercher la source de cette superbe, qui en est de quelque façon l'effet.

En revenant aux occurrences du mot cxuéXeio;, dans les traités de Philon, on

trouve dans le De Somniis, I, 6,1- 8, 4 un passage qui montre des similarités
avec un texte du De principiis.

Donc, le Puits me semble être le symbole de la science: en effet, sa nature n'est

pas superficielle, mais plutôt très profonde; [...] Prenons donc celui des arts qu'on
veut, non pas le meilleur, mais le plus misérable de tous [...] nous découvrirons en
fait qu'il n'est pas une activité simple, mais complexe, difficile à saisir, à trouver,
à inventer, hostile à la nonchalance, à la négligence, à la paresse, se nourrissant de

zèle, ambition, sueurs et soucis. "

Dans ce texte, Philon est en train d'interpréter la figure du Puits du Serment
dans la Genèse 28, 10-11 : en elle il voit le symbole de la profondeur de la

science, ce qui l'amène à une réflexion sur son caractère inépuisable et donc

sur l'effort continuel qu'elle requiert. L'accroissement du savoir implique ainsi

une activité zélée, dont le contraire est justement la négligence associée à la

paresse et à la nonchalance.

Or, on retrouve aussi l'image de la science associée à la question de la

négligence dans le livre I du De principiis, où la négligence dont les créatures

11 Philo Alexandrinus, De Sacrificiis Abelis et Caini, in: Philonis Alexandrini
Opera, vol. 1, éd. L. Cohn. Berlin, W. de Gruyter, 1896, 52, 2-5.

18 Id., Quod deterius potiori insidiari soleat. in: Philonis Alexandrini Opera, vol.
1. op. cit., 32,4-6.

19 Id., De Somniis, in : Philonis Alexandrini Opera, vol. 3. éd. P. Wendland. Berlin.
W. de Gruyter, 1898,1.6-8.



LE REFUS DU BONHEUR 269

se rendent coupables est expliquée par le biais d'une analogie avec le manque
d'application dans la science. Les sciences demandent un engagement
continuel, application, effort, étude, une fatigue à laquelle on peut se soustraire

par insouciance ou paresse. Mais se soustraire à cet effort veut dire en fait
perdre aussi ce qu'on avait appris et à la fois oublier complètement la discipline
que l'on connaissait auparavant.

Pour montrer cette dégradation et cette chute, de ceux qui se sont conduits de façon
négligente, il ne semble pas absurde d'utiliser la comparaison avec un exemple.
Supposons que quelqu'un ait acquis une compétence ou un art, par exemple la
géométrie ou la médecine [...] Suivant ce que nous avons proposé, ce géomètre
ou ce médecin, tant qu'il s'engage dans l'exercice de son art et dans ses principes
rationnels, garde en lui la connaissance de sa discipline; mais s'il omet de s'exercer
et s'il néglige de l'appliquer, peu à peu s'effacent de sa mémoire d'abord quelques
éléments, puis d'autres plus nombreux, et ainsi, après beaucoup de temps, tout s'en
va dans l'oubli et disparaît complètement de sa mémoire.20

Voilà comment la négligence entraîne un oubli progressif de ce qu'on avait
reçu en don. Dans le texte de Philon la négligence est associée à la paresse, une
association qu'on retrouve aussi dans d'autres traités de cet auteur, par exemple
dans le De vita contemplativa, 61,721 et le De Agricultura 39, 622, mais qu'on
peut retrouver aussi par exemple dans les Memorabilia de Xénophon III, 523

et dans la Rhétorique d'Aristote, 1370 a, 14-16, ce qui pourrait nous amener à

penser que àpéXeia et paBupia représentent une sorte de couple conceptuel.
Cette association est présente aussi chez Origene, par exemple dans un texte
du Commentaire sur St. Matthieu, assez explicite sur le lien entre la négligence
et la chute des créatures. Il s'agit d'un texte dans lequel Origene s'oppose à

la doctrine de la métempsycose et à la possibilité que les âmes des hommes

puissent tomber dans des corps d'animaux. À cette hypothèse il oppose une
conception de la chute causée par la paresse et la négligence qui entraîne une

perte du logos, une perte progressive de la raison, par laquelle les XoyiKcÓTepa,
les êtres rationnels plongent dans une situation de déraison, qui ne peut être
associée à celle des animaux irrationnels que de façon métaphorique24.

Cette déchéance vers une condition de manque progressif de logos peut
être lue à la lumière d'un passage fort intéressant du De principiis, dans lequel
Origene utilise la théorie stoïcienne du refroidissement du ttveülici en iiiuyjj25

20 Origenes, De principiis, I, 4, 1, 1-21.
21 Philo Alexandrtnus, De vita contemplativa, in : Philonis Alexandrini Opera, vol.

6, éd. L. Cohn et S. Reiter, Berlin, W. de Gruyter, 1915, 61,7.
22 Id., De agricultura, in : Philonis Alexandrini Opera, vol, 2, éd. P. Wendland,

Berlin. W. de Gruyter, 1897, 39, 6.
23 Xénophon, Memorabilia, in: Xenophoniis Opera Omnia, vol. 2. éd. E. C.

Marchant, Oxford, Clarendon Press. 1921. III, 5, 5, 1-5.
24 Origenes. Commentarius in Evangelium Matthei. XL 17, 107-112.
2' Cf. Stoicorum Veterum Fragmenta, éd. par H. Von Arnim, vol. II, Chrisippi

Fragmenta Logica el Physica, Leipzig, Teubner, 1903, 806, 18-22 et Origenes, De
principiis, II, 8, 3. 151-158.



270 CINZIA ARRUZZA

pour expliquer le lien entre la chute qui a lieu pendant la préexistence et la

transformation des créatures rationnelles en âmes. Dans le De principiis, II,
8, 3, 151-158, on trouve une référence à la différence, postulée par Chrysippe,
entre esprit et âme, à partir de l'interprétation du terme grec ipuyj) en tant que
vocable lié à la notion de refroidissement, ipûcjiç26.

Pour Chrysippe, la genèse de l'âme est liée au refroidissement du pneuma
naturel du rejeton au moment de l'accouchement, à cause du contact avec

l'air externe à la sortie du ventre maternel chaud27. L'idée de Chrysippe d'une
dérivation de l'âme du pneuma, idée qui concerne sa nature matérielle, est

transposée par Origene sur un plan éminemment moral : la transformation de

la créature rationnelle en âme est une conséquence d'un refroidissement qui a

donné lieu à la i|njvr|, mais ce refroidissement doit être compris comme chute

morale, comme faute qui a entraîné une déchéance par rapport à sa condition
originelle28.

Ce refroidissement, qui détermine un changement d'état de la créature

rationnelle, correspond au refroidissement intérieur de l'intelligence vis-à-vis
de la contemplation de Dieu, donc à cette sorte de désaffection pour le Créateur

qui est à l'origine de la chute. Le refroidissement est une dégradation de

l'intelligence. Il ne se produit pas de la même manière dans toutes les créatures,

puisque chaque intelligence peut chuter selon un degré mineur ou majeur de

déchéance. Pourtant il représente le caractère fondamental de toute chute, qui
entraîne une transformation de la créature.

Conclusion

Les textes analysés montrent qu'Origène pouvait trouver dans les Ecritures
et chez Philon d'Alexandrie les sources pour le développement d'une notion
de négligence, susceptible d'expliquer la chute des créatures rationnelles de

façon bien plus convaincante et moins problématique par rapport à la notion
d'une satiété ou nausée du bien. Il s'agit d'une négligence comprise en même

temps comme manque d'application, associée à la paresse, comme désobéissance

à une loi ou à un précepte divin, et comme insouciance par rapport à une

invitation et à une promesse de bonheur que Dieu a adressée aux créatures.

L'effet de cette négligence est une perte du logos qui peut déboucher sur une

assimilation à la vie irrationnelle des bêtes.

À la lumière de ces textes je voudrais maintenant essayer de tirer quelques
conclusions qui puissent nous aider à mieux comprendre le rôle de cette notion
de négligence, associée à la paresse, dans la théodicée origénienne.

26 Origenes, De principiis, IL 8. 3. 151-158.
:" IL
2" Origenes, De principiis. IL 8, 3. 175-178.



LE REFUS DU BONHEUR 271

Celle-ci est en général dominée par la nécessité de répondre d'un côté aux
idées gnostiques, de l'autre à l'identification entre mal et matière ou mal et

corporéité qu'Origène pouvait retrouver dans des auteurs liés à la tradition
platonicienne, notamment Celse. Pour répondre à ces deux nécessités, Origene
élabore une explication de l'existence du mal qui : 1) en premier lieu repère dans

le libre arbitre et dans sa mauvaise utilisation la source de tout mal, identifié avec
le mal moral; 2) en deuxième lieu, nie l'existence d'un mal substantiel, puisque
toute substance est un produit de la création divine : si on accepte l'existence d'un
mal absolu, métaphysique ou substantiel, puisque tout ce qui existe est créé par
Dieu, on attribue au Créateur la responsabilité de l'existence du mal, ce qui est

évidemment inacceptable29. Au contraire, le mal n'est que non-être, le problème
étant maintenant de montrer comment ce non-être arrive à avoir une forme
d'existence particulière et donc à avoir même des effets sur la création, étant
donné que Dieu crée le monde sensible et les corps charnels à cause du péché de

la créature. C'est pourquoi la notion de KOpoç, soulignée par Grégoire, n'aide

pas à comprendre la façon dont Origene explique l'origine du mal, car, se basant

sur le décalage ontologique entre créature et Créateur, elle débouche sur une sorte
de nécessité ontologique du mal qu'Origène n'aurait pas accepté.

Par le biais de la notion de négligence, Origene arrive à introduire le non-
être dans la cause même du mal : non seulement le mal est non-être puisque il
est dépourvu de toute substance, mais même sa cause peut être définie en tant

qu'un non-être de la volonté. Car, est-ce que l'on pourrait considérer comme
un acte positif de la volonté ce qui est caractérisé plutôt par une lassitude, une

paresse, une insouciance, enfin un manque de la volonté qui serait nécessaire

pour rester dans l'état d'unité contemplative qui avait été prévu à l'origine
La négligence est le fait de ne pas respecter son propre engagement, de ne

pas accomplir sa propre tâche, mais aussi de ne pas réaliser son être potentiel
en tant qu'intelligence qui a la possibilité de contempler le Créateur et de s'en
nourrir. Origene ne se limite donc pas à caractériser le mal en tant qu'absence
du bien, non-être, il pose en tant que sa cause une chute qui est elle-même

une absence, absence de volonté. Tout ce qui arrive après cette absence originaire,

la superbe, l'amour de soi, l'attachement à sa propre individualité, n'est
qu'une conséquence de ce vide de la volonté, de cette lassitude du vouloir. Une
lassitude fatale, puisqu'elle coupe le lien de participation au Créateur qui est
fondement de la possibilité de rester dans le bien30.

La notion de négligence est étroitement liée, d'un côté, à la définition du
mal en tant que non-être ou privation, de l'autre à la notion de participation.

29 II s'agit donc d'une solution tout à fait différente par rapport à la solution du

problème du mal qui sera élaborée par Plotin et qui se basera non pas sur l'élaboration
d'une idée de liberté de la volonté et de responsabilité individuelle, mais plutôt sur
l'identification entre mal et matière et l'idée de l'existence nécessaire du mal. Cf. notamment :

Plotinus, Ennéades I 5 [51] (édition critique: Opera, ed. P. Henry et H-R. Schwyzer, 3

vol., Oxford, Oxford University Press, 1964. 1977, 1982).
50 Origenes, De principiis, I, 6. 2. 59- 67.



272 CINZIA ARRUZZA

Celle-ci doit être comprise non seulement comme lien entre la nature de la
créature et la nature du Créateur, dont dépend éternellement l'existence de la

première, mais aussi comme participation active à la bonté de Dieu, comme
contemplation. La contemplation, en fait, est ce qui permet à la créature d'être
elle-même bonne, de participer au bien en soi qui est Dieu. Et pourtant, il s'agit
d'une contemplation qui demande un effort continuel, un engagement toujours
renouvelé, comme on l'a vu dans l'exemple de l'effort demandé par la science.
Comme la science, la contemplation n'est pas une possession acquise de façon
définitive, elle demande un engagement de la part de celui qui contemple,
une tension continuelle en direction du bien. C'est dans le mouvement de

cette tension, de ce mouvement vers le bien, que ce vide de la volonté, cette
lassitude, ce manque de respect envers son propre engagement, se manifeste.
Ici, on trouve la faute originaire des créatures rationnelles. Au lieu de rester
dans cet état d'activé contemplation de Dieu, qui était pourtant aussi une
condition de bonheur, elles ont été prises par l'insouciance et la paresse, elles
ont été négligentes. Les résultats de cette négligence, dont la racine réside dans
le libre arbitre dont les créatures ont été douées, sont à l'origine de la création
du monde sensible : ils sont le début d'une histoire de chute et de rédemption,
qui dépasse l'individualité de la créature, pour se jouer sur un plan qui est aussi

cosmique et universel, et qui verra à son terme le retour en Dieu de tout ce qui
a été créé.


	Le refus du bonheur : négligence et chute dans la pensée d'Origène

