Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 3: La pensée de Montaigne : quatre études

Artikel: Le refus du bonheur : négligence et chute dans la pensée d'Origéne
Autor: Arruzza, Cinzia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 261-272

LE REFUS DU BONHEUR

Négligence et chute dans la pensée d’Origene”

CmNziA ARRUZZA

Reésumé

Comme cela a déja été mis en lumiére, ¢ est probablement dans la négli-
gence (Qpekeia) qu'il faut voir la cause premiére de la chute des créatures
rationnelles qui a donné lieu a la vie dans le monde sensible et dont Origéne
parle diffusément dans le De principiis. Cet article a pour but d’examiner la
notion de négligence, en analysant ses sources bibliques et philosophiques,
notamment Philon d’Alexandrie, ainsi que le sens qu'il faut lui attribuer a la
lumiere de la théodicée élaborée plus en geénéral par Origéne.

Dans le De hominis opificio et le De anima et resurrectione de Grégoire de
Nysse, on trouve une critique intéressante de la doctrine origénienne de la préexis-
tence, polémiquement associée a la notion de métempsycose '. C’est a I’influence
dangereuse de cette derniere théorie, d’origine pythagoricienne et platonicienne,
que Grégoire attribue la source ultime de 1’erreur doctrinale d’Origene.

Dans le De hominis opificio®, Grégoire fait allusion a un Discours sur
les principes, dont il ne cite pas |’auteur, mais qu’il serait naturel @ mon avis
d’identifier au De principiis d’Origéne”. Une autre allusion a Origene se trouve

* Cet article est issu d’une conférence organisée a I’Université de Geneve par le
groupe genevois de la Société romande de philosophie, en avril 2008. Je voudrais donc
remercier la Société romande de philosophie et Angela Longo de cette invitation.

! Sur la doctrine de la préexistence des creatures rationnelles chez Origéne on peut
voir: A. CASTAGNO MoNacl, L'idea della preesistenza delle anime e ['esegesi di RM 9,
9-21, in: Origeniana secunda, ¢d. H. Crouzel, Rome, A. Quacquarelli, 1980, p.69-78;
U. Bianchl, Presupposti platonici e dualistici di Origene, De Principils, in: Origeniana
secunda, op. cit., p. 33-56; G. SFaMENI GASPARRO, Doppia creazione e peccato di Adamo
nel «Peri Archony: fondamenti biblici e presupposti platonici dell esegesi origeniana,
in: Origeniana secunda, op. cit., p. 57-67.

? GREGORIUS NYSSENUS, De hominis opificio, PG 44, 232 C.

* Comme le fait Sulmona, auteur de la traduction italienne de I’ouvrage : GREGORIO
p1 Nissa, L 'uomo, éd. B. Sulmona, Roma, Citta Nuova, 20007, n. 169, p. 115. A propos
de la réception d’Origéne dans la pensée de Grégoire, on peut voir: K.-H. UTHEMANN,
Protologie und Eschatologie zur Rezeption des Origenes im 4. Jahrundert vor dem
Ausbruch der ersten origenistischen Kontroverse, in: Origeniana Septima. Origenes in
den Auseinandersetzung des 4. Jahrhunderts, ¢d. W. A. Bienert, U. Kithneweg, Leuven,
Peeters, 1999, p. 401-458.



262 CINZIA ARRUZZA

dans le De anima et resurrectione®. Dans ces textes, la cible polémique est la
doctrine de la préexistence des créatures rationnelles. Le fait que Grégoire trace
une relation entre cette doctrine et la théorie de la métempsycose, qui avait été
explicitement réfutée par Origéne, n’indique ni nécessairement que Grégoire
a été influencé par la polémique antiorigéniste, ni qu’il ne ferait pas allusion
ici au texte d’Origéne : on pourrait faire I’hypotheése que ce qu’il envisage dans
ces passages, c’est la détermination de 1’origine théorique de la faute origé-
nienne, qu’il croit saisir dans la doctrine hellénique de la métempsycose, qui
représenterait ainsi 1’arriere-fond philosophique de la théorie origénienne de la
préexistence des créatures rationnelles.

L’accusation d’avoir été influencé par la doctrine de la métempsycose
est liée aussi a un autre argument polémique concernant la notion de xopoc,
c’est-a-dire la satiété par laquelle les créatures rationnelles auraient ét€ prises
pendant qu’elles contemplaient le Créateur dans I’état de béatitude initial. Non
seulement Origeéne aurait cédé a une influence paienne, mais il aurait aussi
commis la faute de déterminer I'origine de la chute des créatures rationneiles
dans une sorte de nausée du bien.

Dans la suite de cet article, je voudrais revenir briévement sur les contenus
de cette polémique, avant de vérifier si Grégoire a interprété de fagon correcte
les textes origéniens et d’analyser les arguments qu’Origene utilise effecti-
vement afin d’expliquer I’origine du mal et de la chute.

Grégoire de Nysse versus Origene

Dans le De hominis opificio, la polémique se concentre sur I'idée que la
faute puisse avoir une origine dans une ame séparée du corps et donc douce
de la possibilité d’une contemplation du divin exempte d’obstacles. D apres
Origéne, le mal et le péché ont eu leur origine dans un état de bonheur, quand
les créatures rationnelles vivaient dans la contemplation du Créateur, et c’est de
cette faute que la condition de la corporéité grossiere, dans laquelle I’dme est
précipitée, est dérivée. Mais si on accepte cette explication, souligne Grégoire,
il est absurde de penser que la conversion de I’ame et la remontée vers le bien
puissent se réaliser dans un état de déchéance, au sein d’une vie soumise aux
passions de la chair et aux pressions des instincts corporels. C’est pourquoi

la passion de I’ame humaine est I’assimilation a la déraison (1rpog t0 GAoyov
opoiwoig); apres qu’elle lui est apparentée, elle tombe dans la nature bestiale
une fois qu’elle marche a travers le vice, elle ne peut plus, méme quand elle se
trouve dans la déraison, arréter cette marche auprés du mal, car I'arrét du mal est le
commencement du chemin de la vertu.*

Autrement dit, si la chute a eu lieu dans ce qui aurait di étre 1’état de
perfection de I’étre rationnel, on ne peut plus espérer que, une fois unie a un

* GREGORIUS NYSSENUS, De anima et resurrectione, PG 44, 96 C.
* GREGORIUS NYSSENUS, De hominis opificio, PG XLIV, 232 C.



LE REFUS DU BONHEUR 263

corps grossier et plongée dans la maticre, 1’ame puisse réaliser ce qu’elle n’a
pas €t capable de faire quand elle €tait libre des passions corporelles et unie
a Dieu dans un ¢tat de communion contemplative. La chute ne pourra donc
que s’approfondir de plus en plus, jusqu’a ses conséquences extrémes, avec
une progression de la méchanceté et de I'immersion dans la corporéité qui,
passant a travers la vie irrationnelle des animaux et des plantes, trouvera enfin
sa conclusion dans le non-étre®.

On retrouve les mémes arguments dans le De anima et resurrectione. Ici on
peut relever deux éléments majeurs de confrontation: le premier concerne la
doctrine de la métempsycose que Grégoire attribue de fagon erronée a Origene,
qui pourtant I’avait refusée de fagon tres explicite; le deuxiéme concerne
la question de la possibilité¢ d’une satiété dans la contemplation et dans la
participation au bien, dans un passage ou Grégoire, sans le citer directement,
semble pourtant polémiquer avec Origéne, comme le souligne aussi une scolie
contenue dans le manuscrit’. C’est donc I’idée que les créatures rationnelles
puissent s’étre €loignées de Dieu a cause d’une sorte de nausée provoquée par
un exces de contemplation du bien et du beau qui constitue I’objet de la critique
de Grégoire. Cette nausée serait ainsi motivée par le décalage ontologique
entre la créature et le Créateur, car la faculté de contemplation de la créature
serait limitée, alors que Dieu représente un objet illimité de contemplation
et de pensée. La réponse de Grégoire au probleme de la possibilité d’une
permanence ¢ternelle dans le bien de la part d’une créature ontologiquement
inconstante et muable consistera dans 1’élaboration d’une notion particuliére de
changement, TpoTn), compris en tant que progrés infini dans la contemplation
de Dieu, tension infinie vers I’'union avec le Créateur?®.

La notion de xopog, de satiété du bien, qu’on trouve dans ce passage de
Grégoire, est trés importante: en fait, on retrouve également 1’accusation
d’avoir employé la notion de k6pog pour expliquer la faute des créatures dans
les querelles origénistes du VI° siecle, dans lesquelles on lit que les créatures
spirituelles se sont détournées de Dieu parce qu’elles sont prises par la satiété
de la contemplation. Ce qui est au centre de ces accusations est 1’'idée que
le bien, en tant que tel, puisse provoquer une satiété dans la créature qui le
contemple, par le biais d’une sorte de mécanique des vases communicants.

Si la notion de k6pog semble représenter, dés Grégoire de Nysse, un
¢lément important de critique de la doctrine origénienne de la préexistence, il

¢ GreGorius Nyssenus, De hominis opificio, PG 44,232 C.

7 GREGORIUS NYSSENUS, De anima et resurrectione, PG 44, 96 C.

* Jean Daniélou a exprimé de fagon efficace le dilemme auquel Grégoire doit faire
face, au-dela de la question si son interprétation du texte origénien est correcte ou
non: comment une nature ontologiquement muable peut-elle réaliser la permanence et
I'immuabilité dans le bien ? Pour répondre a ce dilemme, Grégoire €labore la notion de
progres infini dans le bien, de désir dépourvu de satiété, substituant ainsi la muabilité qui
a poussé la créature au péché par une autre forme de muabilité, celle du progrés linéaire
et sans fin vers le bien et dans le bien : I. DaNiELou, L étre et le temps chez Grégoire de
Nysse, Leiden, Brill, 1970, p. 103 sq.



264 CINZIA ARRUZZA

est pourtant nécessaire de se demander si elle joue effectivement un role pour
la compréhension de 'origine de la chute selon Origene et lequel. En fait, s’1l
faut voir dans la satiété de la contemplation 1’origine de la chute, comment
Origeéne peut-il se sortir de la difficulté d’une explication du mal qui semblerait
privilégier plutdt la constitution ontologique de la créature en tant que source
du détournement de Dieu que son libre choix ?

Je voudrais faire ici référence a une étude de Marguerite Harl qui, me
semble-t-il, a donné des réponses convaincantes a une bonne partie des
interrogations liées a la notion de satiété du bien’. En analysant en détail les
différentes significations du terme kopoc et ses utilisations non seulement dans
les traités d’Origeéne, mais aussi en général dans le grec classique et chez des
auteurs qui ont eu une influence importante sur la pensée origénienne, comme
Philon d’Alexandrie, I'auteur arrive a clarifier le sens qu’il faut donner a la
notion de satiété¢ employée en référence a la chute des créatures rationnelles.
En dépit des polémiques origénistes et des accusations de Grégoire de Nysse,
on ne trouve pas dans I’ceuvre origénienne I'utilisation de la notion de k6pog
dans le sens d’un dégott du bien, di a une sorte de “comble” du bien ou de sa
contemplation, parall¢le au comble du mal dont parle Grégoire!°. Il n’y aurait
donc pas une nécessité objective de la chute, due au décalage ontologique
entre la surabondance du bien et la capacité¢ de contemplation de la créature.
Au contraire la satiété ne serait qu'un mouvement volontaire de la créature,
provoqué par ce qu’Origéne détermine en tant que cause réelle de la chute:
c’est-a-dire la négligence. La cause premiére de |’erreur et du détournement ne
serait pas le xOpog, mais une lassitude et une paresse qui font que la créature
ne répond pas de facon adéquate a I’appel qui lui vient de la part du bien et ne
persiste pas dans I’effort de la contemplation de Dieu.

C’est donc cette notion de négligence, en grec apéleia, que je voudrais
analyser de plus pres pour arriver a clarifier le sens qu’elle occupe dans 1’expli-
cation de Ja chute, également a la lumiere du probleme plus vaste de ’existence
du mal et de son explication.

La négligence des créatures rationnelles

Je voudrais commencer par ’analyse de deux passages du Contra Celsum
et du De principiis qui montrent des ressemblances €videntes:

? M. Hart, «Recherches sur I"origénisme d’Origéne: la “satiété” (K(')pog) de la
contemplation comme motif de la chute des dmes», Studia Patristica, vol. VIII, TU 93,
Berlin, Akademie-Verlag, 1966, p. 373-405.

' Cf. R. Roukema, «L’origine du mal selon Origéne et dans ses sources», Revue
d Histoire et de Philosophie Religieuses, 83 (2003), p. 405-420. Roukema, en revanche,
a propos€ a nouveau une interprétation de la chute basée sur la notion de satiété, montrant
sa dérivation platonicienne et philonienne. Suivant I’interprétation de Harl, j’essaie de
montrer, au contraire, la centralité de la notion de négligence ainsi que certaines de ses
sources.



LE REFUS DU BONHEUR 265

Il est évident qu’il pourrait y avoir des différences «entre les cceurs des hommes».
Aussi bien entre ceux qui ont incliné vers le beau, sans pour autant étre tous marqués
et transformes d’une maniere égale et analogue les uns aux autres en s’adressant
a lui; que entre ceux qui a cause de leur négligence se précipitent vers les choses
contraires, car parmi eux le vice qui s’est répandu est trés fort chez les uns et moindre
chez les autres. "

Ce texte ne se réfere pas directement a la préexistence des créatures ration-
nelles: la question traitée ici par Origéne concerne la doctrine de I’ « Antéchrist»,
dont Origene veut démontrer la rationalité contre les accusations du platonicien
Celse. L’argument se base sur les différences existant dans les cceurs des
hommes, en rapport au degré d’éloignement de la contemplation du bien. Dans
cette hiérarchie du mal, il faut donc poser deux limites extrémes: d’un coté
on aura Jésus, source ultime de tout bien et de toute conversion, de ’autre
I’Antéchrist. C’est I'apélera tou kaoU, la négligence du beau, qui entraine
les hommes, en les poussant vers ’abandon de la contemplation. Elle est donc
le moteur d’une chute vers ce qui est contraire au bien.

Dans le De principiis, 11, 9, 6, 190-199 on retrouve des termes assez
similaires, en particulier en ce qui concerne la négligence en tant que source de
I’éloignement de Dieu et donc de la diversité entre les créatures:

Pourtant, puisque ces mémes créatures rationnelles, comme on I’a fréquemment
démontré et comme on le démontrera encore une fois en son lieu, ont regu en don
la faculté du libre arbitre, chacune d’entre elles a été poussée a progresser par le
biais de I’imitation de Dieu, ou bien a été entrainée vers la décadence a travers sa
négligence par la liberté de sa propre volonté. Et, comme on 1’a déja dit auparavant,
c’est cela qui a ¢ét¢ cause de diversité parmi les créatures rationnelles, n’ayant pas
son origine dans la volonté ou dans le jugement du créateur, mais dans la décision
de la liberté qui leur appartient. '

Dans ce passage, la référence a la préexistence des créatures rationnelles
est plus explicite, la négligence intervenant ici en tant que cause de la chute. La
notion d’apéleia est étroitement liée d’un cdté a la question du libre arbitre, de
[’autre au probléeme de la diversité entre des créatures qui a I’origine avaient été
créées dans une unité parfaite. On peut également lire ce passage a la lumiére
de la polémique antignostique menée tout au long du traité et qu’on peut aussi
retrouver dans d’autres ceuvres, en particulier dans le Commentaire sur St.

"' Pour le Contra Celsum, on utilise 1’édition critique par Marcel Borret, qui se
base sur une révision de I’édition critique de 1899 par Paul Keetschau: OriGENE, Contre
Celse, éd. M. Borret, t. I (Livres I et I), Paris, Cerf, 1967 ; t. I (Livres IIl et IV), Paris,
Cerf, 1968 t. 11l (Livres V et VI), Paris, Cerf, 1969 ; t. IV (Livres VII et VIII), Paris,
Cerf, 1969 t. V, Paris, Cerf, 1976. Ici1: OriGenes, Contra Celsum, VI, 45, 7-13.

"> Pour le De principiis d’Origéne, on utilise I’édition suivante : ORIGENES, Le Traité
des principes, t. 1-11 (Livres I et 1), éd. H. Crouzel et M. Simonetti, Paris, Cerf, 1978 t. III-
IV (Livres Il et IV), Paris, Cerf, 1980. Ici: OrIGENES, De principiis, 11, 9, 6, 190-199.



266 CINZIA ARRUZZA

Jean . Selon les gnostiques valentiniens, les hommes sont en fait partagés en
spirituels, psychiques et matériels. Cette division ne concerne pas le domaine
moral ou celui de la volonté, étant plutot lié a une constitution ontologique des
étres humains. Seuls les spirituels possedent I’étincelle divine, la substance
pneumatique qui leur permettra de se sauver et qui les rend en fait eux-mémes
divins, étrangers au monde sensible et déchu dans lequel ils sont obligés de vivre
comme en exil jusqu’au moment ou ils deviendront conscients de leur nature
divine et pourront ainsi faire retour a leur patrie originaire. Les psychiques et
les matériels, en revanche, seront a jamais exclus du salut et de la possibilité
de I'union avec le monde divin. Cette différence ontologique est utilisée par
les gnostiques pour donner aussi une explication aux différences qui existent
parmi les étres humains dans cette vie sensible, elle constitue ainsi une forme
et une voie d’interprétation de la réalité dans laquelle les gnostiques se sentent
forcés de vivre contre leur volonté ',

Cette idée a pourtant comme résultat ultime d’attribuer au monde divin la
responsabilité de 1’inégalité mais aussi de la perdition d’une partie du genre
humain, ce qui est évidemment inacceptable pour Origene. La doctrine de la
préexistence intervient donc aussi pour donner une réponse a ce probleme et
opposer a la proposition gnostique 1'idée d’une chute, dont la cause n’est rien
d’autre que la volonté de la créature, ou plutdt son apelera, sa négligence dans
la contemplation.

L’apéeia est en méme temps, la source de I’éloignement du bien, I origine
du processus de déchéance (I’éloignement du bien signifie aussi un rappro-
chement du mal dans la méme proportion) et la source d’une hiérarchie du
mal. Selon le degré de négligence de la créature on a un éloignement plus ou
moins grave par rapport au bien. L’inégalité des conditions des créatures n’est
donc pas I'effet d’une décision du Créateur, ni n’est liée a une constitution
ontologique du créé, comme le soutenaient les gnostiques, mais est plutot
I’effet d’une insouciance, et donc d'une mauvaise utilisation particuliére du
libre arbitre de la part de la créature.

" Pour une reconstruction des principaux arguments de polémique contre les
valentiniens, on peut voir: J. Rius-Camps, Origenes frente al desafio de los Gnosticos,
in: Origeniana quinta, Papers of the 3 International Origen Congress, Boston College,
14-18 August 198, edited by R. J. Daly, Leuven, Peeters/Leuven University Press, 1992,
p.57-78; A. B. Scotr, Opposition and Concession. Origens Relationship to Valenti-
nianism, in: Origeniana quinta, op. cit., p. 79-84. Sur la polémique antignostique dans le
Commentaire sur St. Jean voir |’intéressante contribution de Gaetano Lettieri: G. LETTIERI,
I'nous mistico. Il superamento origeniano dello gnosticismo nel **Commento a Giovanni”,
in: Il Commento a Giovanni di Origene : il testo e i suoi contesti, éd. E. Prinzivalli, Villa
Verucchio, Pazzini Stampatore Editore, 2005, p. 177-275. Sur la polémique antivalen-
tinienne du Peri Archén voir: J.-D. DuBois, Le «Traité des Principes» d'Origéne et le
«Traité Tripartite» Valentinien: une lecture comparée de leurs prologues, in: Entrer en
matiere. Les prologues, éd. J.-D. Dubois, B. Roussel, Paris, Cerf, 1998, p. 53-63.

' Pour une reconstruction de la doctrine de la tripartition de la nature humaine
chez les valentiniens et sa réception par Origeéne on peut voir: H. StrutwoLF, Gnosis als
System. Zur Rezeption der valentinianischen Gnosis bei Origenes, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1993, p. 104-154.



LE REFUS DU BONHEUR 267

La ressemblance entre les deux textes du Contre Celse et du De principiis
nous aide a confirmer la correspondance entre le terme grec apéAeia, que
nous retrouvons dans des textes non seulement du Contre Celse, mais aussi du
Commentaire sur I’Evangile de Saint Jean et du Commentaire sur |'Evangile
de Saint Matthieu ", et le terme latin neglegentia, qu’on peut rencontrer dans
plusieurs passages de la traduction latine du De principiis. En fait, on trouve
aussi le mot neglegentia en correspondance avec le grec apéheia dans deux
textes du De principiis, dont nous avons la version grecque, contenue dans
la Philocalie. En De principiis, 111, 1, 14, 381-383, nous trouvons la traduction
neglegentia sui pour Gpésia, interprétée par le traducteur latin en tant que
négligence ou oubli de soi de la part de I’dme humaine: en oubliant Dieu c’est
sa propre nature que 1’ame abandonne et néglige. Dans un passage précédent, De
principiis, 111, 1, 13, 363-370, I apéAeia de la version grecque est dédoublée en
neglegentia et incuria, comme les oméppara, traduits avec radices ac semina.

La négligence joue un rdle central dans I’explication origénienne de la
chute et donc de I’origine du mal : il s’agit maintenant d’essayer de comprendre
d’ou Origene pourrait avoir tiré cette notion.

Elle présente une certaine importance dans les Ecritures, dans lesquelles
elle indique en général le manque d’effort, d’application, pendant 1’accomplis-
sement d’un devoir, qui normalement a été attribué a I’homme par Dieu'®. En
Deutéronome, 8, 11, on trouve par exemple un avertissement a ne pas négliger
le Créateur et ses commandements. Dans le Livre des proverbes, 19, 16 le lien
entre la négligence dans 1’accomplissement d’un devoir et le péché, dont la
mort est la suite inévitable, est encore plus évident. Puisque 1’obéissance au
commandement divin représente pour I’homme le devoir religieux et moral le
plus élevé, la défaillance par rapport a son propre devoir, I’insouciance dans
I’accomplissement de ce qui a €t¢ commandé par Dieu, la désobéissance a la
loi, constituent un acte d’intolérable superbe de la part de la créature. Celle-
ci, en fait, par sa propre désobéissance, montre ne pas reconnaitre son infinie
dépendance par rapport au Créateur.

L’utilisation de la notion de négligence dans la parabole du banquet de
noces, dans I’Evangile de Matthieu, 22,4-5, est encore plus significative pour
la compréhension de son rdle dans la pensée origénienne. Ici la négligence
se réfere non pas a un précepte divin, mais a une invitation, I'invitation au
banquet de noces préparé par le roi pour son propre fils. Ce dont les invités
sont insouciants est donc la possibilité de participation au bonheur promis par
le Créateur. Un bonheur qui, chez Origéne, est représenté par la possibilité de
contempler Dieu, libre du poids du corps charnel, possibilité qui était donnée
aux creatures dans la condition originaire précédant la chute. L’insouciance,

'* Cf. par exemple : OrIGENES, Commentarius in Evangelium Matthaei, X1, 17, 107-
112 (pour I’édition critique : ORIGENE, Commentaire sur |’Evangile selon Matthieu, t. 1
(Livres X et XI), introduction, traduction et notes par Robert Girod, Paris, Cerf, 1970.

'8 Cf. Dictionnaire de la Bible, éd. F. Vigouroux, vol. 4, Paris, Letouzey et Ané,
1908.



268 CINZIA ARRUZZA

n’est donc pas simplement une défaillance par rapport a un devoir, a une loi, ou
a un précepte, elle est aussi refus d’un bonheur qui avait été promis. De cette
négligence dérive la superbe de la créature, ce qui I’amene a ne pas reconnaitre
sa propre dépendance et a privilégier ses propres «affaires», les affaires des
invités, par rapport a I’adhésion contemplative au Créateur. L’individualité de
la créature s’impose alors sur [’unité contemplative avec et en Dieu.

On peut aussi trouver des passages intéressants pour notre propos dans les
traités de Philon d’Alexandrie. En premier lieu, on y retrouve 1’élaboration de
la notion du péché de superbe en tant qu’amour de soi, opposé a I’amour de
Dieu, par exemple dans De Sacrificiis Abelis et Caini, 52, 2-5" et dans Quod
deterius potiori insidiari soleat, 32, 4-6'%, ou le péché de superbe explique
la conduite de Cain. Celui-ci représente en fait I’amour de soi, la paresse et
la négligence dans la reconnaissance envers Dieu: en remerciant Dieu pour
les fruits de son travail seulement «apres quelques jours» et non pas «tout de
suite», il refuse de reconnaitre le rapport de dépendance qui le lie a Dieu, il ne
reconnait pas les fruits de son travail en tant que don du Créateur. Cette forme de
superbe, qui, comme le refus de I’invitation au banquet de noces, consiste dans
le fait de privilégier sa propre individualité et son autosuffisance par rapport a
la dépendance envers le Créateur, peut étre associée aussi a la nature de la chute
des créatures rationnelles chez Origene. Pourtant, ¢’est dans la négligence qu’il
faut chercher la source de cette superbe, qui en est de quelque fagon I’effet.

En revenant aux occurrences du mot c’xpé)\sla, dans les traités de Philon, on
trouve dans le De Somniis, I, 6,1- 8, 4 un passage qui montre des similarités
avec un texte du De principiis.

Donc, le Puits me semble étre le symbole de la science; en effet, sa nature n’est
pas superficielle, mais plutot tres profonde: |...] Prenons donc celui des arts qu’on
veut, non pas le meilleur, mais le plus misérable de tous [...] nous découvrirons en
fait qu’il n’est pas une activité simple, mais complexe, difficile a saisir, a trouver,
a inventer, hostile a la nonchalance, a la négligence, a la paresse, se nourrissant de
zele, ambition, sueurs et soucis. '

Dans ce texte, Philon est en train d’interpréter la figure du Puits du Serment
dans la Genése 28, 10-11: en elle il voit le symbole de la profondeur de la
science, ce qui ’ameéne a une réflexion sur son caractére inépuisable et donc
sur I’effort continuel qu’elle requiert. L’accroissement du savoir implique ainsi
une activité zélée, dont le contraire est justement la négligence associée a la
paresse et a la nonchalance.

Or, on retrouve aussi I'image de la science associ¢e a la question de la
négligence dans le livre 1 du De principiis, ou la négligence dont les créatures

7 PHILO ALEXANDRINUS, De Sacrificiis Abelis et Caini, in: Philonis Alexandrini
Opera, vol. 1, éd. L. Cohn, Berlin, W. de Gruyter, 1896, 52, 2-5.

'S Ip., Quod deterius potiori insidiari soleat, in: Philonis Alexandrini Opera. vol.
1, op. cit., 32, 4- 6.

19 Ip., De Somniis, in: Philonis Alexandrini Opera, vol. 3, éd. P. Wendland, Berlin,
W. de Gruyter, 1898, I, 6-8.



LE REFUS DU BONHEUR 269

se rendent coupables est expliquée par le biais d’une analogie avec le manque
d’application dans la science. Les sciences demandent un engagement
continuel, application, effort, étude, une fatigue a laquelle on peut se soustraire
par insouciance ou paresse. Mais se soustraire a cet effort veut dire en fait
perdre aussi ce qu’on avait appris et a la fois oublier complétement la discipline
que 1’on connaissait auparavant.

Pour montrer cette dégradation et cette chute, de ceux qui se sont conduits de fagon
négligente, il ne semble pas absurde d’utiliser la comparaison avec un exemple.
Supposons que quelqu’un ait acquis une compétence ou un art, par exemple la
géométrie ou la médecine [...] Suivant ce que nous avons proposé, ce géomeétre
ou ce médecin, tant qu’il s’engage dans I’exercice de son art et dans ses principes
rationnels, garde en lui la connaissance de sa discipline ;: mais s’il omet de s’exercer
et s’il néglige de I’appliquer, peu a peu s’effacent de sa mémoire d’abord quelques
¢léments, puis d’autres plus nombreux, et ainsi, aprés beaucoup de temps, tout s’en
va dans I’oubli et disparait complétement de sa mémoire.?’

Voila comment la négligence entraine un oubli progressif de ce qu’on avait
recu en don. Dans le texte de Philon la négligence est associée a la paresse, une
association qu’on retrouve aussi dans d’autres traités de cet auteur, par exemple
dans le De vita contemplativa, 61,7°" et le De Agricultura 39, 6>, mais qu’on
peut retrouver aussi par exemple dans les Memorabilia de Xénophon 111, 5%
et dans la Rhétorique d’ Aristote, 1370 a, 14-16, ce qui pourrait nous amener a
penser que apédeia et paBupia représentent une sorte de couple conceptuel.
Cette association est présente aussi chez Origene, par exemple dans un texte
du Commentaire sur St. Matthieu, assez explicite sur le lien entre la négligence
et la chute des créatures. 1l s’agit d’un texte dans lequel Origéne s’oppose a
la doctrine de la métempsycose et a la possibilité¢ que les ames des hommes
puissent tomber dans des corps d’animaux. A cette hypothése il oppose une
conception de la chute causée par la paresse et la négligence qui entraine une
perte du /ogos, une perte progressive de la raison, par laquelle les Aoyikwtepa,
les étres rationnels plongent dans une situation de déraison, qui ne peut étre
associée a celle des animaux irrationnels que de fagon métaphorique *.

Cette déchéance vers une condition de manque progressif de logos peut
étre lue a la lumiére d’un passage fort intéressant du De principiis, dans lequel
Origene utilise la théorie stoicienne du refroidissement du TrveUpa en yuyn

* ORIGENES, De principiis, 1,4, 1, 1-21.

' PHILO ALEXANDRINUS, De vita contemplativa, in: Philonis Alexandrini Opera, vol.
6, ¢éd. L. Cohn et S. Reiter, Berlin, W. de Gruyter, 1915, 61,7.

= Ib., De agricultura, in: Philonis Alexandrini Opera, vol, 2, éd. P. Wendland,
Berlin, W. de Gruyter, 1897, 39, 6.

= XENOPHON, Memorabilia, in: Xenophontis Opera Omnia, vol. 2, éd. E. C.
Marchant, Oxford, Clarendon Press, 1921, 111, 5, 5, 1-5.

** ORIGENES, Commentarius in Evangelium Matthei, X1, 17, 107-112.

= Cf. Stoicorum Veterum Fragmenta, éd. par H. Von Arnim, vol. II, Chrisippi
Fragmenta Logica et Physica, Leipzig, Teubner, 1903, 806, 18-22 et ORIGENES, De
principiis, 11, 8, 3, 151-158.



270 CINZIA ARRUZZA

pour expliquer le lien entre la chute qui a lieu pendant la préexistence et la
transformation des créatures rationnelles en ames. Dans le De principiis, 11,
&, 3, 151-158, on trouve une référence a la différence, postulée par Chrysippe,
entre esprit et ame, a partir de I’interprétation du terme grec yuyr en tant que
vocable lié¢ & la notion de refroidissement, yuEig*.

Pour Chrysippe, la genese de I’ame est liée au refroidissement du pneuma
naturel du rejeton au moment de I’accouchement, a cause du contact avec
I’air externe a la sortie du ventre maternel chaud?’. L’idée de Chrysippe d’une
dérivation de ’dme du prneuma, idée qui concerne sa nature matérielle, est
transposée par Origéne sur un plan éminemment moral: la transformation de
la créature rationnelle en ame est une conséquence d’un refroidissement qui a
donné lieu a la \puxr'], mais ce refroidissement doit étre compris comme chute
morale, comme faute qui a entrainé une déchéance par rapport a sa condition
originelle .

Ce refroidissement, qui détermine un changement d’état de la créature
rationnelle, correspond au refroidissement intérieur de I’intelligence vis-a-vis
de la contemplation de Dieu, donc a cette sorte de désaffection pour le Créateur
qui est a I’origine de la chute. Le refroidissement est une dégradation de I’intel-
ligence. Il ne se produit pas de la méme maniere dans toutes les créatures,
puisque chaque intelligence peut chuter selon un degré mineur ou majeur de
déchéance. Pourtant il représente le caractére fondamental de toute chute, qui
entraine une transformation de la créature.

Conclusion

Les texles analysés montrent qu’Origéne pouvait trouver dans les Ecritures
et chez Philon d’Alexandrie les sources pour le développement d’une notion
de inégligence, susceptible d’expliquer la chute des créatures rationnelies de
facon bien plus convaincante et moins problématique par rapport a la notion
d’une satiété ou nausee du bien. Il s’agit d’une négligence comprise en méme
temps comme manque d’application, associée a la paresse, comme désobéis-
sance a une loi ou a un précepte divin, et comme insouciance par rapport a une
invitation et a une promesse de bonheur que Dieu a adressée aux créatures.
L’eftet de cette négligence est une perte du /ogos qui peut déboucher sur une
assimilation a la vie irrationnelle des bétes.

A la lumiére de ces textes je voudrais maintenant essayer de tirer quelques
conclusions qui puissent nous aider a mieux comprendre le role de cette notion
de négligence, associée a la paresse, dans la théodicée origénienne.

¢ ORIGENES, De principiis, 11, 8, 3, 151-158.
2 11,
ORIGENES, De principiis, 11, 8, 3, 175-178.



LE REFUS DU BONHEUR 271

Celle-ci est en général dominée par la nécessité de répondre d’un coté aux
idées gnostiques, de 1’autre a I’identification entre mal et matiere ou mal et
corporéité qu’Origene pouvait retrouver dans des auteurs liés a la tradition
platonicienne, notamment Celse. Pour répondre a ces deux nécessités, Origéne
¢labore une explication de I’existence du mal qui: 1) en premier lieu repére dans
le libre arbitre et dans sa mauvaise utilisation la source de tout mal, identifié avec
le mal moral; 2) en deuxiéme lieu, nie I’existence d’un mal substantiel, puisque
toute substance est un produit de la création divine : si on accepte I’existence d’un
mal absolu, métaphysique ou substantiel, puisque tout ce qui existe est créé par
Dieu, on attribue au Créateur la responsabilité de 1’existence du mal, ce qui est
¢videmment inacceptable . Au contraire, le mal n’est que non-étre, le probleme
étant maintenant de montrer comment ce non-étre arrive a avoir une forme
d’existence particuliere et donc a avoir méme des effets sur la création, étant
donné que Dieu crée le monde sensible et les corps charnels a cause du péché de
la créature. C’est pourquoi la notion de kopog, soulignée par Grégoire, n’aide
pas a comprendre la fagon dont Origéne explique ’origine du mal, car, se basant
sur le décalage ontologique entre créature et Créateur, elle débouche sur une sorte
de nécessite ontologique du mal qu’Origene n’aurait pas accepte.

Par le biais de la notion de négligence, Origene arrive a introduire le non-
étre dans la cause méme du mal: non seulement le mal est non-étre puisque il
est dépourvu de toute substance, mais méme sa cause peut étre définie en tant
qu’un non-étre de la volonté. Car, est-ce que 1’on pourrait considérer comme
un acte positif de la volonté ce qui est caractérisé plutdt par une lassitude, une
paresse, une insouciance, enfin un manque de la volonté qui serait nécessaire
pour rester dans 1’état d’unité contemplative qui avait €t€ prévu a 1’origine ?

La négligence est le fait de ne pas respecter son propre engagement, de ne
pas accomplir sa propre tache, mais aussi de ne pas réaliser son étre potentiel
en tant qu’intelligence qui a la possibilité de contempler le Créateur et de s’en
nourrir. Origéne ne se limite donc pas a caractériser le mal en tant qu’absence
du bien, non-étre, il pose en tant que sa cause une chute qui est elle-méme
une absence, absence de volonté. Tout ce qui arrive apres cette absence origi-
naire, la superbe, I’amour de soi, 1’attachement a sa propre individualité, n’est
qu’une conséquence de ce vide de la volonté, de cette lassitude du vouloir. Une
lassitude fatale, puisqu’elle coupe le lien de participation au Créateur qui est
fondement de la possibilité de rester dans le bien*’.

La notion de négligence est étroitement liée, d’un coté, a la définition du
mal en tant que non-étre ou privation, de "autre a la notion de participation.

11 s’agit donc d’une solution tout a fait différente par rapport a la solution du
probleme du mal qui sera élaborée par Plotin et qui se basera non pas sur I’élaboration
d’une idée de liberté de la volonté et de responsabilité individuelle, mais plutét sur I’iden-
tification entre mal et maticre et I’idée de |’existence nécessaire du mal. Cf. notamment:
PLoTiNus, Enneades 1 5 [51] (édition critique: Opera, ed. P. Henry et H-R. Schwyzer, 3
vol., Oxford, Oxford University Press, 1964, 1977, 1982).

30 OriGenes, De principiis, 1, 6, 2, 59- 67.



272 CINZIA ARRUZZA

Celle-ci doit étre comprise non seulement comme lien entre la nature de la
créature et la nature du Créateur, dont dépend éternellement I’existence de la
premiere, mais aussi comme participation active a la bonté de Dieu, comme
contemplation. La contemplation, en fait, est ce qui permet a la créature d’étre
elle-méme bonne, de participer au bien en soi qui est Dieu. Et pourtant, il s’agit
d’une contemplation qui demande un effort continuel, un engagement toujours
renouvelé, comme on I’a vu dans I’exemple de I’effort demandé par la science.
Comme la science, la contemplation n’est pas une possession acquise de fagon
définitive, elle demande un engagement de la part de celui qui contemple,
une tension continuelle en direction du bien. C’est dans le mouvement de
cette tension, de ce mouvement vers le bien, que ce vide de la volonté, cette
lassitude, ce manque de respect envers son propre engagement, se manifeste.
lei, on trouve la faute originaire des créatures rationnelles. Au lieu de rester
dans cet état d’active contemplation de Dieu, qui était pourtant aussi une
condition de bonheur, elles ont été prises par I’insouciance et la paresse, elles
ont été négligentes. Les résultats de cette négligence, dont la racine réside dans
le libre arbitre dont les créatures ont été douées, sont a I’origine de la création
du monde sensible: ils sont le début d’une histoire de chute et de rédemption,
qui dépasse I’individualité de la créature, pour se jouer sur un plan qui est aussi
cosmique et universel, et qui verra a son terme le retour en Dieu de tout ce qui
a éte cree.



	Le refus du bonheur : négligence et chute dans la pensée d'Origène

