
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 2: Y a-t-il une peine juste? : Journée d'études doctorales, Lausanne, 4
avril 2008

Artikel: Penser la justice transitionnelle : pour une reconnaissance collective
des victimes

Autor: Haldemann, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 141 (2009), P. 193-208

PENSER LA JUSTICE TPxANSITIONNELLE :

POUR UNE RECONNAISSANCE COLLECTIVE
DES VICTIMES '

Frank Haldemann

Résumé

Quelle réponse donner au «mal radical», inimaginable et indicible,

que le XXe siècle a produit, un mal associé à des lieux comme Auschwitz et
Srebrenica Comment rendre justice face à de tels crimes qui, par leur
violence extrême, s 'avèrent impardonnables et impunissables Ces questions
constituent à la fois le défi et le paradoxe de ce que l'on appelle aujourd'hui
lajustice iransitionnelle (Transitional Justice/ Dans les réflexions qui suivent,

nous envisageons de construire le discours de la justice Iransitionnelle

- ce discours d'une justice inévitablement imparfaite et fragile - en termes
de reconnaissance: reconnaissance des victimes et de leurs souffrances face
au mépris de la collectivité. Dans cette perspective, nous tâchons de mettre en
lumière la dimension collective d'un discours de la reconnaissance qui pense
la justice transitionnelle «à partir de» et «avec» ceux qui ont subi des violations

massives de leurs droits humains.

11 y a des crimes que l'on ne peut ni punir ni pardonner. Devant une violence
extrême qui assassine, viole, mutile, torture, massivement et systématiquement,
une violence qui porte les noms d'Auschwitz, du Goulag, de Hiroshima, de

Srebrenica, et bien d'autres noms encore, toute tentative de comprendre et de

juger semble vouée à l'échec. Face à l'indicible horreur, qui nous dépasse, nous
éprouvons l'incapacité de rendre justice à la réalité, de la mettre en mots. C'est
comme si, pour nous, il n'y avait pas de réponse possible à l'extrême pointe du

mal infligé à autrui, comme si le pouvoir de dire cette «chose», monstrueuse
et impensable, et d'en venir à bout appartenait à un autre monde - en deçà des

affaires humaines2.

' L'auteur remercie vivement Simone Romagnoli pour son aide dans la rédaction
française de ce texte.

2 C'est ce qu'Hannah Arendt suggère lorsqu'elle parle d'actions «radicalement
mauvaises» qui, «parce qu'elles transcendent le domaine des affaires humaines et le

potentiel du pouvoir humain», se révèlent aussi impunissables qu'impardonnables. Cf.
H. Arendt, La condition de l'homme moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1961, p. 307. Pour
une analyse de cette pensée, cf. J. Vinuates, «Autour du "crimes des crimes": au-delà
des affaires humaines», Raisons politiques, N° 17, février 2005, p. 9 sq. Cf. en outre



194 FRANK HALDEMANN

Ce mal «radical», alors qu'il s'avère à proprement parler indicible et

incompréhensible, est pourtant dans notre monde; il est, autrement dit,
essentiellement humain. Et c'est en ce sens qu'il nous incombe la tâche de

tenter une réponse juste au mal radical, afin d'échapper au processus infernal
déclenché par celui-ci. C'est dans cette perspective que se place le discours
de la justice transitionnelle, discours qui s'articule autour des questions
suivantes: Comment reconstruire des sociétés «en transition» qui ont connu
des dictatures sanglantes ou des crimes de masse? Quelles réponses politiques
et juridiques faut-il donner aux abus commis dans le passé Peut-on sacrifier.
dans une certaine mesure, lajustice retributive (qui rend à chacun ce qui lui est

dû) à d'autres objectifs sociaux, notamment l'unité nationale et la pacification
sociale Unissant le concept de justice à celui de transition, le concept de justice
transitionnelle porte donc l'espoir d'un progrès politique et moral, menant à la

restauration du lien social et à la refondation d'une communauté politique!.
C'est dans cet horizon de réflexion que s'inscrit la présente analyse. En

empruntant le chemin proposé par Axel Flonneth dans sa théorie sociale, nous

proposons de penser ce chantier toujours ouvert qu'est lajustice transitionnelle
à partir des victimes et de leur exigence légitime de reconnaissance4. Ce faisant,
nous essayons de construire le discours de la justice transitionnelle non plus

«poun>, mais «avec» ceux qui ont souffert l'horreur de la guerre, la terreur'. Il
convient alors d'envisager une manière de penser l'intersubjectivité qui dépasse
la vision d'une justice «formaliste», enfermée dans l'abstraction, en mettant au

cœur de sa préoccupation la fragilité concrète de la victime face au mépris de

toute une collectivité. Ce souci de la dignité du sujet humain au sein des sociétés

ouvre la voie vers ce que nous appelons la reconnaissance collective.

Répondre au mal collectif

Une manière de réaliser l'idéal d'un gouvernement responsable est d'offrir
un espace de parole où les torts soient reconnus publiquement et les transgres-

A. Garapon, Des crimes qu 'on ne peut ni punir ni pardonner. Pour une Justice Internationale,

Paris, Odile Jacob, 2002.
3 Sur le concept de lajustice transitionnelle. voir notamment R. Teitel. Transitional

Justice, New York, Oxford University Press. 2000, p. 223-225.
4 Pour des analyses allant dans ce sens, cf. en particulier A. du Toit, «The Moral

Foundations of the South African TR», in : R. I. Rotberg, D. Thompson (éds), Truth
v. Justice: The Morality of Truth Commissions, Princeton. Princeton University Press,
2000, p. 122-140, ainsi qu'A. Garapon, «La Justice comme reconnaissance», in:
B. Cassin, O. Cayla et Ph.-J. Salazar (éds). Vérité. Réconciliation. Réparation. Paris,
Seuil, 2004, p. 181-203.

5 Avec cette approche, nous orienterons notre réflexion sur lajustice transitionnelle
dans le sens d'une «politique de la fragilité» telle qu'elle est proposée par F. Poché dans

son livre Une politique de la fragilité. Éthique, dignité el luttes sociales, Paris, Cerf.
2004.



PENSER LA JUSTICE TRANSITIONNELLE 195

seurs tenus pour responsables. La question devient cependant plus compliquée
lorsque c'est le gouvernement lui-même qui recourt, excuse ou permet une
violation à large échelle des droits humains de ses citoyens à la vie et à la
liberté. Bien évidemment, ces épisodes de violence de masse orchestrés par
l'État central de manière généralisée et organisée indiquent un manquement
fondamental de la part des acteurs étatiques à protéger les intérêts civils de

l'ensemble de la population. Ce manquement soulève la question difficile de

la responsabilité collective; une question qui est au coeur de la problématique
de la justice transitionnelle. Dans ce cas, l'État n'est pas pour ainsi dire la

«victime» d'un tort public, mais il est le bourreau. Ce que l'on recherche dans

ces cas, c'est une forme de moralité applicable non seulement aux comportements

interpersonnels, mais également aux actions de communautés ou

groupes politiques. Par conséquent, il s'agit à présent de vérifier si l'idée de

reconnaissance peut s'appliquer aux actions malfaisantes de la collectivité, et

comment cela peut se faire.
La signification de ces questions apparaît plus clairement lorsqu'on

considère la nature du mal collectif et ses conséquences potentielles sur les

victimes individuelles. Laissez-moi tout d'abord faire ressortir ce qui me
semble être un élément essentiel des méfaits collectifs: leur caractère public.
Dans les cas d'un méfait individuel «ordinaire», un particulier commet une
infraction à la loi, et la finalité publique d'une peine autorisée légalement est,
d'une part, de réaffirmer l'existence de l'ordre légal et, d'autre part, de signifier
que cet acte est inacceptable pour la société. Le méfait collectif est différent.
Lorsqu'une communauté entière ou un groupe - comme un État ou un gouvernement

- planifie, permet ou excuse des actions qui sont terriblement injustes
ou humiliantes, la victime individuelle est rabaissée aux yeux de la collectivité :

c'est-à-dire qu'on affirme publiquement que sa vie n'a tout simplement aucune
importance et que sa présence ne compte pas dans l'ordre social. La forme la plus
manifeste en est l'exclusion politique (ostracisme). Dans les questions relatives
à la politique publique, le fait de se voir dénier toute possibilité d'expression ou
priver de toute écoute signifie être rejeté de la vie sociale ; c'est le bannissement
hors de la classe des membres à part entière de la communauté ; c'est devenir
une personne «sans voix» ou invisible dans l'espace public. Comme le suggère
utilement Rajeev Bhargava, on peut considérer ce phénomène à l'instar d'un
«mal politique, qui crée des victimes politiques»6. Il en souligne les implications,

dans le passage suivant :

Une personne, qui a été dérobée sur l'autoroute ou qui a été systématiquement
exploitée dans des travaux agricoles ou dans une usine, est une victime, mais elle
n'est pas une victime politique. Les victimes politiques sont celles qui ont été

menacées, contraintes ou tuées à cause de leur tentative de définir et de façonner

6 R. Bhargava. «Restoring Decency to Barbarie Societies», in: R. 1. Rotberg,
D. Thompson (éds). Truth v. Justice: The Morality of Truth Commissions. Princeton,
Princeton University Press, 2000. p. 47 (c'est nous qui traduisons).



196 FRANK HALDEMANN

le caractère de leur propre société, et de déterminer le cours des événements
futurs. Quand les victimes politiques souffrent de la violence, elles ne subissent

pas seulement des torts physiques. L'acte de violence transmet le message clair et

univoque que leurs conceptions du bien commun - relativement à des choses qui
revêtent une signification publique - ne comptent pas, que leur avis n'a aucune
valeur et ne sera pas écouté, qu'ils ne seront pas reconnus en tant que participants à

un débat, et, finalement, que négocier ou même obtenir un compromis avec eux est

sans valeur aucune. En fait, cela signifie leur invisibilité publique.7

Ces considérations pointent sur la dimension proprement collective, voire
politique, des crimes dont on discute. De manière caractéristique, les épisodes
relatifs à des méfaits massifs, comme les massacres ou le génocide, s'enracinent

dans une idéologie - autrement dit dans certaines croyances collectives,
si erronées soient-elles, sur la manière d'instituer ou de transformer la société.

Une approche purement centrée sur l'individu - se focalisant exclusivement

sur la responsabilité personnelle des agents individuels, ne peut rien nous dire

sur les relations sociales complexes rendant possible une généralisation de

la violence collective. Au contraire, il est nécessaire de penser en termes de

politiques et d'institutions afin d'inscrire dans leur contexte les expériences de

ceux qui ont été brutalisés dans un «système» de grande envergure. Le point
central qu'il faut souligner est que le méfait collectif, en tant que fait social

et politique, représente plus qu'une simple agrégation d'actes de violence.
Il symbolise une vraie perte de respect de la part de la société et du mépris
envers certains individus ou groupes d'individus. Considérons ici le cas d'un

policier ou d'un militaire dont le «travail» consiste à enlever, torturer et tuer
les opposants au régime comme moyen de répression politique. Le mal ainsi

perpétré ne résulte pas d'actions «illégales» réalisées par des agents criminels
privés, au contraire, il est le produit dérivé de politiques mises en place par le

gouvernement lui-même.

La responsabilité collective

Il semble qu'on doive alors passer à un mode collectif de penser la
reconnaissance et le rôle qu'elle joue dans lajustice transitionnelle. Comme on l'a
relevé, si les actes de violence généralisés tendent à avoir une nature politique,
alors nous pouvons parler d'une démarche institutionnelle ou collective dans

la reconnaissance des torts passés. Or, ce type de reconnaissance soulève des

questions philosophiques fondamentales. Si nous voulons pouvoir expliquer
ce que signifie pour des groupes de reconnaître leurs méfaits, nous devons

également pouvoir expliquer que des groupes peuvent agir de manière
intentionnelle et être tenus responsables pour leur méfaits. Toutefois, affirmer que
des groupes peuvent, en tant que tels, «faire» quelque chose intentionnellement
et ainsi être blâmables, semble une manière particulière de décrire l'action

7 Ibid. (c'est nous qui traduisons).



PENSER LA JUSTICE TRANSITIONNELLE 197

humaine. À proprement parler, seuls les individus en chair et en os «agissent»,
et il est difficile de comprendre comment l'idée d'une action morale (et en

conséquence d'une responsabilité) pourrait s'appliquer à des groupes comme
tels. Après tout, seuls les êtres humains peuvent réfléchir aux raisons de faire
une chose plutôt qu'une autre, et traduire ces raisons en choix et actions
concrètes. Et pourtant, cette perspective individualiste ne s'accorde pas avec
le fait que l'on blâme fréquemment des entreprises, des institutions ou des

organisations - qu'il s'agisse de Shell International, de la Banque mondiale,
du gouvernement des États-Unis, de l'Armée Républicaine irlandaise (IRA)
ou même de la Mafia russe - pour ce qu'ils font. Une manifestation récente
de cette pratique morale se trouve dans les remarques que le président Clinton
a faites au sujet de l'acceptation du Human Radiation Final Report (1996);
rapport où l'on suggère que le gouvernement des États-Unis a la responsabilité
morale: «[D]e tenir parole, de dire la vérité, et de faire la chose juste.»8 Ce

qu'il faut ici retenir, c'est qu'en pratique nous sommes disposés à considérer un

gouvernement ou un État comme une sorte d'être moral (et partant blâmable);
aspect qui nous renvoie à la question fondamentale : comment pouvons-nous
rendre sensée l'idée que les groupes sont responsables de leurs actions

L'idée que les groupes, comme les corporations et les gouvernements, sont
des agents moraux et, par conséquent, sont responsables de leurs actions, a été

défendue par Larry May9. Empruntant l'exemple de la foule prenant d'assaut la

Bastille pendant la Révolution française, il suggère qu'on peut dire d'une foule
désorganisée qu'elle agit collectivement, relativement à des intérêts communs
ou à un sentiment de solidarité. Dans ce cas, les actions significatives - la prise
d'assaut des édifices, la victoire sur les officiers, la libération des prisonniers et

ainsi de suite - ont été réalisées par des individus en lien avec d'autres, et, en

vertu de ce lien, leurs actions peuvent être dites caractériser le groupe comme
un tout. Aucun individu ne pourrait accomplir ces actions tout seul, comme il
ne pourrait pas non plus chanter tout seul une œuvre chorale polyphoniquel0
(une cantate de J. S. Bach, par exemple). Il est donc tout à fait sensé de
différencier ces actions collectives de celles d'individus agissant de manière non
coordonnée et par conséquent de les attribuer à un groupe plus large. Cet aspect
se précise dans les situations où il y a une procédure décisionnelle relativement
claire et un ensemble de finalités identifiables et établies institutionnellement.
Dans ces cas, on peut trouver des arguments plausibles pour considérer que des

groupes organisés et institués pour un but précis sont d'une manière ou d'une
autre capables d'agir rationnellement [acting on reasons]. Compte tenu de son

s Cité dans P. E. Digeser, Political Forgiveness. Ithaca. Cornell University Press,
2001. p. 146 (c'est nous qui traduisons).

9 L. May. The Morality ofGroups. Notre Dame. Notre Dame University Press, 1987.
Pour un commentaire sur la description de May au sujet de la responsabilité collective,
on consultera avec profit : T. Govier, Forgiveness and Revenge, Londres. Routledge,
2002. p. 87.

10 L'exemple de la chorale nous vient de T. Govier. ibid.. p. 80.



198 FRANK HALDEMANN

Organisation interne et de sa structure décisionnelle, on peut dire d'une entité

qu'elle a des intérêts et des finalités collectifs indépendants des intentions
personnelles de ses membres individuels. Sur la base de ces considérations,
Peter French estime qu'il y a quelque chose comme une «intentionnalité
corporative» [corporate intentionality] qui constitue le fondement moral à partir
duquel on peut tenir les groupes pour responsables de ce qu'ils ont fait ou se

sont abstenus de faire ".
Je ne vais pas discuter ici de ces questions importantes et complexes,

sinon pour suggérer que l'argument central de French sur la responsabilité
des groupes organisés peut nous aider à constituer un cadre de référence pour
aborder les questions philosophiques fondamentales qui nous intéressent. C'est
tout particulièrement vrai, je pense, en ce qui concerne la notion de conglomérat

que French distingue des agrégats et des individus. Dans la description
de French, les conglomérats possèdent une structure décisionnelle interne, qui
les rend capables non seulement de prendre des décisions, mais également
d'établir aussi bien les politiques de base que les finalités de l'institution.
Comme je l'ai suggéré auparavant, on peut décrire ces entités comme «agissant
rationnellement», ce qui constitue, pour French, l'élément caractéristique de

l'agir moral. Ainsi défini, un conglomérat n'est pas simplement un agrégat-un
assemblage d'individualités. L'aspect central de la conception de French réside

précisément dans l'affirmation que le conglomérat peut agir sans qu'aucun de

ses membres n'agisse; il peut être blâmé pour une action sans qu'on blâme
nécessairement les membres individuels du groupe. En outre, ce que French

appelle un conglomérat n'est pas un individu ; il ne doit pas avoir un esprit, une

personnalité, une conscience morale, des sentiments, à l'instar d'un individu en
chair et en os; on est donc loin de la bizarrerie métaphysique de concepts tels

qu'un esprit ou une conscience collectifs.
L'assertion que la capacité à agir, la responsabilité morale et le fait d'agir

pour des raisons sont liés entre eux me semble plausible - elle s'accorde avec le

fait qu'on considère communément que la responsabilité implique l'obligation
de justifier et d'expliquer chaque action individuelle, en particulier si ce que
l'on est en train de faire est mauvais ou préjudiciable. Par ailleurs, la discussion
de French sur les conglomérats peut nous aider à rendre significative l'idée
d'une responsabilité collective face à des crimes de masse. En particulier, la

notion de «conglomérat» ici proposée est compatible avec, et transposable
dans, ce que Karl Jaspers a appelé la «responsabilité politique» - c'est-à-dire
une sorte de responsabilité collective sans blâme individuel, qui procède en

priorité de la citoyenneté ou de la nationalité individuelles12. On peut ainsi
soutenir que cette sorte de responsabilité déléguée est le prix que nous devons

payer pour appartenir à un conglomérat, tel qu'un État ou une nation, sans tenir

" P. French, Corporate and Collective Responsibility, 1984. p. 47. Pour une
discussion critique de la conception de French, cf. P. E. Digeser, op. cit., p. 147-158.

12 Cf. K. Jaspers, The Question of German Guilt, trad, par E. B. Ashton, 1947, Dial
Press, New York, p. 78.



PENSER LA JUSTICE TRANSITIONNELLE 199

compte du blâme, si il en est, qui nous revient comme membre individuel.
Comme le suggère Hannah Arendt, nous payons ce prix «à cause du fait que
nous ne vivons pas nos vie isolément mais parmi d'autres semblables, et que
la faculté d'agir, qui est après tout la faculté politique par excellence, ne peut
s'actualiser que dans l'une des multiples et différentes formes de la communauté

humaine»13.

Ces remarques suggèrent qu'il est possible de considérer des entités collectives

comme les États ou les gouvernements comme étant responsables de leurs
méfaits. Une conséquence de cette analyse est qu'une entité collective, dans

la mesure où elle est capable d'action, peut faire des amendements et d'une
manière ou d'une autre rectifier les méfaits. En particulier, elle peut accorder

une reconnaissance appropriée à ceux qui ont subi des torts à cause de ses

pratiques, de ses politiques ou ses actions, en reconnaissant leurs souffrances
et en réaffirmant leur valeur intrinsèque en tant qu'êtres humains et citoyens
égaux. L'idée d'une reconnaissance collective exprime, sans aucun doute, un

engagement à traiter les gens avec le respect qui leur est dû en vertu de ce qu'ils
ont enduré. La question n'est alors plus de savoirs; les victimes de préjudices
collectifs ou institutionnels devraient jouir d'une reconnaissance significative,
mais comment elles devraient le faire.

Réaliser les buts d'une reconnaissance collective

Les considérations précédentes délimitent en quelque sorte l'objet de

notre recherche, mais elles restent passablement abstraites. C'est pourquoi,
la question critique qui s'en suit est: «Quelles mesures pratiques pourraient
constituer une reconnaissance appropriée ?» En tant que critique morale d'une

politique publique, notre description serait radicalement incomplète si elle

n'explicitait pas les chemins et les moyens qui pourraient réaliser pratiquement
cet objectif. En ayant cela à l'esprit, tentons d'esquisser les chemins pouvant
aider à réaliser les buts essentiels d'une reconnaissance collective.

Dire la vérité

Pour fournir une reconnaissance à des méfaits collectifs, une société doit
présenter et diffuser publiquement les faits, afin que la vérité puisse être connue
et faire ainsi partie de son histoire. Il est évident que cette tâche implique
l'établissement d'une documentation soignée relativement aux questions de

savoir qui a fait quoi, à qui et sur ordre de quelle autorité. En général, pour
qu'une reconnaissance collective puisse voir le jour, une société doit aspirer à

13 H. Arendt, Responsibility and Judgment, sous la dir. de J. Koitn. New York,
Schoken Books, 2003, p. 147 (c'est nous qui traduisons).



200 FRANK HALDEMANN

appréhender l'histoire de la société ou du régime comme phénomène collectif,
en essayant d'inscrire les crimes commis à l'intérieur du contexte plus large
d'une violence politique (partagée ou tolérée par la majorité des citoyens). Le
but de dire la vérité - compris en tant que processus de construction d'une
histoire collective - ne concerne cependant pas la simple recherche de «faits
saillants» et la rectification d'une mémoire collective; elle concerne également
l'élaboration d'une «histoire officielle» qui délégitime le régime déchu ou
l'ensemble des pratiques sociales. Pour constituer cette histoire, il faut que les

événements soient établis avec autorité et racontés de manière officielle par
l'Etat; La société dispose de ce seu! moyen pour montrer qu'elle reconnaît

que quelque chose de moralement inacceptable a été commis par - ou au nom
de - la collectivité. Cette sorte d'aveu, exprimé au nom de l'État, peut servir
à créer une sorte de compréhension commune: c'est-à-dire que des groupes
ou des individus ont subi un tort significatif de la part de la communauté et

que nous - en tant que membres de cette communauté et citoyens de cet État

- sommes (maintenant) unis pour nous occuper d'eux. Le fait de révéler la

vérité peut ainsi aider à accroître le consensus et la solidarité au sein d'une
société profondément divisée et traumatisée et, par là même, contribuer au

processus de transformation de cette même société.

On suggère ainsi qu'il y a une «histoire officielle» qui doit être racontée,

exposée et reconnue publiquement. La question qui s'en suit est alors de savoir
comment construire une «histoire officielle» portant sur un mal passé, qui puisse

jouir d'une autorité «méta-narrative». L'établissement de la part de l'État d'une
vérité historique peut prendre des formes différentes (de la révision des manuels

aux enquêtes parlementaires, de l'ouverture des archives gouvernementales aux
commémorations publiques - monuments, musées, projets artistiques et ainsi
de suite). Bien qu'on dispose pour élaborer une nouvelle histoire nationale
de multiples outils, l'un des plus remarquables est peut-être celui appelé
«commission de la vérité» - un organe officiel temporaire chargé d'enquêter
sur les abus généralisés des droits humains perpétrés par un régime déchu ou
ses opposants et de soumettre un «rapport» à la fin de son travail. Loin d'un
simple rassemblement des faits, une commission de la vérité peut creuser dans

les mythes, les mensonges, les apologies déplacées ainsi que les manipulations
délibérées des archives et dévoiler «une vérité globale sur l'économie générale
des événements»; et idéalement elle est également en mesure de fournir «une
contribution majeure pour comprendre comment les gens et le pays tout entier
ont été affectés, et quels facteurs ont contribués à la violence»l4.

Les tribunaux, par contre, sont d'abord chargés d'enquêter sur des incidents

spécifiques, plutôt que sur les motifs généraux et les multiples sources de la

violence de masse. A cause de cette focalisation sur les individus particuliers
et leur conduite à certains moments, les tribunaux apparaissent, au mieux,
comme des instruments imparfaits pour dire la complexité et la profondeur du

14 P. Hayner, Unspeakable Truths, Londres, Routledge, 2002, p. 85 (c'est nous qui
traduisons).



PENSER LA J USTICE TRANS ITIONNELLE 201

mal à grande échelle lorsqu'il se produit sous l'impulsion de la collectivité.
Les procédures formelles et codifiées du droit pénal, et même du droit civil,
peuvent encore établir une mesure de la vérité historique grâce au
rassemblement et à l'enregistrement des faits et des noms des personnes responsables.
En outre, comme le relève Lawrence Douglas, par l'exercice d'une «légalité
didactique» ils peuvent réussir à enseigner l'histoire et ainsi constituer une
mémoire collectivel5.

Il est évident que l'idée d'une vérité «officielle» - commissionnée - est

profondément offensive pour ces théoriciens postmodernes qui nient la possibilité

même d'un discours unique et complet sur l'histoire et la politique. Le fait
de tenter de «synthétiser» une narration aux sources et aux histoires multiples
est certainement un exercice périlleux. Une narration écrite peut facilement
dégénérer dans un simple effort pour contrôler l'histoire et pour privilégier la

signification de certains récits au détriment d'autres. Pourtant, comme le prétend
l'historien Charles Maier, un public historique peut légitimement demander

une histoire nationale - une histoire qui «tient compte des voix discordantes,
qui révèle les aspirations de tous les acteurs, celles jusqu'ici réprimées et celles

jusqu'ici privilégiées»,6. C'est sûr qu'une telle histoire est toujours provisoire ;

elle reste sujette, si une nouvelle preuve se présente, à des amendements, mais
elle devrait néanmoins faire autorité dans la mesure où elle impose «ce qui pour
un large (mais non pas entier) segment de l'opinion publique peut être accepté
comme étant une narration plausible» n.

Les excuses

Selon Nicholas Tavuchis, nous pouvons considérer les excuses [apologies]
comme un acte de langage dans lequel le locuteur exprime de la peine et du

regret afin de trouver le pardon de la personne lésée18. Dans cette acception,
des excuses véritables et réussies pour un méfait nécessitent l'aveu et la pleine
acceptation de sa responsabilité de la part du fautif. Cependant elles impliquent
bien plus que ça. Le noyau des excuses consiste dans un témoignage véritable
de sa peine et du repentir éprouvé pour le tort provoqué, ainsi que l'engagement
implicite à éviter d'en provoquer d'autres dans l'avenir. Il faut davantage
considérer que le type d'excuses ici envisagées fournit, ou contribue à fournir,

15 L. Douglas, The Memory ofJudgement : Making Law and History in the Trials of
the Holocaust, New Haven, Yale University Press, 2001.

'" Ch. S. Maier, «Doing History, Doing Justice: The Narrative of the Historian and
of the Truth Commission», in: R. I. Rotberg. D. Thompson (éds), Truth v. Justice: The

Morality of Truth Commissions, Princeton. Princeton University Press, 2000, p. 274
(c'est nous qui traduisons).

17 Ibid.
^ N. Tavuchis, Mea Culpa: A Sociology ofApology and Reconciliation. Standford,

Standford University Press, p. 23.



202 FRANK HALDEMANN

la raison pour un changement émotionnel allant du ressentiment au pardon;
changement qui constitue un élément central dans le processus d'excuse. Tout
cela suggère que l'expression sincère du regret et du remords est essentielle à

de véritables excuses qu'un individu fait à un autre.
Les excuses s'inscrivent donc principalement dans le domaine des relations

interpersonnelles. «Une excuse véritable», écrit Tavuchis, «ne peut être ni

déléguée, ni confiée à quelqu'un d'autre, ni exigée de force, ou présumée par
les intéressés, encore moins par les étrangers, sans altérer complètement sa

signification et vicier sa force morale.»l9 Si le sentiment de peine et de remords
est le «moteur» des excuses, alors l'intervention d'un tiers ou des acteurs

publics semble quelque peu antithétique par rapport au projet d'excuse (qui
exige, typiquement, un lien direct entre l'auteur du crime et la victime). Ces

aspects rendent problématiques les excuses faites par des individus en tant que
porte-parole de groupes ou d'institutions. Dans ce cas, les excuses tendent à

être faites par des personnes qui n'ont pas été elles-mêmes impliquées dans les

crimes. À l'opposé d'une relation humaine immédiate, nous trouvons ici une
forme d'articulation qui nous emmène dans un monde discursif formel, officiel
et public dans lequel l'émotivité est, d'une certaine façon, écartée - réduite à

une manière de parler détachée, modérée ou désincarnée.

S'il en est bien ainsi, cela empêche-t-il une articulation effective entre

excuses collectives et regrets Après tout, l'absence, ou la relative absence

d'émotions dans un cas institutionnel ou collectif s'accorde difficilement
avec un récit (narration, description) d'excuses dont «la force motrice et le

centre vital» est le chagrin (la peine, la tristesse). Une manière de contourner
ce problème nous est suggérée par Tnidy Govier et Wilhelm Verwoerd dans

un récent article intitulé The Promise and Pitfalls of Apology20. Ces auteurs
soutiennent que nous pouvons parvenir à une meilleure compréhension de ce

qui caractérise des excuses collectives ou institutionnelles en nous déplaçant
d'une émotion centrée sur celui qui a commis le crime [perpetrator-centered
emotion] à un aveu centré sur la victime [victim-centered acknowledgement].
Ce qui compte, dans leur conception, n'est pas tant que l'excuse se manifeste
à travers l'émotion des porte-parole, mais qu'elle «reconnaisse le méfait et

par conséquent également la dignité humaine et les sentiments légitimes des

personnes lésées»21. Ceci suggère qu'un récit collectif d'excuses ne doit pas
nécessairement impliquer l'expression sincère d'une peine et d'un remords, et

il n'a pas besoin non plus, excepté pour la forme, d'en réaliser le potentiel. Ce

qu'il faut ici retenir est qu'un mea culpa collectif, exprimé de manière officielle
en réponse à un héritage de violence, peut avoir un caractère rituel ou formalisé

- qui laisse intentionnellement et volontairement ouverte la question de la

sincérité - et rester néanmoins significatif en avouant publiquement la nature

19 Ibid., p. 49 (c'est nous qui traduisons).
20 T. Govier, W. Verwoerd, «The Promise and Pitfalls of Apology», Journal of

Social Philosophy, 33e année, 2002, p. 67.
21 Ibid.. p. 74 (c'est nous qui traduisons).



PENSER LA JUSTICE TRANSITIONNELLE 203

et le sérieux des méfaits22. C'est vraisemblablement cette dernière fonction qui
constitue le cœur discursif- le centre vital - des excuses collectives.

Les réparations

Après des périodes de violence massive et systématique, le fait d'affirmer
que «les excuses ne suffisent pas» - que les États doivent faire amende honorable

pour les aspects les plus sordides de leur passé et, à l'égard des victimes, réparer
les crimes commis - a aussi un sens. Qu'est-ce qu'on peut alors faire pour
réparer ces injustices historiques Idéalement, nous pouvons espérer restaurer
la situation telle qu'elle était avant le méfait (status quo ante culpam), comme
si le tort ou le préjudice n'avait jamais eu lieu. Le bien perdu est alors restitué

- la victime reçoit exactement la même chose (à l'instar d'une propriété, de la

santé, de la confiance, de la bonne réputation, et d'autres choses encore) que
celle qu'on avait prise, endommagée, menacée ou abîmée. Cependant, d'autres
biens comme la vie humaine, l'intégrité corporelle, le respect de soi, le temps,
la continuité, la communauté et l'identité ne peuvent pas être restitués; ni les

biens personnels s'ils ont été détruits, vendus ou perdus irrévocablement. Dans
certains cas, on peut imaginer des formes de récompense qui pourraient pallier
la perte de ce qui ne peut pas être restauré. Ce qui a été perdu est alors compensé

par quelque chose d'autre qui a une valeur équivalente. Un dédommagement
économique, par exemple, peut jouer un rôle de compensation pour des victimes,
leurs descendants ou leurs successeurs, en contrebalançant les pertes. On peut
également imaginer que d'autres bénéfices matériels ou non matériels - comme
une assurance, une bourse, la réhabilitation politique, des commémorations

publiques, des lettres d'excuse, de véritables funérailles pour les victimes, des

services forfaitaires (incluant l'assistance médicale, scolaire, légale et domestique)

et ainsi de suite - peuvent être efficaces, parce qu'ils répondent aussi bien

au tort de l'injustice qu'à toute autre perte injuste qui en résulte.
La justice est, essentiellement, la justification sous-jacente à ces réparations:

la victime qui souffre d'une perte à cause d'un méfait mérite une juste
compensation. Il s'en suit notamment que les compensations devraient être

proportionnelles aux torts endurés par les parties lésées, par leurs descendants

ou par leurs successeurs. Mais, en plus, les réparations peuvent avoir
ce que Joel Feinberg a appelé, dans un autre contexte, «une certaine fonction
expressive» - c'est-à-dire, qu'elles peuvent exprimer une claire reconnaissance

publique que l'injustice a bien eu lieu, qu'elle n'aurait pas dû avoir lieu et qu'il
ne faut pas l'oublier23. Le but des compensations pécuniaires alors n'est pas

22 Cf. R.A. Duff, Punishment, Communication, and Community, Oxford, Oxford
University Press. 2001, p. 94-95, relativement à la valeur morale d'excuses formelles ou
rituelles dont on ignore ou met en doute la sincérité.

23 J. Feinberg, Doing and Deserving, Princeton, Princeton University Press, 1970,

p. 98.



204 FRANK HALDEMANN

seulement celui de dédommager les victimes pour leurs pertes économiques ou

matérielles, mais aussi de fournir une manifestation symbolique de culpabilité
et de regret et d'offrir des excuses claires et sans réserve à ceux qui ont pâti de

l'injustice.
En ce sens, il existe une étroite relation entre la compensation et les excuses.

Sans compensation financière, les excuses pour les graves méfaits occasionnés

risquent d'apparaître superficielles, tièdes ou dépourvues de signification et

beaucoup seraient enclins à ne pas les prendre au sérieux : l'expression «parler
ne coûte rien» (talk is cheap) contient une certaine vérité. En même temps, la

seule compensation matérielle, sans reconnaissance du préjudice, serait
probablement rejetée parce qu'elle ne suffirait pas à répondre à l'indignation morale

que les victimes peuvent ressentir - et ont raison de ressentir - en réaction
au fait d'avoir été lésées; si la souffrance humaine n'a pas de prix, alors «il
ne s'agit pas d'argent» (it's not about money). Ce sentiment d'inadéquation
lié au fait de quantifier les torts s'accroît considérablement dans le contexte
des atrocités de masse. Comme le relève Martha Minow, «il n'existe aucune
mesure économique pour donner un prix au fait de vivre une vie ordinaire,
sans cauchemars ou exempte du poids de la culpabilité d'être un survivant»24.

L'argent ne peut pas restituer la vie que les personnes menaient avant les

horreurs et les humiliations endurées à cause des viols, des tortures ou des

assassinats massifs et systématiques. L'idée même que des dédommagements
économiques pourraient panser les blessures, guérir les victimes ou faire table

rase semble offensante; elle ne parvient pas à rendre justice à l'énormité de ce

qui a été fait - en tant que relevé quantitatif, elle rend triviaux les torts infligés à

ces personnes qui ont été violées, mutilées ou torturées par leurs concitoyens.
Aucun dédommagement économique - ou toute autre mesure réparatrice de

cette nature - ne pourra jamais annuler la violence faite ou effacer les supplices
des victimes. C'est pourquoi, l'argent ne peut compenser le malaise ou
l'avilissement vécus par ces personnes dans les mains de leurs tortionnaires. Par

ailleurs, le fait d'établir des compensations matérielles est rarement pratique,
tout particulièrement lorsque les préjudices commis sont d'une telle envergure
qu'ils défient toute tentative d'estimation et de compréhension. Toutefois, il ne
faudrait pas sous-estimer l'impact symbolique des réparations. Bien
qu'inadéquats, les dédommagements économiques peuvent communiquer quelque
chose aux victimes et à leur expérience de l'injustice en donnant de la valeur
à leurs récits faits de souffrance et de pertes, et en leur manifestant du respect.
Comme tentatives de se racheter auprès des personnes lésées pour ce qu'elles
ont enduré, les réparations peuvent apporter une contribution significative à la

reconnaissance de leur valeur et de leur statut moral - en tant que citoyens, êtres

humains et victimes. Aux yeux de celles-ci, cette reconnaissance peut être aussi

importante, et davantage même, que les gains matériels. Le refus exprimé par

24 M. Minow, Between Vengeance and Forgiveness : Facing History after Genocide
and Mass Violence, Boston, Beacon Press, 1998, p. 5 (c'est nous qui traduisons).



PENSER LA JUSTICE TRANSITIONNELLE 205

les «femmes de confort» coréennes aux réparations proposées par une caisse

privée du Japon constitue en ce sens un exemple. «Pour elles», explique Elazar

Barkan, la réticence du Japon à admettre sa culpabilité «déprécie l'importance
économique de la compensation et la rend sans valeur»25. Ceci met en lumière
la signification de ce qu'on pourrait appeler le symbolisme réparateur, qui
désigne ce pas supplémentaire qu'il faut nécessairement franchirpour progresser
dans la reconnaissance des préjudices, pour rompre avec les atrocités et leurs

héritages et ainsi parvenir à restaurer la dignité des victimes qui deviennent de

cette façon des citoyens véritablement égaux.

Le symbolisme positif

Les méfaits collectifs se présentent normalement sous la forme de ce que

j'appelle le «symbolisme négatif»: calomnier, dénigrer ou ridiculiser certains

acteurs sociaux à travers des pratiques sociales autoritaires, représentatives et

communicatives. Le phénomène que j'ai ici à l'esprit se produit lorsqu'une
société établit et promeut, par le biais de ses institutions, des symboles - qui
comprennent des icônes, des images, des noms, des récits et des événements

- qui sont implicitement ou explicitement dirigés à l'encontre de certains
de ses membres. Cette sorte de mauvais traitement, qui s'enracine dans des

représentations symboliques, peut prendre (et a pris) différentes formes. Nous

pouvons ranger ces formes à partir des descriptions stéréotypées et dégradantes
dans les discours publics jusqu'au harcèlement et au dénigrement dans toutes
les sphères de la vie quotidienne. Or, ce qui semble commun à toutes ces

formes est le fait que les individus qui en sont les cibles deviennent - selon

l'expression d'Avishai Margalit - des «citoyens de deuxième classe au niveau

symbolique»; situation qui est profondément humiliante et incompatible avec
l'idée d'une société décente26.

Le «remède», si l'on peut parler ainsi, à cette forme de symbolisme négatif
en est la reconstruction symbolique. Celle-ci implique, essentiellement,
le changement des modèles sociétaux de représentation, dans le sens d'une
réévaluation des individus ou des groupes qui étaient auparavant méprisés et

calomniés. La tâche est alors de mobiliser les ressources symboliques de la

société avec l'intention de reconnaître et de valoriser ceux qui ont fait l'objet
d'une dévalorisation constante. Selon cette perspective, le symbolisme positif
- en tant que manière de reconstituer un passé criminel à travers le symbolisme

des rituels publics - est une caractéristique centrale de la reconnaissance

collective.

2' E. Barkan, The Guilt of Nations. Baltimore. Johns Hopkins University Press.

2000, p. 324.
26 A. Margalit. La société décente, trad, de l'anglais par F. Billard, revue par

L. D'Azay, Paris. Flammarion. 2007, p. 153.



206 FRANK HALDEMANN

La culture publique - qui comprend les monuments, la réaffectation des

lieux et des espaces, les musées, les beaux-arts contemporains, les poèmes, les

pièces de théâtre, les documentaires, etc. — peut jouer un rôle important dans

la manière d'actualiser et de montrer le changement symbolique. La culture
de la mémoire en Afrique du Sud depuis l'apartheid nous apprend, en ce sens,
beaucoup sur la signification que l'on place dans les monuments et les œuvres
d'arts publiques comme moyens pour conférer un nouveau sens aux mémoires
des atrocités. La transformation de Robben Island en icône de la résistance

et de la libération; le musée dans Cape Town's Six District, où la diversité
des communautés était très riche avant les déplacements forcés commencés

en 1966 et poursuivis jusqu'en 1981 ; le musée de l'apartheid à l'extérieur de

Johannesburg ; le mémorial Hector Pieterson à Soweto ; le «Women's Goal» qui
forme une partie d'un projet plus ample dénommé «Constitutional Hill». Toutes

ces œuvres sont des formes de spectacle public rendant possible la construction
symbolique et la réinterprétation de l'histoire en tant qu'objet d'une reconnaissance

collective27. Une autre stratégie pour réinterpréter le passé à travers une
action symbolique est la «reconfiguration» de l'espace public en érigeant ou en
démolissant des statues particulières dans des emplacements particuliers, et en

renommant les rues et les édifices28. En outre, l'éducation - sous la forme de

manuels, de programmes communautaires, de projets de recherche, les expositions

pour adultes et enfants, bourses et autres - offre des outils pour incorporer
dans les sphères publiques de nouvelles histoires.

Au-delà de cela, les symboles d'un rituel public ou collectif sont également
importants au niveau institutionnel. Une caractéristique centrale des atrocités
de niveau societal est la perte de confiance envers l'État et ses institutions.
La mobilisation de symboles officiels adéquats - comme les emblèmes, les

jours commémoratifs, les allocutions formelles au Parlement, les discours

politiques, la gestuelle de figures politiques, etc. - peut aider à surmonter les

sentiments de méfiance et a regagner de la confiance envers l'État. Cependant,
le symbolisme positif, comme je le comprends, comporte bien plus que ça.
Il nécessite, idéalement, que les lois et les pratiques gouvernant la société

parlent un langage que les victimes puissent comprendre comme exprimant
un véritable respect envers elles et envers leur sens légitime de l'injustice. Il
faut noter ici la tension potentielle entre le symbolisme positif et la bureaucratie.

Bien qu'une certaine quantité de bureaucratie soit inévitable dans le
fonctionnement normal des institutions publiques, et tout particulièrement
dans les cadres transitionnels, il existe un risque intrinsèque de transformer les

victimes d'anciens préjudices en «numéros», «formulaires» ou quelque chose

27 Pour une discussion informative sur la culture de la mémoire en Afrique du Sud

après l'apartheid, cf. A. E. Coombes, Visual Culture and Public Memory in a Démocratie
South Africa, Durham. Duke University Press, 2003.

28 C7/ K. Verdery, The Political Lives ofDead Bodies : Reburial and Post-Socialist
Change. New York, Columbia University Press, 1999, p. 39 sq., sur l'idée de
«reconfigurer» l'espace et le temps.



PENSER LA JUSTICE TRANSITIONNELLE 207

de semblable (ce qui est humiliant, comme nous le rappelle Margalit, «de par
son essence même»29). Le fait d'offrir de l'argent ou des services d'une manière

bureaucratique (et «mécanique») peut être juste et efficace, tout en restant
profondément humiliant. Cela nous rend attentifs à la signification des nuances
symboliques et communicatives (comme les termes choisis, le ton, l'attitude,
la posture physique, etc.) en tant qu'indicateurs sensibles du changement des

attitudes et des perceptions. Autrement dit, ce qui compte n'est pas seulement
le «langage» utilisé pour s'adresser aux victimes, mais également le «ton» et
les «accents» avec lesquels il est exprimé30.

Nous terminerons ici ce succinct inventaire, alors que bien d'autres aspects
pourraient être analysés. Le chemin que nous venons de parcourir permet de

poser les bases d'un discours de la reconnaissance qui pense lajustice
transitionnelle «à partir de» et «avec» ceux qui, dans le contexte d'une guerre civile
ou d'une dictature, ont subi l'injustice et la domination sociale. Comment
répondre à l'expérience de mépris vécue par le sujet qui, dans le passé, a été

réduit à l'impuissance, stigmatisé, mis au ban par la collectivité politique Là,
à mon avis, se situe l'un des enjeux essentiels de lajustice transitionnelle. Or,

comme nous l'avons évoqué au cours de cette analyse, le concept de
«reconnaissance» ouvre des perspectives extrêmement intéressantes dans le sens de

l'élaboration d'un nouvel espace public, attentif à ceux qui ont été si profondément

blessés : à leurs expériences d'humiliation, du rejet, de la stigmatisation.
Cet idéal d'une justice transitionnelle sensible à l'opprimé - avec ses blessures,
sa vulnérabilité - exige certes la reconnaissance de droits permettant au sujet
lésé de revendiquer son statut de citoyen à part entière, mais cela ne suffit pas

pour permettre le passage de l'exploitation, de l'oppression à la reconnaissance
collective. Aussi faut-il prendre en compte la violence symbolique qui est sous-
jacente aux crimes en question: l'humiliation qu'éprouve le sujet de ne pas
avoir une quelconque valeur sociale, de ne plus être un visage dans l'espace
public, jusqu'à perdre toute possibilité de disposer librement de son corps. Pour

progresser dans le sens d'une justice transitionnelle qui respecte et promeut la

dignité, il devient alors nécessaire d'ancrer dans l'espace public des formes
d'expression par lesquelles les victimes peuvent se convaincre de leur propre
valeur sociale et politique et ainsi dépasser leur condition d'impuissance.

Rappelons, toutefois, qu'il ne s'agit pas ici de tomber dans une logique
«sentimentaliste», faisant appel au changement des sentiments, au repentir - c'est-à-
dire à une «conversion» ayant lieu dans le for intérieur même du sujet pensant.
Il s'agit plutôt de préparer la voie à une pensée du politique - et donc du séculier
et du laïc - qui insiste moins sur nos motivations que sur le contenu de nos
actions. Dans le sens de cette pensée, il me semble important d'entrer en distance

critique avec un certain discours (souvent religieux ou même prophétique) du

20 A. Margalit, op. cit., p. 202-210. pour les aspects humiliants de la bureaucratie,
et p. 205, pour la citation.

30 Ces considérations nous viennent de R. A. Durr. op. cit.. p. 188-193 (en référence
au «langage de la loi»).



208 FRANK H A LDEMANN

pardon et du repentir, qui touche le fond du subjectif- P impartageable - et ne
se laisse donc pas transposer dans la sphère du droit et du pouvoir politique.
Cependant, même lorsqu'elle tente de tirer le fil du seul politique, notre réflexion
sur la reconnaissance laisse une place importante à ce que nous avons désigné
comme «symbolisme positif» - une sorte de discours ritualisé, de scénographie
publique, qui marque une rupture symbolique avec les crimes commis, sans

pourtant déraper dans une rhétorique des «bons sentiments».

Enfin, il s'avère essentiel de penser la pratique de reconnaissance en tenant

compte du «contexte» socio-historique dans lequel les sujets sont plongés. Plus

précisément, il s'agit de refuser une réflexion sur lajustice transitionnelle qui
évacuerait ce que Pon pourrait qualifier de «prudence» ou «compromis moral».
Bien entendu, la prudence à laquelle je fais allusion ici «ne se réduit ni à

l'opportunisme ni à un simple calcul des conséquences, mais elle est guidée par
l'idée du bien pratique réalisable dans une certaine conjoncture»31. Autrement
dit, cette prudence, plutôt qu'être au service d'un intérêt cynique, est la

conséquence d'un choix moral ; un choix qui vise le bien, qui fait preuve de «justesse»
en anticipant les conséquences d'une action dans un contexte particulier. Cette
idée d'une prudence peut surprendre, mais elle doit, me semble-t-il, occuper
une place centrale dans les discours de lajustice transitionnelle. C'est dire qu'à
certains moments une démarche peut sembler injuste mais prudente, compte
tenu des contraintes militaires et politiques se présentant dans une situation
concrète (citons, en passant, l'exemple de l'Afrique du Sud, où les forces de

l'ordre auraient saboté la naissance d'un nouvel ordre démocratique s'il n'y
avait pas eu d'amnistie). Au fond, cette approche s'inscrit plus largement dans

l'idée que nous avons évoquée au début de cet article : que lajustice que nous
recherchons face à des crimes «impardonnables» et «impunissables» - pour
reprendre les termes de Hannah Arendt - ne peut être, par la force des choses,

que limitée, fragile, soumise à des pressions politiques ; bref, une justice imparfaite.

Là réside le vrai paradoxe de lajustice transitionnelle.

31 M. Charland, «Prudence plurielle ?», in : B. Cassin, O. Cayla, Ph.-J. Salazar
(éds), Vérité, Réconciliation, Réparation, Paris, Seuil, 2004, p. 207.


	Penser la justice transitionnelle : pour une reconnaissance collective des victimes

