Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 2: Y a-t-il une peine juste? : Journée d'études doctorales, Lausanne, 4
avril 2008

Artikel: L'état a-t-il un devoir catégorique de punir?

Autor: Gampagna, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 127-139

L’ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR ?

NORBERT CAMPAGNA

Résumé

Aprés s’étre penchée longuement sur la question du droit de punir, la
philosophie du droit devrait maintenant s 'interroger de maniére plus précise
sur celle du devoir de punir. C’est a une telle interrogation que procéde cette
contribution, son but étant d’identifier des instances vis-a-vis desquelles [’Etat
serait obligé de punir une personne coupable. Il s'agira de montrer que pour
aucune de ces instances, il n'est possible d’établir, au-dela de tout doute, un
devoir catégorique de punir. Tout au plus pourra-t-on établir l'existence d’un
devoir de punir fondé sur une décision de la société. L actualité de ces réflexions
sur la question d’'un éventuel devoir étatique de punir devrait sauter aux yeux
de quiconque a suivi l'histoire de ces nombreux pays qui, au cours de ces
derniéres décennies, sont passés de régimes politiques fonciérement injustes a
des régimes politiques plus justes moyennant une politique d’amnistie pénale.

Introduction

Dans la mesure ou la sanction pénale implique nécessairement le fait
d’infliger un mal, elle ne va pas de soi, I’étre humain n’étant généralement
pas concu comme possédant un droit naturel d’infliger un mal a ses conge-
neres. D’ou la nécessité de justifier le droit de punir. Mais en supposant ce
droit justifiable et justifié, doit-on lui adjoindre un devoir de punir ? L’instance
investie du droit de punir est-elle aussi soumise au devoir de punir ou peut-elle
librement décider d’exercer ou de ne pas exercer son droit ? Cette instance
est-elle dans 1’obligation (i) d’instruire un proces pénal contre le présumé
coupable, (ii) de prononcer un verdict de culpabilité si suffisamment de preuves
le permettent, et (iii) d’appliquer la peine prononcée, soit entierement, soit au
moins en partie ?'

Au cours des derniéres décennies, cette question a refait surface dans de
nombreux pays qui venaient de laisser derriére eux un passé fait de guerre
civile, d’autoritarisme politique et, de maniere tres globale, de graves atteintes

' Une analyse poussée et exhaustive tiendrait compte de toutes ces dimensions. Dans
cette contribution, je procéderai consciemment a une simplification et me contenterai de
parler de la sanction pénale en tant que telle.



128 NORBERT CAMPAGNA

aux droits les plus fondamentaux des étres humains. Songeons ici aux multiples
Etats qui ont tourné la page en optant pour une politique d’amnistie pénale .

La question du devoir, notamment étatique, de punir est d’une importance
capitale pour la philosophie politique et concerne ce que j’appelle la souve-
raineté¢ pénale. Par souveraineté pénale, j’entends le droit d’une instance
de décider quand punir et quand ne pas punir’. Cette souveraineté peut étre
absolue ou limitée. Dans le premier cas, I’Etat punit quand et comme il veut.
Dans le second, il est limité dans I’exercice de son droit, par exemple par des
normes relatives aux modalités de la sanction. Mais plus importante que cette
question relative aux types de sanctions nous semble étre celle relative a la
décision de punir. Certains seront tentés de dire que dés lors que I’Etat posséde
le droit de punir, il possede automatiquement aussi le droit de décider d’exercer
ce droit ou non. Or ce raisonnement n’est pas concluant. En effet, si le droit de
punir tire son existence du devoir de punir, et que le devoir de punir implique
nécessairement un droit de punir, un Etat possédant le droit de punir n’a pas le
droit de décider de I’exercer ou non.

Dans ma contribution, je m’interrogerai sur I’existence d’un devoir catégo-
rique de I’Etat de punir. Mais avant d’en arriver 13, je voudrais dire quelques
mots sur le droit €tatique de punir et sur ses possibles origines®.

1. Le droit étatique de punir

Les philosophes qui se sont penchés sur le droit pénal ont généralement traité
la question relative au droit de 1’Etat de punir®. La sanction pénale impliquant
une peine®, c’est-a-dire une souffrance, physique ou psychique, matérielle ou

? Sur cette question, ¢f. notamment N. CampaGNA, «Réconciliation ou justice ? Le
probléme de "amnistie», Revue de Théologie ot de Philosophie, 134 {2092), p. 353-368.

? On notera que certains auteurs affirment la nécessité de sortir du paradigme
pénal. Cf. par exemple K. LUDERSSEN, Abschaffen des Strafens ?, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1995. Pour une position moins radicale, mais néanmoins toujours critique
par rapport a la peine classique, ¢f. J. BRAITHWAITE, PH. PETTIT, Not just deserts, Oxford,
Oxford University Press, 2000.

* Afin de ne pas surcharger la présentation de références bibliographiques, j’en
limiterai le nombre. Pour de plus amples indications, le lecteur intéressé pourra se
reporter & N. CAMPAGNA, Unbestrafte Straftaten. Philosophische Uberlegungen zur
strafenden Gerechtigkeit und ihren Grenzen, Stuttgart, Franz Steiner, 2007.

5 Contentons-nous de renvoyer ici a quelques auteurs et ceuvres du XVII® siecle,
comme par exemple TH. HoBBEs, Leviathan, Cambridge, Cambridge University Press,
2002, Partie 11, chapitre XXVII ; J. Locke, Second treatise of government, Cambridge,
Cambridge University Press, 1993, chapitre [I, paragraphe 8, ou encore S. PUFENDORF,
On the duty of man and citizen in two books (titre latin original : De jure naturae ef civis
Juxta legem naturalem libri duo), Cambridge, Cambridge University Press, 1991, Livre
I1, chapitre 13, paragraphe 5.

¢ Initialement, la poena était la somme d’argent que le coupable devait verser a
la victime ou & ses proches (¢f. J.-M. CarBassk, Histoire du droit pénal et de la justice
criminelle, Paris, P..U.F., 1998, p. 18).



L’ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR? 129

symbolique, par I'Etat aux individus, il semblait nécessaire de justifier cet acte
qui contrevenait au principe du nihil nocere, un principe dont de nombreux
philosophes faisaient la base méme de toute morale. Do I'Etat tenait-il le
droit de faire souffrir des €tres humains, qui plus est des étres humains qui
étaient généralement ses sujets — nous laissons de co6té le probleme de la guerre
punitive — et qu’il devait normalement protéger ?

Notons dans un premier temps que la sanction pénale présupposait que la
personne a laquelle elle était infligée avait commis au préalable un acte répre-
hensible — ou au moins que tout portait a croire qu’elle ’avait commis. La
sanction pénale était en ce sens une réponse de I'Etat 4 un tel acte et n’était
légitime que dans la mesure ou ’acte répréhensible était supposé avoir éte
commis par la personne sanctionnée.

Cette condition préalable n’est toutefois qu’une condition nécessaire a la
sanction pénale par I’Etat. Si I’Etat a le droit de punir, il n’a certes que le droit
de punir ceux dont la culpabilité est avérée. Mais avant de limiter ainsi I’étendue
de son droit de punir, on pourra s’interroger sur I’existence méme d’un tel
droit et sur son origine possible. En simplifiant, nous pouvons distinguer trois
grandes explications relatives a ’origine du droit étatique de punir.

Une premiere explication déduit ce droit d’une concession divine. Origi-
nairement, les hommes n’ont pas le droit de s’infliger mutuellement du mal,
sous quelque forme que ce soit. Si certains affirment pouvoir légitimement
infliger des souffrances a d’autres, ils devront montrer d’ou leur prétention
tire sa légitimité. Cela vaut en premier lieu pour le souverain. Dans la mesure
ou celui-ci se pose comme le lieutenant de Dieu sur terre, il peut se prévaloir
d’un droit qui, dans I’absolu, n’appartient qu’a Dieu, mais dont ce dernier peut
toutefois déléguer I’exercice aux hommes.

Une seconde explication déduit le droit étatique de punir du peuple, ce
dernier pouvant étre pris soit de maniére atomiste — chaque individu possede
un droit subjectif de punir qu’il transmet ou délégue a I’Etat —, soit de maniére
collective — le peuple en tant que tout transmet ou délégue son droit de punir a
I"Etat. On aura remarqué que si la généalogie divine du droit de punir ne congoit
qu’une délégation de I’exercice de ce droit — Dieu ne pouvant tout simplement
pas se déepouiller d’un droit, quel qu’il soit —, la généalogie démocratique du
droit étatique de punir peut étre congue en termes de délégation ou de trans-
mission, les individus pris singulierement ou le peuple dans son ensemble
pouvant se dépouiller une fois pour toutes du droit de punir — mais peut-€tre
pas d’autres droits.

Une troisiéme explication fait naitre le droit de punir avec I'Etat. En d autres
termes, I"Etat ne se voit pas déléguer ou transmettre un droit qu’une autre entité
— Dieu, le peuple ou les individus — aurait déja possédé au préalable, mais il
s’arroge un droit tout neuf, un droit qui nait avec lui. I pourra éventuellement
par la suite, du moins s’il le juge nécessaire, déléguer I'exercice de ce droit,
voire transmettre ce droit a qui bon lui semble.



130 NORBERT CAMPAGNA

Pourquoi, demandera-t-on aux tenants de la premiere explication, Dieu
possede-t-il le droit de punir ? La réponse classique a cette question est que
Dieu étant le créateur, il possede tous les droits vis-a-vis de ses créatures — qui,
en tant que créatures, lui sont nécessairement inférieures — et donc également
le droit de punir ces dernieres. On ajoutera souvent qu’il ne fera usage de ce
droit que selon la raison et la justice. Dans la mesure ou il délégue ce droit a des
créatures, il attendra d’ailleurs de ces dernieres qu’elles n’utilisent également
ce droit que selon la raison et la justice et que dans le cas contraire il se réserve
le droit de les punir. Dieu a donc le droit de punir parce qu'il est Dieu, ¢’est-a-
dire parce qu’il incarne la toute-puissance ainsi que la raison et la justice dans
leur plus haute perfection.

Pourquoi délegue-t-il I’exercice de ce droit aux hommes ? La réponse a cette
question se fera en deux temps. On fera d’abord remarquer que Dieu ne délégue
aux hommes que le droit de punir dans la vie terrestre et se réserve le droit de
punir dans ’au-dela. Au moment du jugement dernier, Dieu punira les pécheurs
selon la gravité de leurs péchés. S’il délegue aux hommes ’exercice du droit
de punir dans la vie terrestre, c’est qu’il veut que les hommes organisent eux-
mémes cette vie terrestre. Ayant créé les hommes libres, ceux-ci peuvent faire
de la terre un enfer. Mais pour empécher qu’ils ne le fassent, Dieu a délégue aux
humains, ou du moins a certains d’entre eux, le droit de sanctionner pénalement
ceux qui voudraient transformer la terre en enfer dans ’espoir d’y trouver leur
intérét ou d’y satisfaire leur ambition, aux dépens des faibles.

L’explication faisant référence aux individus pris isolément ou au peuple
pris dans son ensemble peut étre déduite de I’explication se référant a Dieu. Les
individus ou le peuple peuvent en effet étre congus comme étant les instances
auxquelles Dieu a délégué 1’exercice du droit de punir. Si on accepte 1'idée
d’un état de nature, c’est-a-dire d’une situation ot il n’y a pas d’Etat, ou une
instance fonctionnellement équivalente, garant de la sécurité et de 1’ordre
publics, on pourra affirmer que dans la mesure ou il existera également dans
cette situation des individus qui voudront profiter abusivement de la faiblesse
d’autres individus, il n’est que normal qu’il y existe aussi une ou des entités
pouvant exercer le droit de punir. La ot n’existe pas encore d’Etat, Dieu a
investi le peuple entier — du moins la ou on peut parler de peuple — ou chaque
individu de ’exercice du droit de punir.

Pour que le peuple tout entier puisse exercer le droit de punir, il faudrait
que le peuple tout entier puisse agir. Or cela n’est guére possible, du moins
pas au niveau de la vie quotidienne et s’il s’agit d’un peuple composé d’une
grande multitude d’individus. Or dans le monde que nous connaissons, les
actes susceptibles de provoquer une réponse pénale sont assez fréquents et le
peuple ne saurait donc pas exercer lui-méme le droit de punir. Il devra donc en
déléguer I’exercice, voire en transmettre I’exercice.

Contrairement au peuple dans son ensemble, les individus pris isolément
peuvent agir. Mais ils agissent parfois de maniere précipitée, écoutant plutot la
voix des passions que celle de la raison. Il y a donc un risque qu’ils punissent



L'ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR? 131

de maniere 1njuste ou démesurée, la colere les aveuglant. Qui plus est, les
individus les plus faibles auront beau posséder I'exercice du droit de punir, ils
ne pourront généralement pas exercer ce droit vis-a-vis des plus puissants.

Laisser a tous les individus I’exercice du droit de punir signifie donc soit les
exposer a de sérieux risques, soit leur laisser quelque chose dont ils ne peuvent
pas se servir et qui dés lors ne remplit pas sa fonction. Dans ces conditions, la
majorit¢ des individus pourra décider de déléguer, voire de transmettre défini-
tivement le droit de punir de chacun a I’Etat, les agents de celui-ci étant censés
agir de sang-froid et sans passion et en plus posséder les moyens de contrainte
nécessaires pour imposer le respect des lois a chacun, méme, et surtout, aux
plus puissants.

L’attribution d’un droit de punir ou de son exercice aux individus ou au
peuple peut bien entendu se faire indépendamment de I'idée d’une délégation
divine. Les individus ou le peuple peuvent ainsi étre congus comme les proprié-
taires originaires d’un tel droit. Dans la mesure ou le peuple est congu comme
ontologiquement distinct et supérieur aux individus qui le composent et dans
la mesure ou cette supériorité ontologique est congue comme impliquant une
supériorité axiologique ou normative, le rapport peuple — individus peut étre
con¢u en analogie avec le rapport Dieu — individus. Le peuple €tant naturel-
lement supérieur aux individus, il a le droit de leur appliquer des sanctions
pénales, quitte a déléguer ’exercice de ce droit a certains individus, qui appli-
queront ces sanctions au nom du peuple. Dans le cas de I’attribution d’un droit
originaire de punir aux individus, les choses deviennent plus compliquées,
surtout s1 nous partons du principe démocratique d’une €galité originaire entre
les individus. Au nom de quoi des individus originairement €gaux justifie-
raient-ils leur droit de punir, en ne se référant a aucune autre instance qu’a
eux-mémes ? Ces individus ne devront-ils pas au moins s’appuyer sur une loi
qui les transcende dans leur individualité et qui inscrit leur droit de punir dans
un horizon normatif qui dépasse ce qui pourrait étre congu comme ’expression
de Dlarbitraire individuel ? Ce serait donc en tant que gardiens de cette loi
commune que les individus pourraient légitimer leur droit de punir. Mais qui
ou quoi leur a donné le droit d’agir en tant que gardiens de cette loi ?

La troisieme explication, celle qui fait naitre le droit de punir — le droit de
punir tout court, et non pas seulement le droit étatique de punir — avec 1’Etat,
congoit ce dernier comme ayant une fin qui lui est propre. L’Etat existe pour
faire régner 1’ordre et la justice, un ordre et une justice qu’il peut parfaitement
définir en ses propres termes et sans devoir se référer a un ordre normatif le
transcendant, a un droit ou a une loi naturels. Pour pouvoir accomplir cette
tache, il devra probablement parfois, voire souvent infliger des souffrances,
notamment a 1’égard de ceux qui auront enfreint les lois dont le respect est
censé garantir ['ordre et la justice. Il devra, en d’autres mots, infliger des
sanctions pénales. Si nous acceptons le principe que I’Etat doit posséder les
moyens nécessaires a la poursuite des fins qui sont les siennes, nous pourrons
faire naitre le droit de punir des finalités de 1’Etat, sans devoir le dériver d’une



132 NORBERT CAMPAGNA

instance extérieure a I’Etat, qu’il s’agisse de Dieu, du peuple, des individus ou
encore de la nature. Pour autant qu’on veuille recourir a la notion de nature, on
parlera tout au plus de la nature de I’Etat.

Pour importante qu’elle soit, la question du droit étatique de punir, de son
origine et de sa légitimité n’est pas la seule question philosophiquement impor-
tante a laquelle la sanction pénale donne lieu. Il y a bien entendu également
la question des limites, quantitatives et qualitatives, de la sanction pénale. Le
droit de punir n’est pas un droit de faire tout et n’importe quoi ou de punir
n’importe comment. Au plus tard depuis Beccaria et la philosophie pénale des
Lumiéres, on a essayé d’encadrer le droit de punir de telle maniére qu’il ne
débouche pas sur des peines inhumaines. Si I’homme est certes toujours congu
comme possédant le droit ou I’exercice du droit d’infliger une sanction pénale
et donc un mal & son semblable, il n’est plus congu comme possédant le droit ou
I’exercice du droit d’infliger une sanction pénale inhumaine, voire simplement
cruelle, a son semblable. La philosophie pénale des Lumiéres a fait triompher
I’idée que I’Etat avait certes toujours le droit de punir, mais qu’il avait le devoir
de punir humainement — le débat relatif a la nature inhumaine d’une sanction
étant loin d’étre clos. Le devoir de punir humainement n’implique toutefois
pas encore le devoir de punir tout court. Et ¢’est sur la 1égitimité possible de ce
dernier que porteront les réflexions qui suivent.

2. Un devoir envers l'idée de justice

L’idée de justice exige-t-elle en elle-méme que celui qui a commis une
injustice subisse une sanction pénale ? A supposer que la victime, ses proches,
la société, voire le genre humain dans son ensemble pardonnent au coupable et
renoncent & engager une action pénale contre lui et  supposer que le coupable
lui-méme ne tienne pas a étre sanctionné et que I"autorité de I’Etat ne soit pas
remise en question par I’absence de réaction pénale, I’Etat commettrait-il une
injustice en n’engageant pas d’action pénale ? Certains répondront par 1’affir-
mative’ et insisteront sur le fait qu’il existe une idée de justice et que méme
le consentement unanime de toute I’humanité n’est pas en mesure de rendre
légitime une action qui contreviendrait a cette idée. Or cette idée exige que tout
acte criminel fasse 1’objet d’une réponse pénale.

Une objection a cette premiére réponse pourra s’appuyer sur le fait que la
justice n’est pas une, mais multiple. S’il est certes permis d’affirmer que I'idée
de justice pénale exige I’application d’une sanction pénale, 1l faut distinguer
cette justice pénale d’une justice réparatrice ou restaurative. Bien qu’elle
appartienne au méme genre que la premicre — elle entre en jeu suite a une action

7 On mentionnera ici I. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Rechtslehre, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1982, p. 452 sq. Pour une bonne analyse de la philosophie pénale de Kant,
voir M. Cartaneo, Dignita umana e pena nella filosofia di Kant, Milan, Giuftre, 1981.



L’ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR? 133

criminelle —, elle s’en distingue toutefois par une différence spécifique. Alors
que la justice pénale vise avant tout a faire souftfrir le coupable sans trop s’inté-
resser au futur rapport entre la victime et le coupable, la justice restaurative
aura a cceur de réparer ou de restaurer la relation de justice et de confiance que
le coupable a détruite entre lui-méme et la victime ou la société. Il n’est pas
exclu a priori qu’une telle restauration passe dans certains cas par ’application
d’une sanction pénale, mais celle-ci sera alors pergue comme un simple moyen
et donc comme I’objet d’un impératif hypothétique et non pas catégorique. Or
la réponse sous discussion affirme I’existence d’un devoir catégorique de punir.
11 s’agit de savoir si I’Etat doit punir la ou le chatiment n’aurait aucune utilité
et ne serait exigé par personne.

3. Un devoir envers Dieu

Si la sanction pénale était due a I’idée de justice, Dieu, s’il voulait étre juste
et si la justice €tait autre chose que ce qu’il décrete étre juste, devrait punir tous
les coupables — si ce n’est dans ce monde, alors au moins dans 1’au-dela — et il
n’y aurait plus de place pour sa miséricorde et son pardon, deux aspects de son
étre qui sont souvent affirmés.

Si I’on trouve certes, dans les Ecritures, des passages pouvant laisser croire
que Dieu a fait de la sanction pénale une obligation pour les hommes —songeons
au passage de I’Ancien Testament relatif a la loi du talion® —, on y trouve aussi
des passages ou il est question de miséricorde et de pardon. Dieu pardonne aux
hommes et il est enjoint aux hommes de se pardonner mutuellement. Songeons
a I’injonction de tendre |’autre joue lorsqu’on a été frappé sur I’'une plutot que
de répondre a une souffrance par une autre souffrance. Nous sommes loin ici
de la loi du talion. L’histoire de Jésus et de la femme adultére pourrait méme
donner lieu a une mise en question du droit des étres humains a punir. Dans un
monde ou tous sont imparfaits, personne n’a le droit de s’ériger en juge de son
prochain. Seul Dieu, dont le regard porte au plus profond des cceurs et qui est
juste par essence, peut juger et appliquer des peines.

L’idée que la sanction pénale serait due a Dieu repose donc sur des fonde-
ments douteux®. Qui plus est, ce genre de justification du devoir de punir
présuppose la croyance en Dieu. Or tout le monde ne croit pas en Dieu. Si
I’on veut donc convaincre les athées d’un devoir étatique de punir — ou les

& Cf parexemple Ex 21, 23-25, Lv 24, [7-21 ou Dt 19, 21.

° Dans ce contexte, il faudrait bien entendu dépasser le cadre du christianisme et
analyser également la situation dans le judaisme et I’islam, Notons seulement que dans
ce dernier, il existe certains actes interdits dont le chatiment est obligatoire, car di a
Dieu. Ces actes sont explicitement mentionnés dans le Coran et la Sunna, et la peine est
clairement indiquée. Il s’agit de la fornication, de I'ivrognerie, du vol, du brigandage
et de la fausse accusation d’adultére. Certains y adjoignent |’apostasie ou encore la
rébellion.



134 NORBERT CAMPAGNA

croyants dont le Dieu n’a pas imposé un tel devoir —, il faudra trouver d’autres
arguments.

4. Un devoir de I’Etat envers soi-méme

Si la question des devoirs envers soi-méme est déja problématique au
niveau de la morale individuelle, il pourra sembler qu’elle nous placera devant
des difficultés insurmontables au niveau de la morale de I’Etat. Mais essayons
tout de méme de donner sens a I’idée d’un devoir de I'Etat envers soi-mérme, et
surtout d’un devoir de punir qu’il se devrait a lui-méme, de sorte qu’il agirait
contre sa propre essence — et non seulement contre ’essence de la justice,
comme [’affirmait la premieére réponse analysée — s’il refusait de répondre
pénalement a une action 1llégale.

Contrairement aux individus empiriques, I’Etat ne pourra pas étre dit
obligé envers I’idée d’humanité qu’il incarnerait. Il pourra néanmoins étre dit
obligé envers I’idée de droit qu’il incarne. A moins de faire de 1’Etat une entité
purement factuelle, il semble devoir étre congu devant 1’horizon du droit ou
de la réalisation de I'idée du droit pour prétendre lui-méme a la légitimité.
L’Etat qui veut étre vraiment Etat doit inscrire son action dans le cadre de la
réalisation de cette idée du droit. Cela étant, nous pouvons dire que I’Etat a des
devoirs envers I’idée de droit supra-empirique que son individualité empirique
incarne et a laquelle il doit nécessairement se référer pour étre reconnu — dans
le sens allemand de anerkannt — comme Etat. «L Etat, ¢’est moi» devra donc
étre remplacé par «L Etat, c’est le droity.

De méme que nous pouvons concevoir un devoir de I’individu humain
envers lui-méme de se rendre digne de se faire reconnaitre comme individu
humain, ¢’est-a-dire comme porteur d’une humanité qui fait de lui un sujet de
droit — ce que Kant appelait une fin en soi —, nous pouvons concevoir le devoir
de I’Etat envers lui-méme de se rendre digne de se faire reconnaitre comme
entité juridique, c’est-a-dire comme porteur d’une légitimité qui fait de Iui un
destinataire légitime de I’obéissance des citoyens.

Pour des auteurs comme Thomas Hobbes ou Carl Schmitt, le devoir
d’obéissance de I’'individu dérivait de la réalisation du devoir de protection
de I’Etat — «Je suis protégé, donc je dois obéir ». Ces auteurs, et notamment
Hobbes, étaient bien entendu conscients du fait que méme dans 1’Etat le mieux
policé, il y aurait toujours des crimes et des délits, et ils n’affirmaient nullement
que I'individu récupérait son droit naturel de punir — pour autant qu’il en ait
possédé un dans 1’état de nature — dés la premiére défaillance de I’Etat en matiére
de sécurité. 11 s’agissait plutdt pour eux d’affirmer que la ou il était évident que
I’Etat n’avait plus la volonté ou la capacité de protéger les individus contre des
crimes et des délits, I’individu pouvait a nouveau se charger lui-méme de la
protection de sa vie et des moyens nécessaires a la préservation de cette vie.



L'ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR? 13

wn

Un Etat qui ne punit pas ne montre-t-il pas qu’il n’a plus la volonté ou la
capacité de protéger ses citoyens ? Et dans I’affirmative, ne remet-il pas en
question sa propre légitimité, qu’il avait pourtant le devoir de préserver ? Tel
ne me semble pas €tre nécessairement le cas. Méme si nous concédons que
I’Etat puisse avoir des devoirs envers lui-méme, et notamment le devoir de se
montrer digne d’étre obéi, il ne s’ensuit pas nécessairement qu’il doive réagir
pénalement a tous les crimes et délits, et ce méme si nous supposons que le
criminel a voulu porter atteinte a la dignité de I’Etat — ce qui n’est pourtant pas
toujours le cas. On pourra argumenter que dans certaines circonstances, |’ Etat
montrera sa grandeur et sa puissance en ne punissant pas, voire en pardonnant,
plutét qu’en punissant. Bien entendu, il faudra que 1’ Etat qui applique ce pardon
soit per¢u comme puissant par le criminel et par les criminels potentiels.

5. Un devoir envers la société

Tout le monde sera d’accord pour affirmer que I’Etat a le devoir de garantir
la sécurité de ses citoyens. [l ne semble pouvoir le faire qu’en garantissant le
respect des lois. Il ne peut garantir ce respect que s’il menace les contrevenants
de sanctions pénales. Cette menace ne sera efficace que si les contrevenants
éventuels peuvent étre assurés de son application. Ils ne peuvent étre assurés
de son application que si I’Etat I’applique effectivement aux contrevenants
actuels, Donc I’Etat a le devoir de punir car il a le devoir de garantir la sécurité
des citoyens.

On peut aisément se rendre compte que cet argument ne fait pas du devoir
de punir un devoir catégorique. On pourra bien entendu supposer que la société
— ou les individus qui la composent — ont, dans une sorte de contrat social,
explicitement et catégoriquement chargé I’Etat de punir chaque criminel, et
ce sans aucune exception. Si tel était le cas, nous pourrions parler d’un devoir
pénal catégorique de I’Etat. Mais nous pouvons aussi supposer que les individus
se sont contentés de dire a I'Etat de ne punir que dans les cas ou il pense
que les individus auraient puni s’ils en avaient été capables. Il se pourrait en
effet qu’il existe des situations ou I’application d’une sanction pénale produira
plus de mal que de bien, non seulement pour celui qui est puni — ce qui est
généralement le cas —, mais pour la société dans son ensemble — ce qui peut
parfois étre le cas '’. La société peut-elle imposer a I’Etat un devoir catégorique
de punir en sachant que ’application d’un tel devoir pourrait éventuellement
conduire a des conséquences désastreuses pour la société dans son ensemble:
Fiat iustitia poenalis, pereat societas ?

Certes, ces cas seront rares et les individus pourront préférer s’ exposer a un
tel risque plutét que de laisser a I’Etat le choix de décider quand il appliquera

19 Et n’oublions pas que de nombreux criminels ont aussi des enfants. Ceux-ci
subissent également les conséquences de la sanction pénale infligée a leur pere, sans
qu’il y ait pour autant intention de les faire souftrir.



136 NORBERT CAMPAGNA

une sanction pénale et quand il ne le fera pas — voire quand il menacera de
I’application d’une sanction pénale et quand il ne le fera pas. Il pourra leur
sembler plus sir de lier I’Etat par une norme stricte plutot que de lui laisser une
certaine latitude dans 1’application de la norme.

Cela ne change toutefois rien au caractere essentiellement dérivé du devoir
de punir. Si les individus exigent de I"Etat qu’il punisse les criminels, ¢’est parce
qu’ils estiment que ce n’est que par le biais de I’application stricte des sanctions
pénales que la sécurité générale pourra étre assurée. La sanction pénale est
donc congue comme instrument. Nous avons déja évoqué la possibilité que cet
instrument se révéle contre-productif dans certains cas. Mais il pourrait aussi
tout simplement se révéler inefficace ou en tout cas moins efficace que d’autres
mesures. [l conviendra alors de faire un bilan des différentes mesures en tenant
compte de divers critéres, |’efficacité n’en étant qu’un parmi d’autres.

Pour des raisons pragmatiques, les individus pourront donc décider de
soumettre I’Etat 4 un devoir strict de punir chaque criminel. Mais ces raisons
pragmatiques, méme si elles sont légitimes et compréhensibles, n’affectent en
rien le caractére en soi relatif et dérivé du devoir de punir. Dans une société
ou les individus ne se méfieraient pas de I'Etat, il est a supposer qu’ils lui
laisseraient le droit de décider des cas ou il appliquera des sanctions pénales et
ou il n’optera pas pour une réponse pénale. Ou pour le dire encore autrement,
le devoir de punir est tout au plus un devoir de droit positif et non pas un devoir
de droit naturel.

6. Un devoir envers la victime et ses proches

Si le criminel porte atteinte au sentiment de sé€curité général en montrant,
par son acte, qu'aucun citoyen n’est a l’abri d’un acte violent portant
délibérément atteinte a son intégrité physique, a sa liberté ou a ses biens, il
porte aussi, et peut-étre avant tout, atteinte a la dignité de sa victime et souvent
également aux sentiments des proches de la victime. En ce qui concerne la
victime immédiate de 1’acte criminel ou délictuel, elle est traitée comme un pur
moyen. Le voleur qui se saisit de mes biens ne s’interroge pas sur la nécessite
ou "utilité de ces biens pour la réalisation de mes projets de vie. Je ne suis pour
lui que quelqu’un qui possede quelque chose dont il peut se servir. Et dans le
cas d’actes de violence physique, voire d’homicide ou méme de meurtre, les
choses sont encore plus claires. Pour le meurtrier, sa victime est tout sauf une
fin en soi digne d’étre respectée dans son intégrité¢ physique et psychique. Et
I’idée du chagrin causé aux proches de cette victime n’effleurera généralement
pas I’esprit du meurtrier, a moins qu’il ne soit tellement pervers qu’il fasse de
ce chagrin également une, si ce n’est méme la principale fin de son acte.

Répondre a la violence du criminel par la violence, c’est-a-dire, pour le
formuler dans un langage plus populaire, lui rendre la pareille, semble avoir
une dimension cathartique et seule la vengeance semble souvent étre en



L'ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR? 137

mesure de calmer le ressentiment intérieur de la victime ou de ses proches.
Qui plus est, le fait d’exercer a son tour des actes de violence — et ne serait-ce
que verbale — contre le criminel, sans que celui-ci puisse réagir, semble aussi
replacer la victime dans une position de supériorité. Si lors du crime le criminel
avait prouvé qu’il pouvait faire de la victime ce qu’il voulait, lors de 1’acte de
vengeance, la victime ou les proches prouvent qu’ils peuvent faire du criminel
ce qu’ils veulent. L’humiliation de I’un ne semble pouvoir étre dissipée que par
I’humiliation de I’autre.

Dans les Etats de droit policés, il n’y a, en principe, plus de place pour
la vengeance. Mais cela n’empéche pas que les victimes d’actes criminels
¢prouvent encore souvent des sentiments pouvant conduire a des actes de
violence et qu’elles se sentent profondément atteintes dans leur désir de
reconnaissance. L'Etat ne saurait fermer les yeux sur ces sentiments et se doit
de considérer la victime comme une personne qui éprouve certains sentiments
susceptibles de perturber son développement harmonieux. La victime ne
s’identifie pas seulement par son corps ou par sa propri¢té matérielle meurtris,
mais aussi, et parfois méme seulement, par son ame meurtrie.

On pourrait dés lors arguer qu’a partir du moment ou I’Etat interdit a la
victime —ou a ses proches, qui peuvent également éprouver ces sentiments ou du
moins certains d’entre eux — de faire elle-méme ce qu’elle juge nécessaire pour
ramener une sorte d’équilibre dans ses sentiments en laissant libre cours a ce
que Platon aurait appelé I’ame irascible, il doit agir a la place de la victime et de
ses proches. Ce serait des lors par I’intermédiaire de la sanction pénale infligée
par I’Etat que la victime ou/et ses proches verraient leur désir de vengeance
satisfait et prendraient conscience du fait que si le criminel avait pu un temps
croire qu’il était supérieur 4 la victime, il lui est en fait inférieur. L’Etat devient
ainsi I’agent par le biais duquel les victimes ou leurs proches peuvent obtenir
ce qu’ils n’ont plus le droit d’obtenir par le biais de la vengeance privée. Le
droit que les victimes ont abandonné a I’Etat se transforme en devoir étatique
de punir. La sanction pénale devient ainsi I’équivalent fonctionnel public de la
vengeance privee.

Si le désir de vengeance est un fait dont I’Etat doit tenir compte, il ne
saurait toutefois servir de justification a un devoir étatique de punir. L’atteinte
a la dignité de la victime ne doit pas se doubler d’une atteinte a la dignité du
criminel. Or ce serait porter atteinte a la dignité du criminel que de lui infliger
du mal dans le but de soulager les souffrances des victimes ou de leurs proches.
Cela ne signifie pas qu’il faille abandonner les victimes et leurs proches a leur
souffrance et se desintéresser de leur sort. Cette souffrance ne devait pas étre.
Or elle est. Mais elle doit, dans la mesure du possible, cesser d’étre. L’Etat
devait faire en sorte qu’elle ne soit pas. L’Etat n’a pas réussi a faire qu’elle ne
soit pas. L’Etat doit faire en sorte, dans la mesure du possible, qu’elle ne soit
plus.

Si I’Etat a un devoir incontestable, c’est celui de permettre aux victimes
de reconquérir le sentiment de leur dignité et aux proches de surmonter leur



138 NORBERT CAMPAGNA

chagrin et leur haine. La sanction pénale ne saurait étre qu’un moyen éventuel
parmi beaucoup d’autres pour remplir ce devoir et ne saurait étre construit
comme étant I’objet immédiat et catégorique du devoir étatique. L’exemple
de I’Afrique du Sud, notamment, a montré que ce que les victimes ou leurs
proches exigeaient n’était pas nécessairement la sanction du coupable, mais la
reconnaissance de leur statut de victime — directe ou indirecte — avec les droits
qui en découlent, comme par exemple le versement d’une compensation, une
aide psychologique, une reconnaissance symbolique, etc. L’aide a la reconquéte
de la dignité et de la paix avec soi-méme est I’objet d’un devoir catégorique,
I’application d’une sanction pénale ne I’est pas.

7. Un devoir envers le coupable

Méme si cela paraitra étrange, nous trouvons certains philosophes qui
affirment ’existence d’un droit du coupable a étre puni, droit qui aurait
pour corollaire le devoir de I’Etat de répondre par une sanction pénale''. En
simplifiant, I’argumentation mise en avant par la plupart de ces auteurs peut étre
résumée comme suit. Seuls des étres responsables de leurs actes peuvent étre
punis. Cela étant, le refus de punir un étre ayant commis un acte répréhensible
pourra étre pergu comme excluant, au moins implicitement, cet étre du monde
des étres responsables. Et cela signifie que le coupable est exclu du monde
des agents autonomes pour étre relégué dans celui des trés jeunes enfants, des
malades mentaux voire des animaux, ¢’est-a-dire de tous ces étres auxquels on
n’applique pas de sanction pénale parce qu’on estime qu’ils ne remplissent pas
encore, plus ou pas du tout les conditions définissant un étre autonome. Or cela
constitue une violation flagrante de la dignité humaine, et dans la mesure ou
I’Etat doit s’abstenir de tout acte pouvant porter atteinte a la dignité humaine,
il a le devoir de punir les agents autonomes ayant commis un acte pénalement
susceptible d’étre sanctionné.

Méme si cette justification du devoir €tatique de punir pourra, comme
nous ’avons déja noté, sembler étrange, elle pourrait bien s’imposer dans les
ann€es qui viennent, du moins chez ceux qui préconisent une réponse pénale
aux actes criminels. Dans la mesure ou les justifications traditionnelles de la
sanction pénale — notamment le rétributivisme ainsi que le préventionnisme
spécial ou général — ont perdu de leur attrait en raison du fait qu’elles semblent
transformer le coupable en simple objet de droit — le préventionnisme spécial

" Mentionnons ici G. W. F. HeGeL, Grundlinien der Philosophie des Rechts,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1986, Paragraphe 100; W. SoLowjow, Recht und
Sittlichkeit, Frankfurt, Klostermann, 1971, p. 123, ou encore, plus récemment, R. A.
Durr, Trials and punishments, Cambridge, Cambridge University Press, 1991, p. 70.
Sur cette question, voir N. CampaGNa, «D’un prétendu droit du coupable a la sanction
pénale » in: INsTITUT GRAND-DuUCAL (€d.), Actes de la Section des Sciences Morales et
Politiques, vol. X1, Luxembourg, 2008, p. 9-34.



L'ETAT A-T-IL UN DEVOIR CATEGORIQUE DE PUNIR? 139

peut-étre un peu moins que les deux autres justifications —, le recours a un
devoir envers le coupable veut refaire de ce dernier un véritable sujet de droit.
Alors que traditionnellement la sanction pénale était pergue comme pouvant
potentiellement porter atteinte aux droits fondamentaux de la personne
humaine, elle pourra désormais apparaitre comme ce qui peut préserver la
dignité humaine face aux courants les plus radicaux d’humanisation du droit,
courants qui réclament parfois 1’abolition pure et simple du droit pénal.

Si'on peut parfaitement partager I’idée qu'une personne ayant commis un
crime doit étre traitée avec dignite, il me semble pour le moins problématique
d’affirmer que seule la réponse pénale est susceptible de prendre cette
dignité au sérieux. Nous avons bien d’autres moyens que la sanction pénale
pour montrer a quelqu’un que nous le considérons comme un étre autonome
plutdét que comme une béte, un malade mental ou un jeune enfant. L’inviter a
s’expliquer devant la victime ou ses proches est ’un de ces multiples moyens.
La procédure du gakaka, telle que la connaissent certaines tribus africaines,
nous donne un exemple d’une telle pratique "*.

Conclusion

Dans cette contribution, j’ai tenté de montrer que I'Etat n’avait pas de
devoir catégorique de punir. Par devoir catégorique, j'entends un devoir
qui s’impose toujours et partout, un devoir qui ne saurait jamais étre mis
entre parenthéses, méme pas si son application conduit a des conséquences
désastreuses. Ce que j’ai €t¢ obligé d’admettre, c’est que la société peut, pour
des raisons pragmatiques — des raisons liées a la crainte de 1’arbitraire ou de
I'incompétence étatique —, obliger 1’Etat a punir dans tous les cas. Un devoir
catégorique de punir peut donc €tre d’institution humaine ou volontaire. Mais
il faudra toujours rester conscient du fait que I'imposition d’un tel devoir a un
prix. Il ne me semble toutefois pas possible d’établir 1’existence d’un devoir
catégorique naturel de punir, ¢’est-a-dire d’un devoir de punir qui ne serait pas
établi par un acte de volonté, humain ou divin.

2 Cf acesujet J.-F. Bipima, La palabre, Paris, Michalon, 1997.






	L'état a-t-il un devoir catégorique de punir?

